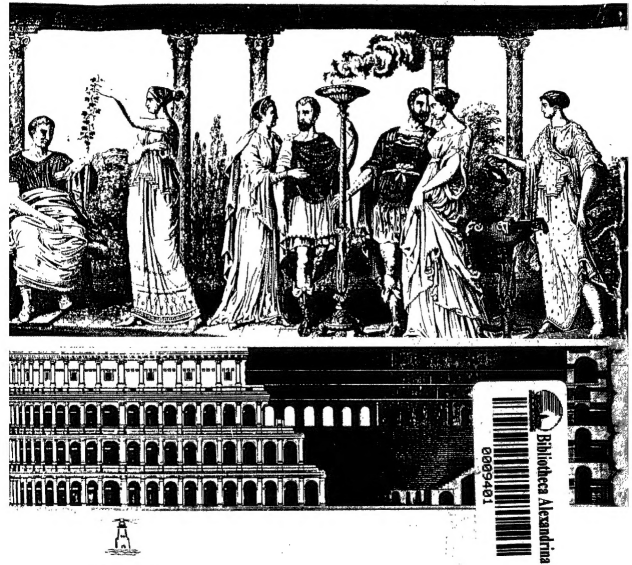
# دكتورأحمدعتان الأغرباي الأخرب الإغرباي



دارالمعارف

# كتورائح مدعتان

# الأدبالإغريقي

## تراثا إنسانيا وعالميا

- ٥ اللحمة والشعرالتعلمي
  - ه الشعرالغاني
- و الدراما قمة النضج الشعري
  - ٥ النثروف نوت
- ه الأدب التكندي

الطبعة الثانية



# الاهتكاء

إلى طه حسين ومستقبل الثقافة الكلاسيكية في مصروالعالم العربي ا.ع

### منكالكاكي الكالكش

#### مقدمسة

إن أي أدب يمتلك شاعرا مشل هلوميروس وحسده أو سلوفوكليس أو أربستوفانيس، أو حتى كاتبا ناثرا مثل أفلاطون أو أرسطو، أو قبل خطيبا مثل ديموستنيس أو مؤرخا مثل هيرودوتوس أو ثوكيديديس، أي أدب يمتلك واحدا فقط مثل هؤلاء المؤلفين قمين بأن يصبح أدبا عالميا وإنسانيا خالدا. فما بالنا بالأدب الإغريق الذي يضم بين مؤلفيه جميع هؤلاء الأدباء؟ بل ماذا كان سيصبح الحال لو أن كل نتاج الأدب الإغريق قد وصل إلينا كاملا؟ فما يبعث على الأسف حقا أن الغالبية العظمى من كتابات الإغريق الأدبية قد فقدت، وما تبق لنا منها لا يعدو أن يشكل نسبة ضئيلة للغاية. نضرب على ذلك مشلا بشعراء الشالوث التراجيدي الخالد أيسخولوس وسوفوكليس وبوريبيديس. فلقد عزى إليهم مجتمعين ما لا يقل عن ثلاثمائة مسرحية - وهذا ما سيتحقق منه القارئ بنفسه في الباب الثالث حيث سنورد قوائم بأعمال هؤلاء الشعراء الموجودة والمفقودة - ولم يصل إلينا كاملا من هؤلاء الشعراء الثلاث سوى ما يزيد قليلا على الثلاثين مسرحية. وبعبارة أخرى فإن نسبة ما وصلنا إلى مجمل نتاج هؤلاء الشعراء الثلاث ليست سوى العشر تقريبا!. وإذا أضفنا إلى ذلك الأعداد الهائلة لأسماء شعراء تراجيديين آخرين سمعن بهم ولم تصلنا منهم سوى شذرات متفرقة أو لم يصلنا منهم شيء البتمة الأمكننا القول بأن ما وصلنا من نتاج المسرح الإغريق الـتراجيدي ككل لا يعـدو الفتـات المتبق من مائدة كانت ضخمة وحافلة.

وبغض النظر عن قيمة الأعمال الأدبية الإغريقية المفقودة - والتى قد تكون افضل أو أسوأ مما وصلنا - فإننا أردنا التنويه إلى كثرتها مستهدفين بذلك تبيان حقيقة مهمة. ذلك أن تقييمنا للأدب الإغريق ليس - ولا يحكن أن يكون -

مكتملا لأنه يقوم على أساس ما نستطيع أن نفهمه من المؤلفات التى وصلت إلينا. وبعبارة أخرى نقول أن صورة الأدب الإغريق بالنسبة لنا لا زالت غامضة في بعض النواحي ومجهولة في نواحي أخرى. ونحن في كثير من الحالات مضطرون إلى اللجوء للتخمين بصدد هذه المسألة أو تلك. وفي أحيان كثيرة نعتمد في حديثنا عن هذا الأديب أو تلك الحقبة على معلومات غير مباشرة أي على ما قاله مؤلفون ونحاة لاحقون كانوا يمتلكون بعض المؤلفات التي فقدت بعد ذلك.

نقطة أخرى نود أن يجيط القارئ بها علما قبل أن يشرع فى تقليب صفحات هذا الكتاب وهى أن الأدب الإغريق فى مجمله أدب شفاهى مسموع لا أدب مكتوب مقروء. وظل الحال هكذا حتى أواخر العصر الإغريق عندما شرع فقهاء ونحاة الإسكندرية فى تحقيقه وتدوينه. وهذه السمة الساعية أى الصوتية المميزة للأدب الإغريق غثل عقبة كئودًا فى سبيل إستيعابنا الكامل لروائعه. ذلك أنسا بالضرورة فى عصرنا الحديث نقرأ الأدب الإغريق بدلا من أن نسمعه يلق علينا أو ينشد أو يغنى بمصاحبة الموسيق (فى حالة الشعر). وهب أننا سنستمع لهذا الأدب ولن نقرأه فكيف سيم ذلك؟ لا يستطيع المحدثون مها أتقنوا اللغة الإغريقية أن يتفهموها فها كاملا يصل بهم إلى حد تدفوق الجانب الصوت فى الأدب الإغريق. والأدهى من ذلك أن معظمنا يقرأ الأدب الإغريق مترجما ومن المعروف أن الترجمة فى غالب الأحيان تفسد النصوص - لاسها إذا كانت شعرا - ومسن المؤكد أنها لن تنقل إلينا الجانب الصوت فى اللغة الأدبية الإغريقية نثرا كانت أم شعرا.

ولقد إقتطف العلامة الأشهر كيتو (H.D. F. Kitto) مقولة لمؤرخ الفلسفة الإغريقية جثرى (W.K.C. Guthrie) فحواها «أن الإغريق ما زالوا بالنسبة لنا ف كثير من النواحى شعبا أجنبيا لا نعرف عنه الكثير \* . وكتب السير س.م. باورا كثير من النواحى شعبا أجنبيا لا نعرف عنه الكثير (C.M. Bowra) - وهو أحد مشاهير علياء الكلاسيكيات في إنجلترا - كتابا عن الأدب الإغريق نشر عام ١٩٦٦ وجاء في مقدمته «يحتاج كتاب عن الأدب الإغريق

ولست أدرى ماذا يمكن أن نقول نحن العرب بالنسبة لما تمتلكه مكتبتنا عسن الأدب الإغريق! فإذا كان الأوروبيون بعد عدة قرون من حسركة إحيساء الستراث الكلاسيكى إبان عصر النهضة وحتى القرن العشرين يقولون أنه ليس لديهم بعد الكتاب الوافى الذى يغطى الأدب الإغريق تغطية شاملة فإننا لا نتجاوز الحقيقة إذا قلنا أن كل ما لدينا بالمكتبة العربية عن الأدب الإغريق لا يعدو أن يكون نجرد قشور طفيفة. وكل الجهود المبلولة من أيام طه حسين وحستى الأن تعد بمشابة جولات إستطلاعية عامة وغير منظمة. إنها جهود تعريفية تهدف إلى استكشاف الجبهول. وبكل صراحة يمكن القول أننا لم نصل بعد إلى مرحلة الغوص فى باطن الأدب الإغريق وإستخراج جواهره ولالئه.

ولا يزعم الكتاب الذي نقدم له أنه قادر على رحلة الغوص هذه. إذ لابد قبل ذلك من أن تتوافر للقارئ العربي خريطة عامة - ومفصلة بعض الشيء - لمراحل تطور الأدب الإغريق وأهم فنونه وإتجاهاته. فالقارئ الذي ليست لديه مثل هذه الخريطة غير قادر على التصور الشمولي أو الرؤية العامة وذلك أمر ضروري ومبدق لمن يريد أن يذهب إلى ما وراء مجرد الإلمام العام والمسطح. الرؤية الشمولية العامة - بعبارة أخرى - هي التي تمهد الطريق للدراسات التخصصية الدقيقة في هذه الجزئية أو تلك. ويأخذ الكتاب الذي بين أيدينا هذه المهمة التمهيدية على عاتقه. فهو إلى حد كبير يتبع المنهج التاريخي للدراسة الأدبية وإن كانت تنقصه بعض التفاصيل المتعلقة بالتطور السياسي والاقتصادي والاجتاعي عبر عصور الحضارة الإغريقية، والتي تمثل الخلفية إلى اقصي حد بسبب ضيق الجال وليس لأي سبب الكتاب في تناول هذه الخلفية إلى اقصي حد بسبب ضيق الجال وليس لأي سبب الكتاب في تناول هذه الخلفية إلى اقصي حد بسبب ضيق الجال وليس لأي سبب المنال

أن نفهم المسرح الإغريق دون أن نبدأ بالخلفية الطبيعية والجغرافية أو دون أن نلق نظرة فاحصة على أصول هذا الفن الدينية والاجتاعية والاقتصادية وكذا الظروف السياسية. لابد من دراسة أنماط العلاقات الاجتاعية بين الأقارب داخل الأسرة الواحدة وخارجها، ولا مفر من دراسة وضع المرأة في البيت وفي المجتمع ككل، ومن الضروري أن نتعرف على مفاهيم الصداقة والحب وكذا طبيعة العلاقة بين الناس والآلهة في ضوء الشعائر والطقوس الدينية والمعتقدات الفكرية. هذه كلها أمور لا غنى عنها لمن يشرع في دراسة المسرح الإغريق على سبيل المثال فبدونها لا يمكن تفهم القضايا الإنسانية المطروحة في هذا المسرح.

ومع ذلك فقد فضلنا أن لا نستغرق في تفاصيل الخلفية التاريخية لـــلأدب الإغريق ورأينا ضرورة تسليط الضوء على الجوانب الفنية في مؤلفات هـــذا الأدب محاولين أن نتعرف على طبيعة كل ضرب أدب ووظيفت. وساعدنا في تحقيق ذلك عاملان رئيسيان أولهما أن الأدب الإغريق قد تطور فنيا من مرحلة إلى أخرى على نحو طبيعي للغاية. حتى أن بعض النقاد شبهوه بالإنسان الذي تقابل طفولته الشعر الملحمي حيث لا يتحدث الأطفال في العادة إلا عسن أمجـــاد الآبــــاء والأجــــداد. أما الشعر التعليمي فيمثل مرحلة الصبا أي مرحلة تلقى العلوم والدروس. ويمأت الشعر الغناق تعبيرا عن مرحلة الشباب بكل ما فيها من إهمام بالذات وتأجج في العواطف والأهواء. وبعد ذلك تصل الدراما فتقطف ثمار هذه المراحل الثلاث جميعا وتعبر بالأدب الإغريق إلى مرحلة الرجولة الناضجة. وفي غضون ذلك ينمو النثر الأدبى رمز الحكمة والتعقل أي سن الكهولة. ثم تبدأ أعراض الشيخوخة في الزحف على آداب العصر الهيللينستي وتتوطن أمراضها في الإسكندرية. وفي سن الشيخوخة تضعف ملكة الإبداع ويلوك الناس ذكريات الماضي. وسواء قبلنا تشبيه الأدب الإغريق وتطوره بمراحل حياة الإنسان أو رفضناه فإنه من الـواضح أن هـذا الأدب قد إتخذ مسارا تطوريا طبيعيا دون أن يقفر فجأة من عصر إلى آخر ودون أن تحدث به فجوات غير مفهومة أو طفرات غير مبررة.

أما العامل الثانى الذى ساعدنا على دراسة الجانب الفنى للأدب الإغريق فى ثنايا تناولنا التاريخي له فيتمثل في أن هذا الأدب يتعامل بشكل مباشر أو غير مباشر

مع مشاكل الإنسان في كل زمان ومكان أي المشاكل الجوهرية المتعلقة بالوجود الإنساف نفسه. ومن ثم فإن تذوقه أمر ميسور أما التجاوب معه فنتيحـة مضــمونة. يعالج الأدب الإغريق موقع الإنسان في هذا الكون وعلاقته بالأشياء والأحياء مسن حوله وموقفه من الألهة، وتحلل مؤلفات الأدب الإغريق أقوال وأفعال الإنسسان وتعلل نجاحه أو فشله في هذه أو تلك. وهكذا أعطى الإغريق لأدبهم أهمية خاصة وجدية ذات مستوى رفيع ونادر فكسبوا له الخلود والعالمية. فالأدب عندهم وسيلة لغهم الحياة الإنسانية دون أن يكون مجرد نقد لهذه الحياة. ذلك أن النقيد غالبا ما يقف عند مجرد إصدار حكم حيادي يصل المرء إليه كنتيجة للمراقبة عن بعد أو لإتخاذ قرار فوق. وبخلاف ذلك ينزل الأدب الإغريق إلى أعهاق الحياة الإنسانية ذاتها فيغوص في حقائقها ويهدف بذلك إلى تسليط الضوء على ما هية وقيمة الإنسان، لماذا يتصرف على هذا النحو أو ذاك؟. ولهذا السبب نسلاحظ أن معسظم الأدب الإغريق لا يتركز على الألهة ولا على البشر وحدهم بل يمزج ما بين هذين العالمين لأنه يعتبرهما طرفين شريكين وعلى قدم المساواة فى صنع عـالم واحـد ووجـود واحـد فريد من نوعه لم تعرف الآداب القديمة له مثيلا من قبل. فالكاتب الإغريق يقف بقلميه مزروعتين في تربة الأرض محملقا في السهاء لأن هذه التربة هبي ملتبق البشر والألمة على حد سواء. وعندما يحلق بخياله إلى أجــواز الفضاء ســابُّما في عــالم الميتافيزيقيا والأساطير ومعايشا للأفلاك والآلهة تظل قدماه مغروستين في التربة لسبب بسيط جدا وهو عدم وجود حاجز فولاذي يعبوق إتحاد الأرض بالسهاء في العقلية الإغريقية. وهذا ما نلمسه في الأدب الإغريق منذ بدايته أي في عبالم هموميروس وحتى آخر مراحله مع تفاوت في الدرجات.

وقبل أن ننتهى من سطور هذه المقدمة الموجزة نود الإشارة على عجل إلى أن الأسطورة تمثل أهم موضوعات الإبداع الأدب مشعرا ونثرا عند الإغريق. ومن ثم كان الإلمام بالأساطير أمرًا ضروريًا وحيويًا بالنسبة لأى مؤلف مها كان النبيع الأدب الذى يمارس الكتابة فيه ملحمة أو قصيدة تعليمية، أغنية أو مسرحية، خطبة أو مقالا فلسفيا. وبالنسبة لنا فإن ذلك يعنى أمسرا مها للغاية أى أنه لما كانست الأسطورة ذات أصول شعبية قديمة بحيث لا تعرف أحيانا بدايتها وهدا ما تنفق فيه جميع الشعوب فإن تعامل الشعراء الإغريق مع مثل هذه الأسطورة بعد مئلا

مبكرا ودرسا مفيدا في كيفية التعامل مع التراث وإعادة صياغته للتعبير عن الحاضر، وبصدق هذا على هوميروس نفسه المذي يمشل الصفحة الأولى في كتاب الأدب الإغريق. لأنه دون شك قد ورث الأساطير التي يتعامل معها عن أجيال سابقة من الشعراء المتجولين الدين ربما كانوا قد أحدوها عن الشرق الأسيوى أي مسن حضارات الشرق القديم. المهم أنه كان من الطبيعي أن تشغل قضية التعامل مع التراث الكثير من صفحات كتابنا هذا. فني كل فن من فنون الأدب الإغريق نحاول دائما أن نمسك بالخيط من أوله ثم نتابعه إلى النهاية لنرى ماذا طرأ عليه من تحول وتبدل. وبذلك نلق الضوء على علاقة الجديد المستحدث باصوله القديمة الموروثة لكي يتسنى لنا تفهم ديناميكية التطور الأدب في بلاد الإغريق.

لعل هذا الكتاب ـ حصيلة جهدنا المتواضع ـ قد وضع لنفسه آمالا وأحلاما تفوق قدراته. فقد يكون من العسير تحقيق الكثير عما يتطلع إليه، وعلى أية حال يكفيه طموحا أنه يرصد مثل هذه الأهداف ويرسم الطريق إليها ويترك مهمة تحقيقها على نحو متكامل لأجيال أخرى قادمة ـ ببإذن الله ـ من الكتب والـدارسين الأكثر عمقا وتخصصا والأوفر تفصيلا وتدقيقا. كل ما نرجوه من كتابنا هذا أن يكون قادرا على تمهيد الأرض لزرع المستقبل الواعد في دنيا الثقافة الكلاسيكية بالعالم العربي.

ولما كنا قد نشرنا جزءًا كبيرًا من هذا الكتاب في سلسلة عالم المعرفة الكويتية بعنوان «الشعر الإغريق تراثًا إنسانيًا وعالميًا» فقد لـزم التنبويه إلى أنسا في هـذا الكتاب الذي بين أيدينا قد وسعنا بعض الشيء في الجزء المنشور، ثم أضفنا بابين كاملين لم يسبق نشرهما عن النثر الإغسريق والأدب السكندري. وإذا كنا بتلك الإضافات نستهدف إستكمال مراحل تطور الأنب الإغريق فإننا في الواقع لازلنا بحاجة إلى متابعة هذا التطور إبان العصر الروماني والبيزنطي وذلك في مرحلة قادمة بإذن الله.

ولقد أثار الجزء المنشور سلفًا حوارًا واسع النطاق على إمتداد الوطن العرب كله. ولا يتسع المجال هنا لذكر كل ما نشر عنه فى المجلات الدورية المتخصصة أو الصحافة ووسائل الاعلام المختلفة بالإضافة إلى الدراسات المتخصصة والكتب

والرسائل الجامعية التي إتصلت به على نحو أو آخر. نترك ذلك كله ونكتنى بمحاورة بعض الأساتذة من المهتمين بشئون الأدب الإغريق على نحو ملحوظ ومثمر. لقد أفدنا من مناقشات هؤلاء الأساتذة ونحن نعد كتابنا هذا للنشر. فقد كانت لهم نظرات ثاقبة وآراء قيمة لا في الجزء المنشور سلفًا من كتابنا فحسب بل وفي التراث الإغريق برمته وفي علاقته بالحضارة الإنسانية ككل.

فقى ندوة «مع النقاد» بالبرنامج الثانى الإذاعى وبتاريخ ١٩٨٤/١١/٢٨ أنى الدكتور ثروت عكاشة وزير الثقافة الأسبق على الكتاب ثناء مستطابًا ثم أخذ عليه أنه لا يعترف للمصريين القدامى بالأسبقية فى معرفة وممارسة فن المسرح. ولأستاذنا الفاضل إهتام خاص بالمسرح المصرى القديم فهو الذى سبق أن ترجم كتاب إتين دريوتون عن هذا المسرح وله الكثير من الدراسات فى نفس المجال. وبإختصار شديد نشير إلى أن كتابنا هذا قد أكد فضل مصر وبالاد الشرق على الحضارة الإغريقية لأن أول عنوان فيه يتناول المصادر الشرقية لأشعار هوميروس. وإن كان ذلك لا ينفى إعتقادنا بأنه إذا كان المسرح المصرى القديم بذرة وضعت على ضفاف النيل فإنها لم تنضج وتثمر إلا فى بلاد الإغريق.

ولعله من المفيد هنا أن نقتطف جزءًا صغيرًا من حديث الدكتور عبد المنعم تليمة \_ أستاذ النقد والأدب العربي بجامعة القاهرة \_ في ندوة «جمعية الأدباء» يوم ١٩٨٤/١١/٢١ إذ قال:

«ثلاث مآثر تتصدر هذا الكتاب لمن على بصر وعلى نظر بهذا الأمر وبهذا الميدان. أول شيء أن المؤلف على وعي كامل بأن القضية أو الإشكالية التي تواجه الأداب الحديثة هي إشكالية كيفية التعامل مع التراث. ولذلك منذ صفحاته الأولى إلى آخر صفحة في الكتاب وهو يؤكد تمامًا على أن عظمة هوميروس وخلوده يكمنان في أنه إستوعب ما سبقه من تجاريب ومحاولات في الموروث اليوناني الشعبي القديم وأن إمداده لهذا الأمر لم يكن إلا إنضاجًا لموروث قديم وكيفية نحصوصة، فذة وعبقرية، للتعامل مع موروث أمته. هذه مسألة تسعدنا نحن أصحاب الدراسات الأدبية وتضعنا مباشرة إزاء الخط الصحيح للتعامل مع الموروث البشري إنسانيًا كان هذا الموروث أو قوميًا. الأمر الثاني في هذا الكتاب الذي نحمده ونقف أمامه طويلا

أن صاحب الكتاب يرد عوامل كثيرة وعناصر كثيرة في هذا الموروث الكلاسيكى إلى مصادره الشرقية. وهذا الأمر ربما بسعد أصحاب الفكر القومي الضيق، يسعدهم لأن بضاعتنا ردت إلينا. . . لكن الكاتب العالم لم يتخذ هذا سبيلا وإنما إتخذ سبيل العلم الحقيق. فهو لم يباه بمثل هذا الأمر ولم يتعسف أشياء وإنما جعل الأمر على أساس أنه محاورة إنسانية تتجاورها الحضارات. . . أما المسألة الشالثة فهي مسألة عقد الصلة بين تراثنا العرب وبين هدذا الموروث الإغريق فأشار إلى كيف أن الأقدمين من العرب قد أوغلوا أيما إيغال في التعرف على تلك المصادر الإغريقية ».

وإعترض الدكتور عبد المنعم تليمة على فكرة التطور البطبيعى للأدب الإغريق وهو فى ذلك يتفر مع الدكتور يحيى عبد الله أستاذ البدراسات البونانية والملاتبية اللذى أثار نفس الإعتراض فى الندوة الإذاعية المشار إليها سلفًا. وفى هذا الصدد نود التنويه إلى أن الكتاب الذى بين أيدينا لا يقول بأن الأدب الإغريق قد تطور آليا من الملحمة إلى الشعر التعليمى فالشعر الغنائي والدرامي وهلمجرا. بيل إننا لا نتصور أن يتطور أى أدب فى العالم تطورًا آليًا. ودليل ذلك أن الكتاب المذى بين أيدينا حافل بالتداخلات الموجودة فيا بين الأجناس الأدبية التي يقدمها. وهي تداخلات بدأت مع النشأة والتطور وإستمرت حتى النهاية ولا زالت موجودة إلى يومنا هذا. ولكننا عندما نتحدث مثلًا فى الباب الأول عن الشعر الملحمي ونقول عصر الملاحم فهذا لا يعني سوى أن الغلبة كانست لهذا النبوع الأدبي. ولكن الأزدهار الملحمي نفسه هو الذي تمخض عنه الشعر التعليمي. وفي ظل الإثنين ولد الشعر الغتائي ولكنه لم يزدهر إلا بعد زوال عصر إزدهارهما وهكذا. وبدراستنا للظروف التاريخية والملابسات السياسية والاقتصادية والاجتاعية وجدنا في ذلك تبطورًا للغيعيًا، هذا كل ما قصدنا إليه.

وعلى أية حال فإننا نتوجه بالشكر العميق والإمتنان لكل الأساتذة الأفاضل الذين ساهموا في إثراء النقاش حول الأدب الإغريق تراثًا إنسانيًا وعالميًا. ولا نسى الإشارة إلى آراء الدكتور فخرى قسطندى أستاذ الأدب الإنجليزى وتركيزه على نقطتين أساسيتين الأولى أن هذا الكتاب هو أول دراسة تدعو إلى الفهم الصحيح للأدب الإغريق بإعتباره أدبًا شفويًا مسموعًا لا مكتوبًا مقروءًا. والنقطة الثانية أن

هذا الكتاب يأخذ على عاتقه مهمة ضبط المعلومات وضبط الأسماء الإغريقية.

ولعل أهم ما خرجت به من كل هذه المناقشات هو أن الثقافة المصرية والعربية تفتح ذراعيها مرحبة بكل جهد صادق لتوثيق علاقتها التاريخية بالتراث الإغريق والرومان، وهذا ما يحثنا على المزيد من مواصلة الجهد.

والله ولى التوفيق.

القامرة في ١٩٨٦/١١/٢٣

أحمد عتان

#### الباب الأول

#### طبيعة الشعر الإغريق ووظيفته من الملحمة إلى الشعر التعليمي

« دعنا نبداً فى أغنية ربات الفنون ساكنات الهيليكون اللائى يملكن جبل الهيليكون العظيم والمقدس، ويرقصن بأقدامهن الناعمة حول النبع القرمزى وحول مذبح زيوس القدير. فبعد أن إغتسلن فى مياه بيرميسوس أو نبع هيبوس، أو أوليمبوس المقدس قمن برقصات ساحرة ورشيقة فوق قمة الهيليكون، ثم إنسابت خطاهن وعلى الأقدام إنتقلن من ذلك المكان ليلا يلفهن هواء كثير وسرن الواحدة تلو الأخرى وهن يغنين بصوتهن الرخيم ويبتهلن إلى زيوس لابس الدرع أيجيس وهيرا مليكة السهاء والأرض»

هيسيودوس

#### الفص ل لأول

#### هوميروس المبدع الأول

#### ١ - المصادر الشرقية والمشكلة الهومرية

لا تشغل الدراسات الهومرية المهتمين بالشعر الملحمي فحسب بل تهم أيضا كل من له علاقة بدراسة الأداب قديمها وحديثها. فهوميروس هو ينبوع الأدب الإغريق الذي إنبثق جارفا من قمة شاهقة فسالت منه الأنهار هنا وهناك ونهل منه كل من جاء بعده في الأدب الإغريق والروماني ثم الأوربي والعالمي. صارت أشعار هوميروس بمثابة كتابات مقدسة توجز جوهر المعرفة الإنسانية وتجسد التفوق البشرى. يقسول أفلاطون أن من تتسنى له فرصة فهم هوميروس يهيمن على أساليب الفنون جميعا هيمنة تامة (١٠). ويعتبر هيراكليتوس أشعاره منجها لا ينضب معينه من الورع الديني ا والحكمة الفلسفية(٢٠). ولم يقتصر تأثير هوميروس على الشعر بل إمتد إلى فنون النشر لأن الناثرين تعلموا منه كيف يسردون قصة طويلة في أسلوب أدبى شيق، حتى أنه يمكن إعتبار تاريخ هيرودوتوس وكأنه ملحمة نثرية. وهكذا صار هوميروس بجرور الزمن في نظر معجبيه من الإغريق والرومان الشاعر الذي لا يخطئ. إذ لابدُ دائمًا من البحث عن المعنى الخنى الذى لم نعيه أو نستوعبه، ولا مناص في النهاية من أن يكون هو الصائب ونحن المخطئون. وفي العصبور البوسطى أصبح هموميروس (وفرجيليوس) منبعا لكل فتوى ومصدرا لكل حكمة ودرسا في كل فن فلا مفر من. إيجاد سند قوى من أشعاره إذا أراد أي إنسان أن يثبت حجته أو يدعم رأيه في أية مسألة مطروحة علمية كانت أم فلسفية، دنيوية أم لاهوتية.

وعز على جميع الأدباء والشعراء أن يرقوا إلى مستواه فقدسوه. وتعذر على النقاد والباحثين أن يؤمنوا بوجوده فأنكروه وقالوا أنه أسطورة من الأساطير. وهكذا نشأت أعوص مشاكل التاريخ الأدبى أى المشكلة الهومرية.

لقد أثار ظهور هوميروس - أعظم الشعراء طرا - في بداية تاريخ الأدب الإغريق هذه المشكلة. فأصر بعض العلماء والفقهاء على أن هذا الشاعر لم يوجد على ظهر الأرض قط وأن إسمه هـوميروس Homeros - ويعنى إما «السرهينة» أو «الأعمى» أو حرفيا «الذي لا يبصر» (ho me horon) - منحوت أبدعه الخيال الأسطوري، وذهب البعض إلى القول بأنه كان هناك عدة شعراء - لا شاعر واحد - بهذا الإسم. ثم خفف هؤلاء من غلوائهم وقالوا أنه كان هناك على الأقبل شاعران بهذا الإسم أحدهما نظم «الإلياذة» والآخر هو مؤلف «الأوديسيا». وجدير بالذكر أن جذور المشكلة الهومرية تبدأ من العصر السكندري عندما بذرت بذور الشك في نسبة الملحمتين إلى هوميروس حيث رفضت جماعة «الفاصلين» الشك في نسبة الملحمتين إلى هوميروس حيث رفضت جماعة «الفاصلين» هوميروس الشاب المتحمس أما «الأوديسيا» فهي من نتاج سنوات عمره الأخيرة أي فترة النضج والتعقل. يقول أحد النقاد الإغريق القدامي «ومن ثم فيمكن للمرء أن يثبه هوميروس في الأوديسيا بالشمس ساعة الغروب» (٣).

وقبل أن نترك إشارتنا هذه السريعة إلى المشكلة الهومرية (أ). لا يفوتنا التنويه إلى أن أول من أعطاها الطابع الأكاديمي المثمر هو العلامة الألماني الأشهر ف. أ. فولف بكتابه «مدخل إلى هوميروس» (Prolegomena ad Homerum) المنشور عام ١٧٩٥م. ويبلغ من قوة تأثير أبحاث فولف أن كل من أق بعده من العلماء الرافضين لوجود هوميروس إعتبر فولفياً أى من أتباع نظرية فولف. وتتلخص هذه النظرية في القول بأن ملاحم هوميروس لم تدون في عصر نشأتها الذي لم يعرف فن تدوين الأدب. كما أنها لا يمكن أن تحفظ عن ظهر قلب ويتناقلها الناس شفاهة عبر الأجيال المتتالية لأنها تبلغ من الطول ما يعجز أى عقل بشرى عن حفظه. وعلى أية حال فلقد لعب فرسان المشكلة الهومرية دورا مهما في تطوير الدراسات الكلاسيكية فلقد لعب فرسان المشكلة الهومرية دورا مهما في تطوير الدراسات الكلاسيكية (والإنسانية بصفة عامة). لقد حققوا نتائج هائلة لأن أبحاثهم كانت غلصة وجادة وهي التي إجتذبت الكثير من الخوانب والتفاصيل التي كانت مهملة من قبل. ونعني بعض الأنظار إلى كثير من الجوانب والتفاصيل التي كانت مهملة من قبل. ونعني بعض النواحي الأدبية والنحوية والعروضية وكذا الجانب التاريخي وعلاقة هوميروس بالإثار النواحي الأدبية والنحوية والعروضية وكذا الجانب التاريخي وعلاقة هوميروس بالإثار

وما إلى ذلك. فأقطاب المشكلة الهومرية هم الذين وضعوا الدراسات الهومرية بخاصة والدراسات الكلاسيكية بعامة على الطريق السليمة. منهم فهمنا كيف كان الشعر الملحمى يؤلف وينشد أى ينشر على الناس. فليس الأمر متعلقا بشاعر أعمى ملهم أوحى إليه منذ الصبا أن يتغنى بالأشعار البطولية ولكنه على الأرجح رجل مثقف يعمل فى مثابرة وعناية ملموستين، يدرس ويهضم ويتمثل ما سبقه من تراث شفوى متناقل ثم يعيد إفرازه فى شكل جديد مبتكر وأصيل. وإلى مفجرى المشكلة الهومرية ندين بمعرفة حقيقة أن نصوص هوميروس لم تك نهائية قط بسل أدخلت عليها التعديلات وأقحم عليها الكثير من الأبيات من حين إلى حين، بل وربحا تبدلت لغتها ذاتها كليا تقادمت وبدت عتيقة مغلقة لا تفهم أو مبتذلة لا تمتع. ومن ثم فإن هوميروس هو ما نملك من أشعار بصفة عامة أما إذا دققنا فى التفاصيل والجزئيات فلربما نخرج بشيء آخر(أ).

وجدير بالذكر في هذا المقام أن رائد الرومانسية المشالية في ألمانيا أي الشاعر شيللر كان معارضا قويا للنظرية الفولفية بيد أنه لم يكن يتقن اللغة الإغريقية إتقانا يتيح له قراءة نصوص هوميروس. أما جوته فيلسوف ألمانيا الأشهر فقد كان فولفيا متحمسا أثناء تأليفه «هيرمان ودوروثيا» بل ذهب إلى ما وراء الفولفية ذاتها في بعض الأحيان. فإذا كان فولف يعتقد بوجود هوميروس ويؤرخ له بالقرن العاشر ويسند إليه بعض الأشعار الرئيسية في صلب «الإلياذة» و «الأوديسيا» فإن جوته آمن بأن عددا من أتباع أو «أبناء هوميروس» (Homeridai) هم الذين قاموا بتأليف الملحمتين تأليفا جماعيا. بيد أن جوته عاد ليعدل في آرائه فيا بعد وأثناء تأليف «قصة أخيلليوس» وأصبح أكثر ميلا للإعتقاد بوجود وحدة تأليفية في الملاحم الهومرية. أما الناقد الألماني الكبير شليجل فقد شايع فولف يا أدني تحفيظ. ولا يتسع الحال لتتبع سائر مواقف الأدباء والمفكرين الألمان والأوروبيين من المشكلة المومرية. ومن حسن الحظ أن الدارسين المتخصصين والباحثين الجادين يميلون الأن المؤروبين من المشكلة المومرية. ومن حسن الحظ أن الدارسين المتخصصين والباحثين الجادين يميلون الأن في هذه الم أن ينكبوا على نصوص هوميروس نفسها فحصا ودرسا، تحيصا وتدقيقا في هذه

تعود كل التواريخ المذكورة في هذا الكتاب إلى ما قبل الميلاد وفي المرات القليلة التي سنشير فيها إلى السنوات الميلادية سنتيمها بالحرف م.

الزاوية أو تلك النقطة دون أن يهدروا مزيدا من الوقت حول التساؤل ما إذا كان هوميروس حقيقة واقعة أم محض خيال، ونحن إذ نحبذ هذا الاتجاه وندعو إلى عدم نبش الرماد مرة أخرى في هذه المشكلة الشائكة نشيد بالثمار النافعة الستى جنتها الدراسات الأدبية من أبحاث أقطابها.

ونحن نرى أن الدراسات الهرمرية قد أغفلت جانبا مهما ربما يلعب دورا جوهريا في حل المشكلة الهومرية أو حتى فك بعض طلاسمها. ونعني المصادر الشرقية لملاحم هوميروس. وبالطبع فإن مثل هذا الموضوع يعتاج إلى مجلدات ضخمة ولا يتسم كتابنا هذا للمغوض في غيار تفاصيله وسنكتف هنا بلمس أهم الجوانب. وبادئ ذي بدء نرى لزاما علينا توضيح أن فن الأدب ليس من إختراع الإغسريق كها يسظن الكثيرون. فقبل أن يظهر الإغريق (أي الحيللينيون) في شمال البحر الإيجي كان حدًا الفن قد قطع أشواطا من التطور والنضج في بلاد سومر وآكاد ومصر. وفي منتصف الألف الثانية عندما إستقر الإغريق حول البحر الإيجى وبدأوا يسظهرون قسدراتهم الحضارية وإتصلوا بالحضارة المينوية في كريت كانت حضارات آسيا المعنري - مشل الحضارة الحيثية بالأناضول والحضارة السامية في أوجاريت أي رأس شمامرا في شمال سوريا - قد عرفت الفن الأدبي ومارسته بدرجة عالية من الوعى والوضوح وبلخت به مستوى رفيعا من الإتقان والنضج. ومن هذه الحضارات جميعا تعلم الإغسريق بطريق مباشر أو غير مباشر بعض المدروس الأولية في مضهار المدنية والتحضر. أخذوا عنهم بعض الحكايات الشعبية عن الألحمة أو الأبطال. ونقلوا عنهم بعض الأفكار عن النظام الكون واللاهون، وكذا بعض المتراتيل والأنماشيد الستي تمجسد الآلهة أو أشباه الآلهة من البشر الأحياء والمول. يقول بعض علماء الأساطير أنه قمد أصبح من المسلم به أن الإغريق قد أخذوا عن الشرق فكرة تتابع حكام السهاء أي التسلسل في أنساب الآلهة. وهي الفكرة التي نجدها في أشعار هوميروس، وإن لم تتبلور إلا في قصيدة وأنساب الألحة ، لهيسيودوس كها سنرى في الفصل التالي من كتابنا هذا. إلى الشرق أيضا تعود تسمية هوميروس للمحيط (Okeanos) أنه أصل كل الأشياء وهي التي أصبحت فها بعد أساسا للفكرة الفلسفية التي صاغها ثاليس (طاليس) في نظريته القائلة بأن الماء هو الأصل الشابت والأزلي في هــذا الـكـون<sup>(م)</sup>. ولربحا تعلم الإغريق من أهل الشرق كذلك أن هناك ما نسميه فن الكتابة الأدبية أى فن التأليف الذى يختلف بالطبع عن حديث الحياة اليومية من ناحية والكتابة التخصصية الدقيقة من ناحية أخرى.

ولكن الإغريق تميزوا بالقدرة الفائقة على أن يصنعوا بما ياخذون عن الغير شيئًا جديدًا يتفق مع طبائعهم وميولهم ورؤيتهم للحياة وأسلوب معيشتهم، حتى أنه صار من المتعذر أن نحدد بدقة مقدار ما يدينون به لحضارات الشرق القديم. وإتجه الدارسون إلى القول بأن ما أخذوه عن الأخرين يقل بكثير عها أضافوه من عندياتهم وطبق هذا الحكم أول ما طبق على هوميروس.

وملاحم هوميروس هي أقدم ما وصلنا من الأدب الإغريق. بيد أنه لمن المرجع أن تكون بذور الشعر الملحمي الأصلية قد جاءت من الأناشيد والتراتيل الدينية التي تتغني بأعجاد الألهة والتي كانت تلق أو تنشد في الأعياد والمهرجانات العامة. ولقد نظم هذه الأشعار شعراء بجهولون أو بالأحرى أسطوريون، إذ لا نعرف عنهم سوى أسماءهم ومنهم أورفيوس وموسايوس وإيومولبوس. وجدير بالذكر أن أولي المسابقات الشعرية التي كانت تقام في بلاد الإغريق كانت تقوم على الأشعار الدينية وتركزت في دلني مركز العبادة القديم (1). ومن ثم كان الشعر الملحمي في بداية عهده من عمل وإلقاء مغني المعبد أو منشده الذي كان يعزف أثناء الإنشاد على القيشارة. ويبدو أن هذا الفن الشعرى الديني قد جاء بلاد الإغريق مسن مسراكز الحضارة ويبدو أن هذا الفن الشعرى الديني قد جاء بلاد الإغريق مسن مسراكز الحضارة الشرقية القديمة عبر آسيا الصغرى، المهم أنه كانت هناك أشعار تنشيد حتى قبل الحروب الطروادية، وهي أشعار تركت بصابها بالطبع على الملاحم التي نسظمت لتروى أحداث هذه الحروب.

ويبدأ الأدب الإغريق بالنسبة لنا - بل ولإغريق الفترة الكلاسيكية - عند منتصف القرن الثامن. فلدينا من نتاج ذلك الزمان بضع وثائق أدبية عبارة عن شذرات متفرقة مرسومة على الأوانى أو منحوتة على الحجر وعثر عليها في أماكن متباعدة مثل أثينا وإيثاكي وبيراخورا (على الخليج الكورنثي) وإيسخيا (على خليج نابلي في جنوب غرب ايطاليا) وغيرها. وبعض هذه الشذرات متصل بموضوع الاحتفالات الدينية وبعضها يتحدث عن الخمر والحب والرقص والصداقة وما إلى

ذلك. وبعضها يهدف إلى تخليد ذكرى هدية ما قدمت لهذا الإله أو تلك الإلهة تقربًا وتكريًا. وكلها منظومة فى الوزن السداسي ولم ينظمها شعراء محترفون. والسبب فى أننا لا نملك شيئًا من النتاج الأدبى الإغريق قبل منتصف القرن الشامن بسيط. وهو أن الإغريق لم يعرفوا الأبجدية قبل ذلك التاريخ فلما عرفوها إستطاعوا فى خلال أربعة أو خسة قرون أن يكتبوا بها أدبًا من أرقى الإداب العالمية. ولما كانت ملاحم هوميروس تمثل قمة ما وصل إليه أدب هذه الفترة فإنها تحمل بعض سمات التشابه مع الشذرات التي وصلت إلينا منه كما أن هذه الملاحم لابد وأن تكون قد وقعت تحت تأثير الحضارات الشرقية.

خلف الأشعار الهومرية إذن يقبع ماض طويل وتراث عربق من أعمال أدبية لم تصل إلينا، لأنها في غياب فن تدوين الأدب لم تكتب ولكنها ألقيت شفاهة وتناقلتها الأجيال قرنا بعد قرن من خلال الرواية المسموعة لا الصحف المقرؤة. ومن شم لا نتجاوز الحقيقة إذا قلنا أن هذا التراث الشعرى الشفوى - المفقود الآن - وما فيه من تأثيرات شرقية واضحة يعد الفصل الأول الذي بدونه لا يفهم كتاب الأدب الإغريق.

وبشىء من اليقين يمكن العودة بهذا الأدب المفقود إلى حوالى عام ١٦٠٠ - ١٢٠٠ أى إلى عصر الحضارة التى سماها القدامى بالحضارة الآخية وتحمل الآن اسم الحضارة الموكينية. يطلق هوميروس على أهل ذلك العصر إسم «الآخيون» أو «الأرجيون» أو «الدانائيون». على أن الإسم الأول هو الأكثر شيوعًا وشمولاً. وكان الآخيون يتكلمون لهجة قديمة من اللغة الإغريقية (أى الهيللينية) وصلتنا بعض الأمثلة منها على ألواح من الفخار إكتشفت فى كنوسوس بكريت وفى موكيناى نفسها وكذا فى بيلوس بإقليم ميسينيا. وفك طلاسم هذه اللغة الفقيه النابغة ما يسكل فينتريس عام ١٩٥٣م فقدم للحضارة الآخية بذلك خدمة تعدل إنجاز شامبليون الفرنسي بالنسبة للحضارة الفرعونية عندما حل رموز الهيروغليفية المنقوشة على حجر رشيد مستعينا بالنص الإغريق والديوطيق على نفس الحجر.

ذلك أنه فى أواخر القرن الماضى تمكن هينريش شليان من العشور على موقع طروادة وإنتقل بعد ذلك إلى شبه جزيرة البلوبونيسوس وإكتشف أكروبوليس مدينة أرجوس وموكيناي (عام ١٨٧٦م) وتيرنس (عام ١٨٨٤م). وتـوالت بعـد ذلك عـدة إكتشافات أثرية أخرى في مواقع متصلة بالحرب الـطروادية ومـلاحم هـومبروس. ولوحظ أن مساكن زعماء تلك الفترة كانت بمثابة حصون حربية حقيقية. فأحيطت قلعة تيرنس على سبيل المثال بسور خارجي مبنى من صخور ضخمة للغاية بما جعل إغريق العصر الكلاسيكي يعتقدون أن الكيكلوبيس - وهم من سلالة العمالقة جيجانتيس الأسطورية - هم الذين أقاموه. وفي موكيناي كان المدخل الرئيسي للقصر يقع بين حائطين أقيمتا بطريقة تجعل المهاجمين يتعرضون لهجوم دفاعى مضاد من ثلاث جهات في وقت واحد. أما البوابة فتحمل في مقدمتها العلوية نقشا بارزا ثلاث الشكل نحت عليه أسدان يقفان وجها لوجه على جانبي عمود ويسند كل منهما قدمه الأمامية على قاعدته. وكانت رأساهما في الأصل تواجهان المهاجمين المعتدين بهدف إرهابهم أو ردعهم. وعثر شليان في مقابر الملوك والأمسراء بمسوكيناي على أسلحتهم ومجوهراتهم وأقنعتهم الجنائزية المصنوعة من اللهب، وهمكذا ثبست أن هوميروس صادق في وصفه لمدينة موكيناي على أنها «غنية بالذهب». ومن الجلي أن مثل هذه الكنورُ الضخمة ما كان للآخيين أن يحصلوا عليهـا إلا بعــد أن خـاضوا غهار حروب طويلة وحققوا فتوحات كبيرة في بلدان بعيدة من الأرجيح أنها بآسيا الصغرى موطن المهالك القديمة والغنية. ولقد إعتقد شليان أنه قـد عـثر على مقـابر وأقنعة الدفن وبقايا أجساد أجاممنون وكليتمنسترا وغميرهما مسن أبسطال الحسرب الطروادية. بيد أنه ثبت فها بعد أن هذه الأشياء تنتمى إلى عصر ما قبل هذه الحرب أي إلى القرن السادس عشر. على أية حال فلقد إكتشف فما بعد «كتر أتريوس ، وهو قبر والد أجاممنون الذي ينتمي إلى القرن الرابع عشر. ثم عشر على قصر أجاممنون نفسه. المهم أن هذه المقابر الموكينية - وهي على شكل خلية النحل - تنهض دليلًا قويًا على قوة وثراء ملوك موكيناى وبراعة مهندسيهم المعماريين وتقدم صناعتهم ولاسيا المجوهرات الـذهبية والفضـية والأحجـار الـكريمة وكذلك الاواف الفخارية التي تحمل رسوما رائعة. وتم العثور في هذه المقابر والقصور على حوائط ذات رسوم ملونة وسيوف وخناجر مرصعة بالذهب والفضة.

وواضح أن الحضارة الموكينية بصفة عامة عسكرية الطابع بيد أن الفنون قد

تطورت فى ظلها تطورًا ملحوظًا. فإحتل الشعر على ما يبدو مكانة ملموسة وإن اقتصر دوره فى الغالب على مدح الأمراء الأحياء والثناء على من مات منهم. وينظر إغريقو الفترة الكلاسيكية إلى بناة الحضارة الموكينية على أنهم أبطال ويعتبرون أن عصرهم هو عصر البطولة بل ويعتقدون أن دماء إلهية تجرى فى عروقهم إذ حققوا من الإنجازات الحضارية ما لم يستطع أى جيل من الأجيال التالية أن يصل إلى مستواها. وإعتقد إغريقو الفترة الكلاسيكية كذلك أنهم قد ورثوا عن أولئك الأجداد والأعجاد قصصا خالدة تعالج موضوعات نبيلة وعببة إلى النفس وقصصا أخرى مخيفة تعالج موضوعات مفزعة غير محببة. وقالوا أن هذه القصص وتلك تقوم على أساس من الواقع أى لها بذور تاريخية وقعت بالفعل فى الزمن السحيق.

كان للعصر الموكيني نظامه الإداري والبيروقراطي وكذا نيظامه في الكتابة. وكل ذلك مسجل على لوائح فخارية تحمل إهداءات للآلهة وأسماء للأراضي أو الممتلكات والعمليات العسكرية وما إلى ذلك. ونظام الكتابة الموكينية (Linear B) ليس أبجديا بمعني أنه مقطعي يتكون من حوالي سبع وثمانين علامة دالةعلى الحروف المتحركة والساكنة التي تتلوها حروف متحركة. إنه أشبه ما يكون بنظام الإختزال في عصرنا الحديث. ومن ثم فهو بطبعه لا يصلح لأغراض جماهيرية بل إقتصر إستخدامه على الأغراض الرسمية المحدودة، وهذا بالقطع يعني أنه لم يستخدم في تدوين الأدب. وعندما إختفت الكتابة الموكينية بعد الغزو الدوري الكاسح حوالي عام ١٢٠٠ كان الشعر لا يزال ينشد ويتناقله الناس شفاهة لاكتابة، وتراكم هذا الموروث الشعري من جيل إلى جيل في جميع أنحاء بلاد الإغريق ومستوطناتهم على ساحل آسيا الصغري التي وصلها الإغريق منذ حوالي عام ١١٠٠.

لا تتضمن الملحمتان الهومريتان آية إشارة إلى معرفة الإغريق آنذاك بفن الكتابة أو على الأقل فن تدوين الأدب. فالعلامات الميتة (semata lygra) المسار إليها في الإلياذة» (الكتاب السادس بيت ١٦٨) في ثنايا أسطورة بيليروفون يفترض أنها تشير إلى نظام الكتابة الموكينية الذي أشرنا إليه. ولربما إنتشرت الكتابة الموكينية هذه بتوسع الإمراطورية الموكينية نفسها في نهاية القرن الثاني عشر ولكننا لا نملك الدليل على ذلك. ولقد قامت الحضارة الموكينية على ثلاثة عناصر رئيسية، العنصر الأول



شکل ۲ بوابة الأسود فی مرکینای بمنطقة أرجوس



شكل ۱ تمثال لموميروس يعود للقرن الثالث ق. م، تم اكتشافه عام ۱۷۸۰ لى باياى Baiae بإيطاليا وهو محفوظ الآن بمتحف نابلى



شكل ٣ إحدى اللوحات التي عثر عليها في كنوسوس بكريت، وتحمل الكتابة المسماة Linear B والتي تؤرخ بعام ١٤٠٠ ق. م

المحلى للبلاسجيين أقدم سلالة سمعنا عنها في بلاد الإغريق. أما العنصر الثالث فهـو تأثير الحضارة الكريتية المينوية. ومما لا شك فيه أن المهاجرين من الشمال قد جاءوا عبر آسيا الصغرى وجلبوا معهم بعض التأثيرات من حضارات الشرق. أما الأشر الشرق - ولاسيا الفرعون والفينيق - على حضارة كريت المينوية فملا يحتساج إلى تأكيد. وكان الحيثيون في آسيا الصغرى قد نقلوا عن البابليين نظاما للكتابة. أما كريت فقد عرفت الكتابة منذ الألف الثانية على أفل تقدير وإستعملت لغة لم تفك طلاسمها حتى الآن بصفة تامة وتشبه اللغة الصينية. وإذا كان الآخيسون في الأصل شعبا من الأميين فإنهم عندما قدموا من الشيال في إتجاه الجنوب وصلوا إلى مناطق تعرف الكتابة وتمارسها من زمن بعيد. وتبنوا هذا الفن ولكن من الملاحظ أن النظام الكريتي للكتابة لم يكن شائعًا في بلاد الإغريق الرئيسية إبان العصر الأخيى أى الموكيني. وحدثت طفرة ملموسة عندما تبني الإغريق الأبجدية السامية الشهالية والتي أسموها «الحروف الفينيقية ٤ (grammata phoinikcia) وهمي حروف تشبه إلى حد ما الحروف العبرانية وتتكون من مجموعات من العلامات كل منها يمثل ساكنا. ولقد طور الإغريق في هذه الأبجدية حتى وصلوا بها إلى ما نعرفه الآن بإسم اللغة الإغريقية والتي لا تزال حية إلى يومنا هذا بالصورة المتطورة الستى يتحدث بهما اليونانيون المحدثون. وهذه ميزة الإغريق وعلى حد قول أحد مؤلفيهم ايستعيرون من الأجانب (barbaroi) ولكنهم يضيفون الكثير من التحسينات في النهاية "(^). وبالنسبة للأبجدية الفينيقية التي إستعاروها فقد إستخدموا في البداية بعض العلامات للمدلالة على حروف الحركة. ثم إستبدلوا تلك العلامات بأشكال مبتكرة تماما أي حروف جديدة لم تكن موجودة في اللغات السامية، وربما أخذوها عن مصادر أخرى. المهم أنهم في النهاية توصلوا إلى الأبجدية الإغريقية التي هي أصل الأبجدية السلانيئية وبالتالي فهي جدة بعض الأبجديات الأوروبية الحديثة أيضًا. المهم أن الإغريق لم يعرفوا هذه الأبجدية قبل منتصف القرن الثامن على أقل تقدير.

ويقدم الباحث بيدج أدلة واضحة من أسلوب ولغة ملحمتي هوميروس على أنها تنبعان بالفعل من عدة مصادر مختلفة (١)، أي أنها تقعان عند مصب تراث شعري

عريق له عدة روافد ومما لا شك فيه أن التقدم في فنون المكتابة والنسخ والتوسع ف تدوين الأدب يأق على حساب عمل المنشد الملحمي (aoidos) الراوي للأحداث البطولية. أي أن التدوين أمر لا يتفق مع طبيعة الشعر الملحمي الأصلية وهــذا ما سيتضح لنا من دراسة التقنية الملحمية الهومرية ومتابعة ما طرأ عليها عبر العصور حتى تلاشت وحلت محلها ملاحم مكتوبة أي مصطنعة. وكان من الممكن أن تتحور وتتجدد ملاحم هوميروس مع مرور الزمن. وكان من المحتمل أن تتبدد أيضا لو لم يأت الطاغية الأثيني بيسيستراتوس ويؤسس نظاما جديدا للإنشاد الملحمي يسمى النظام الرابسودي، حيث إختفت قيثارة الراوي القديم وتزود الراوي المستحدث بدلا منها بعصا (rhabdos). وكان عليه أن يغني في كل مرة قصيدة مكتملة، أي أنشودة رابسودية (rhapsode) تبدأ من حيث إنتهت السابقة (ex ypolepseos). النظام الإنشادي الذي أسم بيسيستراتوس إذن يقوم على الإلقاء من الذاكرة إعتادا على نص مكتوب وموثق يمكن الرجوع إليه في أي وقت، وهو النص الذي صار يعرف بإسم تحقيق أو تنقيح بيسيستراتوس، وإذا كان هذا التنقيح المدروس قد حفظ أشعار هوميروس من الضياع فإنه قد قضى على كل فرصة للتجديد في تقنية الشعر الملحمي، وهذا أمر طبيعي بالنسبة لفن كان قد بلغ قمة النضج أصلا. ولقد كتب شيشرون الخطيب الرومان المفوه عام ٥٥٥ تقريبا \_ أي بعد أن كانت الدراسات الفقهية والتحقيقات العلمية في الاسكندرية قد إنتهت وأصبحت معروفة للجميع بنتائجها \_ وقال إن بيسيستراتوس طاغية أثينا هو الذي إبان القرن السادس دقد رتب كتب هوميروس التي لم تكن من قبل على هذا الترتيب الذي نعرفه ع(١٠). وإذا كان هذا صحيحاً فإن الأشعار الهومرية .. وبصورة قريبة للغاية من النصوص التي وصلتنا ـ كانت تنشد في أعياد الباناثينايا الأثينية في قبل عام ٥٢٧،

لكن مازال هناك سؤال بلا جواب، فني مثل هذا السار المطرد للأشعار الهومرية أين يمكن أن نجد هوميروس نفسه؟ من المؤكد أن الذي حول الأغان الملحمية الصغيرة والمناسبة لحفلات الإنشاد والسمر إلى قصيدة كبيرة هو شاعر متأخر ولاحق للفترة التي ظهرت فيها هذه الأغاني إبتداء، وبعبارة أخرى فإن هوميروس بأتى في نهاية المطاف بالنسبة لتطور الشعر الملحمي لا في بدايته، وعليه فإن التفكير

المنطق يرجح أن هوميروس لا يمكن أن يكون قد عاش قبل القرن الشامن. ولكن علينا أن نضع في الإعتبار أن هذا التفكير المنطق \_وهـو كل مـا نملك\_ يمـكن أن يكون مخطئا. وعلينا أن نتذكر أن الإغريق على وجه العموم، وإن قبلوا بـوجود هوميروس وبنسبة الملحمتين والإلياذة، ووالأوديسيا، إليه، لم يتفقوا على تحديد العصر الذي عاش فيه. فمنهم من جعله يعاصر الحرب الطروادية التي يصف أجداثها، ومنهم من جعله يعيش بعدها بعدة قرون. أما بالنسبة للدلاثل الداخلية المستمدة من نص الملحمتين فهي أيضا متضاربة وغير مؤكدة فمثلا يقال أن الإشارة الواردة في « الإلياذة » (الكتاب السادس بيت ٣٠٢ ـ ٣٠٣) والتي تتحدث عن تمثال ف وضع الجلوس تشي بأن التاريخ المشار إليه لا يمكن أن يكون قبل القرن الشامن حيث بدأ فن النحت الإغريق يتطور إلى مرحلة جديدة متحررا من تأثير النحت المصرى. بل إن وصف درع أجامنون في نفس الملحمة (الكتاب الحادي عشر بيت ١٩ ومايليه) يمكن أن يعود إلى ما بعد ذلك التاريخ وكذا الإشارة إلى إستخدام الفيلق (phalanx) في الحرب (الكتاب الثالث عشر بيت ١٣١ وما يليه). ومع ذلك فإن كل هذه الإشارات وغيرها الكثير يمكن أن تكون مدسوسة على هموميروس. وعلى أية حال فهناك حد زمني لا يمكن أن يكون هوميروس قد عاش بعده بإجماع آراء كل العلماء ألا وهو عام ٧٠٠. هذا ويمكن أن نحدد فترة تقريبية تقع فيها حياة هومیروس وهی ما بین ۸۵۰ و ۷۵۰.

وعا لا شك فيه أن موقع طروادة الجغرافي يمكنها من السيطرة على المسر الإستراتيجي أي مضايق الدردنيل والبسفور البحرية التي تصل البحر الإيجى بسواحل البحر الأسود الخصبة. طروادة إذن مدينة ذات أهمية تجارية وإقتصادية وعسكرية أغرت الأخيين بمحاولة السيطرة عليها. أما السبب الذي يقامه هوميروس لقيام حرب طروادة -أي خطف هيليني زوجة ملك إسبرطة مينيلاوس على يد الأمير الطروادي باريس - فهي الذريعة الواهية أو السبب الدبلوماسي المباشر والمعلن لنبرير حرب لها أهداف أخرى أعمق وأهم من ذلك بكثير، هذا إذا ما قبلنا بوجود هيليني أصلا. وبعبارة أخرى فإن رواية هوميروس لأسباب الحرب الطروادية هي رواية أسطورية، أي الرؤية الشاعرية والملحمية لحرب حقيقية وقعت بالفعل في تاريخ يقع ما بين ١٢٨٠ و ١١٨٣ برأي معظم المؤرخين. المهم أن هوميروس يصف

أحداثا تاريخية قديمة جدا بالنسبة له إذ تسبقه بحوالى ثلاثة قروذ. وهو يستمد روايته من الموروث الشعرى المألوف والمتداول شفاهة.

وعلى هذا الأساس يكن إعتبار والإلياذة» و والأوديسياء من خلق عدة أجيال متنالية من الشعراء المتجولين. ولكن إغريق العصر الكلاسيكى إعتبروهما من تناليف شاعر واحد هو هوميروس وعلينا أن نحترم رأيهم، ولو أنهم نسبوا إليه أشعارا أخرى لا يمكن بأية جال أن يكون هو فعلا \_ إن وجد \_ مسؤلفها. وبغض النظر عسن الفوارق بين الملحمتين إلا أن روحها العامة واحدة. يقول باورا إنه ليس من الخطأ أن نتحدث عن هوميروس \_ سواء أكنا نعني به شاعرا واحدا أو عدة شعراء كمؤلف لهاتين الملحمتين اللهمين (١١).

وبما أن هوميروس لا يتحدث عن نفسه في ملحمتيه ١ الإليادة ١ (حوالي خمسة عشر ألف بيت) و ١ الأوديسيا ١ (حوالي إثنتا عشر ألف بيت) فلقد إستدل البعض من ذلك على أن مكانته الاجتاعية كانت أقل من مكانة أبطاله وهم من الملوك والأمراء بل ومن مكاتة جمهوره أيضا لأنه كان ينشد أشعاره في بلاط أحفاد هؤلاء الأبطال. بيد أن تشبيهاته الشعرية \_وهذا ما سنعود إليه \_ مستمدة من بيئته المعاصرة وما فيها، مما يظهر ميله إلى تصوير حياة بسطاء الناس بحرفهم اليسدوية وأعالهم الزراعية والرعوية بما فيها من أدوات بسيطة وطيبور وحيسوانات وما إلى ذلك. ومن ثم قيل إن هوميروس كان شاعرا نقيرا وأعمى أو على الأقل فقد البصر في أواخر أيامه. ولعل هذه الرواية قد جاءت من الإعتقاد الشائع لــدى نختلف الشعوب بأن المنشدين الملحمين كانوا في العادة من كفيق البصر. يضاف إلى ذلك أن النشيد الهومري « إلى أبوللو، (بيت ١٧٢) يتحدث عن شاعر أعمى من جزيرة خيوس. ويعتقد أغلب العلماء المحدثين أن هذا البيت يتحدث عن هوميروس نفسه. بل يرون أنه أيون لأن اللهجة الأيونية تغلب على أشعاره، كما أنه يعرف ما هـو أيون أكثر مما يعرف عها هو دوري أو أيولي. وينازع خيـوس في الإدعـاء بنســبة هوميروس إليها الكثير من المدن والجزر وفي مقدمتها مدينة سميرني (أزمير بتركيا)، بيد أن كفة خيوس هي الراجحة. ويها يعقد كل عام مهرجان « الهومريات ، اللذي به بحاول اليونانيون المحدثون إحياء ذكرى شاعرهم القديم والمبدع الأول هوميروس.

#### ٢ - الأسس الشفوية للتقنية الملحمية

كيف نفهم أشعار هوميروس؟ هذا سؤال من الطبيعى أن تتعذر الإجابات عليه بتعدد الزوايا التي نقترب منها نحو هذا الشاعر الفذ. فمن الممكن على حد قول كيتو. أن نعتبر هذه الأشعار وثائق تاريخية ضخمة ومن الممكن أن نعتبرها مجرد قصائد للإنشاد، وإذا كان بوسعنا أن نفحص بعض الجوانب الأثرية والأدبية والتاريخية دون الإهمام بالسيات الشعرية لهذه القصائد، فإن الأفضل براى كيتو أن نفعل نقيض ذلك، أي أن نهم بالصفات الشعرية في ضوء الجوانب الأخرى(١٢).

وفي الصفحات التالية سنعرض لبعض الجوانب الفنية في ملحمتي هوميروس «الإلياذة» و«الأوديسيا» عاولين إستنباط طبيعة الشعر الملحمى ووظيفته وتسليط الضوء على الأسس الفنية والتقنيات الهومرية ولاسيا تقنية الإنشاد الشفوى والوزن السداسي الللين مارسا تأثيرا ضحا على الأدب الإغريق برمته، على أن معالجتنا للشكل الفني الهومري لن تنسينا المضمون، ومن ثم سنتناول بعض القضايا الإنسانية التي تثيرها ملاحم هوميروس ولاسيا ما يتصل بعلاقة الإنسان بالآلهة والكون وأيضا مشكلة الفن والإبداع وما إلى ذلك.

#### (أ) وحدة الموضوع:

لا تعالج « الإلياذة » (١١) سوى حادثة واحدة من السنة العاشرة فى الحرب الطروادية. إذ أخطأ أجاعنون فى حق خريسيس الكاهن، فلجأ الأخير بجار بالشكوى للإله الذي يخدم فى معبده أى أبوللون الذى كان على أية حال يـويد الـطرواديين. فأرسل وباء على جيش الإغريق وعرف أجاعنون أن لا نهاية لهذا الوباء إن لم يرجع مخطيته خريسيس (وبعني إسمها بنت خريسيس من خريسي وهي المدينة التي أقيم بها معبد أبوللو) إلى ذوبها. وعلى مضض وافق أجاعنون أن يعيدها شريطة أن تسلم إليه

محظية أخيلليوس بطل الأبطال الإغريق وإسمها بسريسئيس (أي بنت بسريسيوس مسن بريسي مدينة أخرى مجاورة)، فرفض أخيلليموس شروط أجما منوذ، ثم إمتشل للأمر بعد ذلك غاضبا وإعتصم في خيمته ممتنعا عن الحرب، وبساح بشكواه لأمه السربة ثيتيس التي بدورها توسلت إلى زيوس أن ينتقم لإبنها. ووافق زيوس وبالفعل أرسل على الفور حلم مضللا لأجاعنون فحواه أنه لو قاد الجيش ضد السطرواديين سيأسر المدينة. والتحم الجيشان بعد محاولة فاشلة لإبرام السلام وإنتهت موقعتها بخسائر ضخمة من الجانبين. بيد أن برباموس كان يستطيع أن يعوض خسائره بسهولة من المناطق المجاورة لطروادة والتي تمثلُ العمق الاستراتيجي لمه. ومسن ثم كان مسوقفه أفضل من أجاعنون الذي كان عليه في حالة الحاجة إلى إمدادات أن يلجأ إلى بلاد الإغريق التي تفصله عنها مسافة بحرية طويلة، ولـذلك إنسحب أجماعنون بجيشه وحاول تقوية خطوط دفاع معسكره وأرسل وفدا للتفاوض مع أخيلليوس يعرض عليه ان يميد له بريستيس مع تعويض مناسب. ورفض أخيلليوس الصلح ونكر أجامنون في التخلي عن مواصلة الحملة وعارضه بشدة القائد الشاب ديوميديس، وفي جنبح الظلام بهاجم ديوميديس وأوديسيوس على غرة جزءًا من الجيش الطراق اللذي جاء يمد العون لبرياموس. ويحققان بذلك إنتصارا سريعا ويقتلان النسائد السطراق نفسه ريسوس ويأخذان عربته الحربية بخيولها كغنيمة فمينة. وشبجع ذلك أجساعنون على إستئناف الحرب في الصباح التالي حيث جرح وإضطر كثير من القواد الإغريق إلى الانسحاب. وانتهت الموقعة بتقهقر الجيش الاخسى إلى المعسكر أسانية، بسل إن الطرواديين بقيادة هيكتور المغوار بدأوا يشنون هجهاتهم المضادة على المعسكر الإغريق نفسه وبنجاح، برغم أن هيرامليكة السهاء وزوجة زيوس كانت تقف بجوار الإغريق، حيث خادعت زوجها وسحته من المعركة إلى فسراشها حتى لايعسين السطرواديين. وإخترق هيكتور بطل أبطال طروادة الصغوف الأمامية الأخية وشبارف على البوصول إلى سفنهم الراسية على الشاطىء وشرع يحرق أحدها، وعندئذ سميح أخيلليسوس لأتباعه أي الميرميدونيين ولصديقه العزيز باتروكلوس بالإشتراك في الحبرب. سل إنسه سمح للأحير بأن يتسلح بأسلحته لكي يخدع الطرواديين ويطنون أن أخيللبوس نفسم قد عاد للحرب. وصد باتروكلوس الطرواديين وقتل أحد أبطاهم أي ساربيدون قائد الغوة الليكية. وطارد فلولهم حتى أسوار طروادة نفسها التي حسارل أن يفتحمهسا وصده عنها الطرواديون بإستاتة. ووقف أبوللو نفسه دون دخوله المدينة وجرح باتروكلوس على يد يوفوريوس وقضى عليه هيكتور للأبد حيث إستولى على أسلحة أخيلليوس وصار يحارب بها.

ويعد موت باتروكلوس ذروة الحدث الملحمى فى «الإلياذة» ونقطة التحول. لأن اخيلليوس ما أن علم به حتى وقع فريسة الحزن، كما أنه لم يستطع الخروج للحرب مباشرة إذ كان قد أعطى أسلحته لباتروكلوس. وجدير بالذكر أن الأسطورة التى تجعل من جسد أخيلليوس شيئا غير قابل للخدش أو الجرح أسطورة متأخرة ظهرت فيا بعد هوميروس بفترة طويلة لأن الشاعر يجعل محاربا طرواديا مغمورا ينال منه، على أية حال فقد حثت الربة أثينة أخيلليوس على اللحاق بالجيش الإغريق فى حربه الشرسة. وما أن وصل إلى المعسكر الإغريق وزار بصيحة الحرب حتى ذعر الطرواديون المنتصرون. ونجحت ثيتيس فى إقناع رب الصناعة والحدادة هيفايستوس أن يصنع لإبنها أخيلليوس عدة حرب جديدة. ويصف لنا هوميروس هذه الأسلحة بالتفصيل ويتألق بصفة خاصة فى وضفه للدرع، وهذا ما سنعود إليه فى حينه.

ويكتسح أخيلليوس الصفوف الطروادية ويهـزمهم شر هـزيمة ويقتـل قـائدهم هيكتور، مع أنه ـ أى أخيلليوس ـ يعرف أن موته سيتبع لا محالة موت هذا القـائد الطروادى، إذ كانت النبؤات قد تحدثت بذلك. وتؤخذ معاملة أخيلليوس الـوحشية لجئة هيكتور ـ حيث ربطها في عجلته ولف بها حول أسـوار طـروادة ـ على أنهـا بعكس حقيقة مولده خارج منطقة آخيا، أى نشأته في فئيا بشماليا وهي منطقة أكثر بدائية من بقية العالم الموكيني.

وتقام مراسم دفن باتروكلوس الفخمة حيث تعقد المسابقات الرياضية في الجرى والمصارعة وغيرهما. وبعد مرور إثنتي عشر يوما على موت هيكتور يعود اخيلليوس إلى قدر نسى من الهدوء والسكينة. وبناء على نصيحة من ثيتيس يسلم جثة هيكتور الى أبيه برياموس في مقابل فدية يدفعها هذا الملك المسن الدى جاء ليلا وفت مشورة الآلهة وتأييدهم ليزور البطل المنتصر ويتوسل إليه. وتسلم بالفعل جثة هيكتور التى حفظتها الآلهة من العفن وتدفن على النحو اللائق وبالبكاء على هيكتور الدى مات دفاعا عن الوطن تنتهى « الإلياذة».

وتدور و الأوديسيا ١٤٠١ حول موضوع شائع في كافة الأداب القبديمة أي غياب الزوج لمدة طريلة بحيث يظن الجميع أنه قد مات. بيد أنه يعود في الوقت المناسب اى فى آخر لحظة وعلى غير توقع ليحول بين زوجته والزواج من رجل آخر. وتبدأ « الأوديسيا ، بإنعقاد عجلس الآلهة في غياب بوسيدون إلىه البحر وعدو أوديسيوس اللدود. وتسأل الربة أثينة الهتمعين لماذا يُعتجز أوديسيوس فى جزيرة منعزلة؟ ولماذا لا تقدم له المساعدة لكي يعود إلى وطنه ؟ ويتفق زيوس معها في السرأي بأن شيئا ما لا مفر من عمله على الغور، ويرغم عداوة بموسيدون لهذا الإنسان، ويسرسل زيوس بالفعل رسوله هرميس إلى كاليبسو عروس الجزيرة حيث يحتجز أوديسيوس فيامرها بإطلاق سراحه. وفي تلك الأثناء تقوم الربة أثينة بزيارة خاطفة لتيلياخوس بن أوديسيوس في جزيرة إيثاكي موطن البطل. وهناك ترى زوجة أوديسيوس الخلصة بينيلوبي وقد حاصرتها شرفعة من الأمراء الذين يريد كل واحد منهم أن يفسوز بها زوجة له على اساس أن أوديسيوس قد مات، ولكن بينيلوب تقضى معظم وقتها في عقر دارها بينا يعربد الخطاب ويسرفون في الإنفاق على ولائمهم وملذاتهم مسن ممتلكات القصر، وتنصح اثينة تيلياخوس بأن يعقد اجتاعا عاما للشعب يطلب فيه ضرورة العمل على أن يغادر الخطاب القصر. ولكنهم يسخرون من تيلياخوس الذي عساعدة أثينة ممتخفية في هيئة مينتور الصديق القديم لأوديسيوس يستعير سفينة ويجمع البحارة من شباب الجزيرة الذين تطوعوا للإبحار معه في طريقه إلى شسبه جزيرة البلوبونيسوس للسؤال عن أبيه، ويصل أول ما يصسل إلى مينساء بيلسوس (نفارينو الحديثة). ثم يزور إسبرطة ويعلم من ملك المدينة الأولى أي نيستور ومن ملك الثانية أي مينيلاوس أن أباه حي يرزق وأنه قد قضى عدة سنوات فوق جزيرة كاليبسو التي تحاول إغراءه بالبقاء معها والزواج منها على أن تمنحه الخلود.

وينقلنا هوميروس بعد ذلك إلى جزيرة كاليبسو حيث وصل هرميس ونقل إليها رسالة زيوس سالغة الذكر، وتقرر كاليبسو على مضض أن تخلى سبيل أوديسيوس لأنها لا تستطيع عصيان أوامر رب الأرباب، بل وتحد أوديسيوس بما يلسزمه مسن معدات لصنع سفينة جديدة، ويقلع أوديسيوس فعلا، بيد أن إلىه البحر بوسيدون يرسل عاصفة هوجاه تحطم سفينته وتلق به عاريا فوق شواطىء الفساياكيس (أو

الفاياكين) والتى تشبه أرضهم بلاد الحكايات الشعبية، وحيث يملك الهلها سفنا توجه مسارها توجيها ذاتيا وتسبح على سطح الماء فى سرعة تضارع سرعة الطيور فى أجواز الفضاء. وهناك إلتق أوديسيوس بناوسيكا بنت ألكينووس ملك الفاياكين فإعتنت به وقلعته لوالدها، حيث أكرم وفادته وأغدق عليه وعلى رفاقه الهدايا وأعطى لحكاياته ومغلمراته أذنا صاغية. فوصف له أوديسيوس كيف هبط ببلاد أكلى اللوتس الذين أعطوا بعض رفاقه ثمارا بما يأكلون فنسوا الوطن والأهل ولم يفكروا سوى فى البقاء بأرض آكلى اللوتس هذه. بيد أن أوديسيوس أرغمهم على الصعود إلى السفينة كرها وأبحر بهم إلى بلاد الكيكلوبيس الخلوقات الوحشية التى تتوسط وجه كل واحد منهم عين واحدة مستديرة. كان أحدهم أى بوليفيموس إبنا لبوسيدون فأسرهم وكان يتغذى على إثنين منهم فى كل وجبة. وفى النهاية يتمكن أوديسيوس وبعض رفاقه الناجين من أن يفقاوا عين بوليفيموس الوحيدة عندما كان بغط فى سبات عميق. فهربوا من كهفه وفى الصباح التالى تخفوا وسط أغنامه. وعند مغادرة المكان سخر أوديسيوس من بوليفيموس الذى سأله عن إسمه فقال له عن إسمه فقال له وعند أديسيوس من بوليفيموس إلى أبيه بوسيدون أن لا يعيد أوديسيوس قط إلى وطنه إلا بعد أن يفقد جميع رجاله وعلى ظهر سفينة من أملاك غيره.

وبعد ذلك وصل أوديسيوس إلى جزيرة أيولوس وهو عند هوميروس ليس إلها مرجل يتحكم في الرياح. لقد إستقبل أوديسيوس ورفاقه أحسن إستقبال، وعند الرحيل أهداه جوالا معبأ بكل الرياح فيا عدا الريح التي ستهب لتقود سفينته في إنجاه موطنه بجزيرة إيثاكي. وبالفعل إقترب أوديسيوس ورفاقه من إيشاكي ولكن لا كان النوم قد غلبه فإن رفاقه فتحوا الجوال ظنا منهم أنه يحوى كنزا. وعلى الفور إنفلتت الرياح وأحدثت عواصفا هوجاء وقذفت بهم إلى أرض الإيستريجونيين. وهم عالقة يتغذون على لحم البشر، فأغرقوا جميع السفن فيا عدا سفينة واحدة هي سفينة أوديسيوس، والتهموا كل أطقم السفن الغارقة أي أنباع أوديسيوس.

ووصل أوديسيوس بعد ذلك إلى أرض آياى (Aiaie) حيث تعيش الربة كيركى

عن هذا الرمز الأسطورى الطريف فى الأدب العالمي راجع أدناه حاشية رقم ١٧.

<sup>\*\*</sup> الكلمة الإغريقية التي تعنى ( لا أحد » هي «ondeis» وتتشابه صوتيا مع اسم أوديسيوس (Odysseus).

بنت الشمس وصاحبة القدرة العجيبة فى فن السحر. لقد حولت نصف رجال أوديسيوس إلى خنازير بسحرها. بيد أن أوديسيوس الذى قابله هرميس وزوده بقدر من عشب المولى السحرى الذى يحمى من أية قوة سحرية إستطاع بهذا النبات السحرى أن يهيمن على كيركى، فصارت رفيقته وعشيقته وجعلها تستعيد رجاله إلى حالتهم الأولى، وبعد مضى عام طلب منها أن تأذن له بالرحيل، فأمرته أن يعبر مجرى الأوكيانوس أولا (وهو ليس بحرا بل نهر يحوط الأرض التى تشبه القسرص لا الكرة) ليصل إلى أرض الموقى وهناك يستشير شبح العراف الأعمى تيريسياس الطيبى. ونفذ أوديسيوس أوامرها وأخيره تيريسياس بما يجرى فى إيشاكى وتنبأ لمه بمستقبل أيامه ومصيره. وتفرج أوديسيوس على بعض مشاهد مسن العالم الأخروما فيه من أعاجيب وأهوال. وعاد إلى أرض كيركى التى زودته بالنصائح اللازمة قبل أن يرجل إلى وطنه.

ولدى إقترابه بسفته من السيرينات ضلل صوتهن الساحر بعض رفاقه فشدهم إليهن شدا فلما إقتربوا منهن تماما تحطمت سفنهم وغرقوا. وعندللذ تذكر أوديسيوس نصيحة كيركى فوضع قطعا من الشمع فى أذن بقية رفاقه حتى يعطل حاسة السمع عندهم مؤقتا وربط نفسه بحبال قوية إلى صارى المركب، وإستطاع هكذا أن يجتاز هذا المأزق الخطير. وبعد ذلك وصل إلى المضايق الواقعة بين العملاق البحرى سكيللا والدوامة القاتلة خاريبديس. فإقترب من سكيللا وهى أقل خطرا ولكنه فقد ستة من رجاله ونجا مع الباقين. ووصل إلى جزيرة ثريناكى (Thrinakie) حيث مراعى قطعان إله الشمس نفسه هيليوس، وهى قطعان مقدسة ولذا نبى أوديسيوس رفاقه عن الإقتراب منها. ولكنهم وقد حاصرتهم الرياح وإضطروا للبقاء ونفذت المؤن خالفوا الحظر الذى فرضه عليهم أوديسيوس. وعندئذ طلب هيليوس من زيوس أن ينزل بهم العقاب. وبعد أن كان زيوس قد أرسل رياحا مواتية عاد فحطم سفنهم بعاصفة قوية وقذفهم بالصاعقة، ونجا أوديسيوس وحده وبعد خاطر عدة وصل إلى جزيرة كاليسو حيث مكث سبع سنوات كاملة.

تلك كانت الحكايات التى قصها أوديسيوس على الملك ألسكينووس ملك الفاياكيين الذين وصل أرضهم قادما من جزيرة كاليبسو. ولقد أرسل الملك

أوديسيوس إلى موطنه إيثاكى على سفينة من سفنه الملكية الخاصة. وفى الصباح التالى قابلته الربة أثينة على ساحل إيثاكى متنكرة فى هيئة شاب صغير وزودت بالمعلومات اللازمة عما يجرى فى قصره ومملكتة. وأخبرته أن عليه أن يهزم الخطاب بالحيلة، وحولته إلى شحاذ وهى الصورة التى دخل بها منزل يومايوس راعى خنازيره المسن الذى لايزال على إخلاصه لسيده حتى الآن. ولقد إستقبل يومايوس الرجل الغريب وأكرم وفادته وإستضافه طوال الليل فى داره. وفى نفس الوقت أخبرت الربة أثينة تيلياخوس بأن يعود فورا إلى أرض الوطن وحذرته بشأن الكمين الذى أعده له الخطاب ونصحته بتغيير مسار العودة. وبعد أن إستأذن تيلياخوس من مينيلاوس وهيليني عاد إلى إيثاكى وتعرف على والده عندها أعادته السربة أثينة إلى حالته الطبيعية بعض الوقت. ووضعا معًا خطة تدمير الخطاب والقضاء على شرهم.

وبالفعل ذهب أوديسيوس كشحاذ إلى قصره الملكي يتسول لدى الخطّاب الـذين سخروا منه مر السخرية. ولكنه إكتسب بعض الإحترام والود عندما هزم شحاذا آخر يدعى إيروس (Iros) في مباراة بينها في الملاكمة. وفي المساء كان له لقاء طويل مع بينيلوبي التي قصت عليه متاعبها وكيف أنها خدعتهم عندما طلبت منهم مهلة تنتهى فيها من غزل ثوب تعده ليدفن فيه لا إرتيس والد أوديسيوس الطاعن في السن، وكانت في كل ليلة تنقض ما غزلت بالنهار. فلما إنتضح أمرها أجبرت على الإنتهاء من هذا العمل ففكرت في حيلة أخرى. إذ قالت لهم أن من يستطيع أن يشد قوس أوديسيوس الكبير ويطلق منه سهها يمر من خلال ما يشبه القناة المكونة . من فتحات في أسنة إثنتي عشر بلطة مصفوفة سيكون زوجها. وجماء كل الخطّاب وجربوا حظهم وقواهم وفشلوا وتقدم أوديسيوس الذي لا يسزال متنكرا كشحاذ وطلب أن يجرب قوته وحظه وإعترض الخطّاب هازئين به. ولكنه تسلم القوس بناء على رغبة بينيلوبي التي قالت أنها ستمنحه بعض الملابس الجديدة إذا نجح. وجعلها تيلياخوس تنسحب من قاعة الرجال وأطلق أوديسيوس السهم بنجاح باهر ومن أول محاولة وهو جالس دون أن يقوم على قدميه. ثم قال إنه سيجرب مرة أخرى ولكنه أطلق السهم ليصيب عنق أنتينووس زعيم الخطّاب. ثم كشف النقاب عن نفسه ورفض التقاوض وظل يصرعهم واحدا بعد الآخر. وهم عزل من السلاح فيما عــدا

السيوف التي يحملها أبطال هوميروس جميعا بصفة مستمرة. ذلك أن تيليا حسوس وأوديسيوس كانا قد أبعدا كل الأسلحة التي كانت في العادة تعلق في مكان ما من القاعات. وإحتفظا فقط بأربعة عدُد كاملة للسلاح لها وللخادمين المخلصين. ولكن احد الخدم الذي كان يتعاطف مع الخطّاب ويدعى ميلانثيوس إستطاع أن يستولى على أسلحة عديدة وزود بها الخطَّاب. فألقى القبض عليه وقتلمه كل مسن يمومايوس وفيلويتيوس الخادمين المخلصين. وهكذا أصبحت المعركة متكافئة غير أن أوديسيوس وإبنه والخادمان إنتصروا في النهاية. وقتلوا الجميع في عدا المنشد الملحمس والسرسول اللذين كانا يخدمان الخيطاب على كره منها. وتم شينق الخيادمات السلال كن يضاجعن الخطّاب ومزقت جثة الخادم الخائن ميلانثيوس، وطُهرت القساعة بحسرق البخور. أما يوريكليا مربية أوديسيوس الشمطاء، التي كانت قد تعرفت عليه منذ الليلة الماضية من نُدبة في رجله عندما كانت تغسل قسمه، فصرحت من الفسرح وكادت تكشف أمره لولا أن طلب منها أوديسيوس السكتان. ها همى الان ذاهبة لتخبر بينيلوبى بما قد حدث فقالت الأخيرة إنه قد يكون إلها متنكرا جاء ليخلصها من شرور الخطّاب. ولكن أوديسيوس باح بسر لا يعرفه سوى هو وزوجته بينيلـوب وإحدى الوصيفات وعندئذ إقتنعت بينيلوبي بأنه هو فعلا زوجها العائد بعمد عشريس عاما فذهبا معا إلى غرفة نومهما.

وفى الصباح خرج أوديسيوس إلى الحقل حيث يعيش لاإرتيس وكشف عن نفسه له وتفاهما معا فى كيفية علاج الموقف المتأزم بعد أن ذاع فى الجنزيرة أمسر مقتسل الخطّاب حيث طالب ذووهم بالإنتقام وتزعمهم والد أنتينووس، وذهب لاإرتيس بعد أن عادت له قوة الشباب وقاد المعركة ضد المطالبين بالإنتقام وإنتصر عليهم وقنسل والد أنتينووس وأنهى زيوس المعركة بصاعقته، وظهرت الربة أثينة متخفية فى هيشة مينتور وأبرمت إتفاق صلح وسلام بين أهل الجزيرة، وبذلك تنتهى والأوديسياء.

ومع أن «الإلياذة» تدور حول الحرب المطروادية التي إستمرت أحدائها عشر سنوات إلا أن هناك عنصرا قويا يوحد بين أجزائها. ونعنى أن الشاعر يركز على حادثة واحدة جعلها هدفه الرئيسي وهي «غضبة أخيلليوس» التي بها يبدأ الشاعر وينهي ملحمته، لأن الكتاب الأخير يدور حول نتائج هذه الغضبة المدمرة. وبالمثل

نجد «الأوديسيا» التى تتغنى بعودة البطل أوديسيوس مسن طروادة وتحفيل بشستى المتاهات والمغامرات البحرية التى خاضها البطل، إلا أنها ككل تقدم لنيا صورة لجزيرة إيثاكى موطن أوديسيوس قبل وبعد عودة هذا البطل. وتتجسد الفروق بين الملحمتين فى أن «الإلياذة» قصة حرب بينا «الأوديسيا» تدور حول السلم. ويترتب على ذلك أن البنيان الاجناعى فى كل منها يختلف عن الآخر وكذا الجو العيام «فالإلياذة» التى تقوم على وصف المعارك لا تتمتع بتنوع الألوان المميز «للأوديسيا». والأخيرة تحكى قصة مترابطة متسلسلة، وتتميز بأنها تحوى عنصر الخيكايات المسعية «الإلياذة» يقوم على القوة الجسدية والقدرة العسكرية، بينا البطولة فى «الإلياذة» يقوم على القوة الجسدية والقدرة العسكرية، بينا البطولة فى «الأوديسيا» «الإلياذة» يقوم على القوة الجسدية والقدرة العسكرية، بينا البطولة فى «الإلياذة». وبلاحظ الباحث المدقق بعض الفروق فى طبيعة وخصائص الآلمة بين الملحمتين. وبلاحظ الباحث المدقق بعض الفروق فى طبيعة وخصائص الآلمة بين الملحمتين. «الإلياذة»، ويضاف إلى ذلك بعض الفروق اللغوية بين الملحمتين. «الإلياذة»، ويضاف إلى ذلك بعض الفروق اللغوية بين الملحمتين.

غير أن الإختلاف بين ملحمتي هوميروس لا يعني أنها بالضرورة من يسراع مؤلفين مختلفين، فمثل هذا التباين في الأسلوب والسيات العامة يمكن أن نلاحظه عند أي مؤلف آخر، وعلى سبيل المثال هناك فرق شاسع بين «عطيل» و «قصة الشتاء» لشكسبير رغم أن الغيرة تلعب دورًا كبيرا في كليهها. وهناك فسرق بين «أتالى» و «فيدر» مسرحيتي راسين، والفرق واضح لا يحتاج إلى تبيان فيا بين «اللي بين الستجيرات» وبقية مسرحيات أيسخولوس ولا سيا شلائية «الأوريسيا» في و «بروميثيوس مقيدا». بل إننا نعتبر الإختلاف بين «الإلياذة» و «الأوديسيا» في الجو العام دليلا على تمتع كل منها بما نسميه وحدة الموضوع وتميزه عن أي موضوع آخر.

لقد صار هوميروس أستاذا لشعراء الإغريق فى كل شىء، فمنه تعلموا كيف يعالجون موضوعاتهم. فى البيت الأول من «الإلياذة» يقول هوميروس «غن أيتها الربة غضبة أخيلليوس بن بيليوس الملمرة». فعلاوة على أن الشاعر هنا يرى أن

الشعر إلهام من لدن الآلهة فإنه \_وهذا ما يهمنا الآن \_ يوضح لنا منذ البداية بيت القصيد في ملحمته. لقد إستمرت حرب طروادة سنوات وسنوات، ووقعت فيها أحداث وأخداث، وتكررت المنازلات الجهاعية والفردية، وتوالت عمليات الكر والفر، ومات الكثير من الأبطال هنا وهناك، ودارت دورات الهزيمة والانتصار بين الطرواديين المدافعين عن وطنهم وقوات الغزو الإغريقية. ولكن كل تلك الأمور لا تدخل في صميم الهدف الذي وضعه هوميروس نصب عينيه. فهو ليس مؤرخا يسجل وقائع هذه الحزب بدقة، إنه شاعر فنان، مؤلف مبدع، له أن يختار من هذه الحوادث ما يهمه أى ما يخدم تحقيق هدفه. وهدف هوميروس ليس هو تاريخ وقائع حرب طروادة وإنما التغني بحادثة واحدة فقط شغلته أكثر من غيرها وكانت وراء نظمه للملحمة كلها ألا وهي «غضبة أخيلليوس المدمرة». ولربما وجد في هذه الحادثة التعبير الملحمى المتكامل عن الحرب كلها. كان أخيلليوس بطل الأبطال الإغريق قد تشاجر مع ملك الملوك وقائد الحملة الإغريقية أجاممنون اللذي إغتصب منه إحدى محظياته فترك الحرب وإعتكف في خيمته وما كان للإغريق أن ينتصروا بدون أسلحة بطل أبطالهم. فأرسلوا له الوفود تلو الوفود بالهدايا والوعود عاولين أن يثنوه عن إعتزال الحرب وما أفلحوا. لكن ما أن علم أخيلليوس بمقتل صديقه باتروكلوس على يد هيكتور البطل الطروادي حتى إستشاط غضبا. فعاد للحرب على الفور وقتل هيكتور ومثل بجئته، إذ جرها بعربته حول مقبرة صديقه وحول أسوار طروادة. وهكذا يضع لنا هوميروس المثل الذي يحتــذي في فــن الــكتابة الأدبيــة والتأليف الإبداعي بصفة عامة وهو الإنطلاق نحو الهدف الذي يجدده المؤلف لنفسه مباشرة ومنذ الخطوة الأولى. وهو ما يسميه النقاد بمبدأ «إلى قلب الأشياء» in medias res والذي لا يزال ساريا إلى يومنا هذا.

ومما يؤيد كلامنا إستهلال هوميروس لملحمته الثانية «الأوديسيا» إذ يقول «غن يارية الشعر عن الرجل الرحالة. الذي هام يجوب الإفاق بعد أن دمر مدينة طروادة المقدسة». فق هذين البيتين كما في إستهلال «الإلياذة» يناجى الشاعر مستجديا ربة الشعر لكى تلهمه الأغنية الملحمية التي يزمع إنشادها. وهو هنا كذلك كما فعل في إستهلال «الإلياذة» يحدد موضوع ملحمته الذي لا يحيد عنه ولا يلف حوله في غير

طائل، إنه تشرد أوديسيوس في الآفاق أثناء عودته من حرب طروادة التي إنهت بتلميرها وحرقها. فرحلات أوديسيوس الملاح التائه إذن - كغضبة أجيللسوس في الإلياذة » . هي بيت القصيد وهي قلب الملحمة ولبها الذي يتجه إليه السياعر مباشرة منذ اللحظة الأولى وبكل إمكاناته.

ورغم تواجد الألهة النشط في أحداث «الإلياذة» و «الأوديسيا» ـ وهو ما سنعود إليه ـ إلا أنها ليستا ملحمتين دينيتين. فعظمة هوميروس تكمن في أن شعره هـ ترجمة لتجربة إنسانية لا إلهية. ذلك أن هدف هوميروس الرئيسي هو التغني بأبجاد الرجال (klea andron) هذا مع أنه دأب على القول بأنه ماكان ينبغي لـ ه أن يتغني بهذه الأبجاد نفسها لو لم توحي إليه ربات الفن بذلك. وتتجلي عظمة هوميروس في أن وصفه للعالم الذي تجرى فيه أحداث ملحمتيه يلصق بالأذهان وكأنه ذكرى عنيدة لكمان حقيق عشنا فيه ردحا من الزمان. مكان لا تفارقنا ذكراه وتنطبع في حواسنا رائحته وأصواته وألوانه المميزة. ولكل مكان عند هوميروس نكهته الخاصة التي لا يمكن أن نخطئها قط فهي عيزة عن غيرها. هذا هو عالم هوميروس الخالد سواء أكان ما يصف هو مشهد قتال عنيف أو موت مفاجيء أو حتى مناظر طبيعية خلابة في جزيرة أوديسيوس الصغيرة إيثاكي أو في أرض الكيكلوبيس. وإن بحثت في كل صفحات الأدب الأوربي قديمه وحديثه قد لا تجد مقطوعة أكثر إثارة من الأبيات صفحات الأدب الأوربي قديمه وحديثه قد لا تجد مقطوعة أكثر إثارة من الأبيات الكينووس ويقول:

اعندئذ وصلنا جزيرة صغيرة تمتد في مواجهة الميناء فهسى ليست بالملتصقة بساحل أرض الكيكلوبيس ولا هي بالبعيدة عنه، جزيرة كثيفة الخضرة، تعيش فوقها قطعان لا حصر لها من المعيز المتوحش، لأن قدم الإنسان لم تطأ بعد هذه الأرض فتطرد هذه القطعان وما إعتاد الصيادون على زيارتها... وهي جزيرة ليست بالفقيرة فأرضها تنتج كل الثمار ولكن في مواقيتها المحددة... وبها تقع المستنقعات بجوار شاطيء البحر الرمادي... وهناك تتوافر الأعناب على مدار السنة... وعند رأس الميناء ينبئق من أحد البكهوف نبع يفيض بالمياه الصافية وحوله أشجار الغار الباسقة. إلى هناك أبحرنا وقادنا إله ما .... إلخ».

فهنا يصف أوديسيوس جزيرة صغيرة رست عندها سفنه مؤخرًا حيث نجد

ينبوعًا صافيًّا من المياه العذبة، تحيطه أشجار السرو. وهذا كله يقع بالقرب من المرسى الذى حط به أوديسيوس، فهو مشهد مكثف يجمع بين عناء السفر ووعثاء الطريق من جهة وقرب النزول بالشاطىء من جهة أخرى، وعلى الشاطئ يختلط الضباب بالظلام ونسمع - ولا نرى - أصوات الأمواج وهي تتكسر فوق الصخور جنبًا إلى جنب مع صوت خرير المياه العذبة وهي تنساب من الينبوع صافية، إنه وصف هومرى خلاب، أصيل وجذاب.

وهناك عنصران آخران مميزان لهوميروس، أحدهما هو تقنية القوائم، وأهم هده القوائم الهومرية وأفضلها هي تلك التي ترد في « الإلياذة » (الكتاب الثاني بيت ١٨٤ وما يليه)، حيث يورد الشاعر سجلًا بالجيوش الآخية، وبما لا شك فيه أن مشل هذه القوائم ترهق القارئ الحديث، ولكنها وقد وردت في ملاحم أخرى شفاهية من العالم القديم السابق على هوميروس فإنها كانت بمثابة تسجيل تاريخي، بق أن نشير إلى أن مثل هذه القوائم لم تخلو منها أحاديث الرسل في التراجيديا الإغريقية كها سنرى في الباب الثالث من هذا الكتاب.

أما العنصر الثاني فهو التشبيهات، والتشبيهات الهومرية إما قصيرة جدًا وعابرة وإما مطولة وراسخة، ومثال على النوع الأول نراه عندلما يبكى باتروكلوس فيقول صديقه أخيلليوس عنه أنه يبكى «كبنت بلها» («الإلياذة» الكتاب السادس عشر بيت ٧ - ٨)، ومثال على النوع الثاني يرد في الكتاب الثاني حيث يستمر التشبيه من بيت ١٤١ حتى ١٤٧، ويستخدم هوميروس كلا من النوعين بصفة مستمرة. وهو أحيانًا يستطرد في التشبيهات المطولة إلى حد أنها تبدو منفرطة أو مفككة الأوصال، بيد أننا إذا دققنا النظر يمكن أن نعتبر هذا التطويل أو التمديد شيئًا مناسبًا للسياق الذي ورد فيه، والإنطباع العام الذي يخرج به السامع أو القارئ للاحم هوميروس هو نفس الإنطباع الذي يحس به المرء عندما يشاهد بعض لوحات الرسم التي يحرص أصحابها على أن يضيفوا - إلى جوار الموضوع الرئيسي المذي السلط عليه الأضواء - ما يسمح لنا بإلقاء نظرة من نافذة جانبية صغيرة على مشهد طبيعي ساحر ومرسوم بعناية فائقة، وهو منظر يعكس الحياة السرعوية السوديعة. طبيعي ساحر ومرسوم بعناية فائقة، وهو منظر يعكس الحياة السرعوية السوديعة.

وبعضها أصيل مبتدع أو بالأحرى مستمد من الحياة اليومية لعصر هوميروس نفسه. وكأن هوميروس الذى أدرك فظائع الحرب التى يصف أحداثها ويقدم تفاصيلها يعوض سامعه بهذه المناظر الجانبية الوديعة. فهو مثلًا يصف رجلًا يقع من فوق عربته الحربية على رأسه وتظل هذه الرأس مغروزة فى الرمال! وفى مسكان آخر يصيب حجر مقذوف عين أحد الرجال فيخلعها وتسقط العين على التراب تحت قلميه!! وفى مقابل ذلك يقدم هوميروس صورة رومانسية لناوسيكا وهى تغسل الملابس مع وصيفاتها على ضفاف النهر! ويصف الإرتيس العجوز وهو يضع فى يديه تفازه ليدفع عنهما الأشواك أثناء العمل فى الحقل، وهذه الأمور الصغيرة الجانبية هى التى ترسم الخلفية الرقيقة للأحداث الملحمية الضخمة. ويسالطيع فقد استخدم هوميروس نغمة تناسب كل لون من هذين اللونين فى ملحمته والحياة بصفة علمة سواء هذا اللون الوديع أو ذلك الفظيع فى قتامته أو عنفه.

وفى العادة يأخذ هوميروس مادة تشبيهاته من حياة البسطاء وهو بللك يخفف من حدة العنف الذى يسود أحداث ملحميه. حقًا أن بعض تشبيهاته مستمدة من الموروث الملحمى القديم إلا أن الأغلبية - لاسيا التشبيهات الطويلة والمعتنى بها من إبتداعه هو وجاءت لترسم ما يراه حوله. وفيها نجد امرأة تهش الذباب عن طفلها، وأخرى تصبغ قطعة من العاج لتصنع سرجًا للحصان. وفيها نجد الرجال يحصدون الشعير، والصبية يضربون هارًا قد إنفلت يجرى أمامهم على غير هدى في حقول الغلال. وفيها أيضًا نلمح طفلًا يبنى قلاعًا في الرمال، ورجالًا يسقطون شجرة من علياتها ليصنعوا من أخشابها ألواحًا للسفن. وها هي امرأة تغزل الصوف وتبيع من غزلها ما تعول به أولادها وتصد عنهم مغبة الفاقة. وينطلق بنا الصوف وتبيع من غزلها ما تعول به أولادها وتصد عنهم مغبة الفاقة. وينطلق بنا التشبيه الهومرى أحيانًا إلى البرارى مع الرعاة الذين هبطوا يصطادون أسدًا بليل وعلى ضوء المشاعل. وأحيانًا أخرى نشعر بالراحة والبهجة مع الأطفال الذين شنى أبوهم من مرض عضاك. وتتابع رجلًا يقلب الشواء على النار حتى ينضج. ونتردد مع مسافر يتوقف هنيهة ليتدبر أمره ويفكر في إختيار الطريق الذي مسيسلكه بعد هذه الراحة القصيرة! ونشاهد صانع الفخار يصنع إناءً مستديرًا مستخدمًا العجلة.

ثعبان يتلوى، وقد نبكى مع والد يبكى باللموع أمام عرقة إبنه الصغير الذى دفنه تواً. هذه أمثلة قليلة من تشبيهات هومرية لا حصر لها متعددة الألوان وتعكس فى عموعها حياة البسطاء، ويستطرد هوميروس أحيانًا فى تفاصيل أحد التشبيهات عا قد لا يتطلبه الموقف الملحمى، أو حتى مما قد يتعارض معه، ولكن هذا الإستطراد نفسه يشى بعمق الإحساس وطول معايشة الشاعر لما يصف. وهكذا تكل التشبيهات الهومرية الحدث الملحمى لأنها توحى بنان العالم البطولي ليس كل شيء عند هوميروس، لأن معنى هذا العالم الضخم لا يمكن إستيعابه إلا إذا قارناه بعالم اخر بسيط ومتواضع للغاية، فالتشبيهات الهومرية إذن وسيلة من وسائل الشاعر لعقد مقارنة بين العالمين، وبعدها يبرز العالم البطولي الملحمى أبق تأثيرًا وأنق تصويرًا من قبل،

ويتميز هوميروس بتكرار العبارات الملحمية المألوفة والموروثة التى - مع ذلك - تخلق إنطباعًا بالأصالة والواقعية، فكما أن تكرار هذه العبارات والحوادث هدو نتاج طبيعى لتراكم الرواية الشفوية فإنه عند هوميروس بصفة عامة يعمل على طبيع هذه الحوادث والعبارات فى ذهن الراوى والسامع معًا، كها يتسم الأسلوب الملحمسى الخمطى عند هوميروس بالحيادية، أى أنه يترك الجمهور يحس بنفسه ولنفسه وهدا أسلوب يدفع هذا الجمهور إلى تركيز الإنتباه فى كل صغيرة وكبيرة مما يروى عليه.

ومع أن شخصيات هوميروس بطولية وخيالية إلا أنها بأفعالها وحياتها اليومية قابلة للتصديق وجد مقنعة. ذلك أنها تتمتع بالغرائز الأساسية والأحاسيس الإنسانية، ومثال ذلك الفقرة التي ترد في «الإلياذة» (الكتاب السادس بيت ٣٩٠ وما يليه) والتي تصف منظر وداع هيكتور بطل أبطال طروادة لزوجته أندروماخي، فهذه الفقرة تضم أفكارًا وتصف مشاعرًا يمكن أن تنشأ بين أية زوجة وزوج في مثل هذا الظرف، أي عندما يخرج الرجل للمعركة وتنتظره مهام قيادية خطرة، بينا الزوجة في خوف وقلق على مصيره ومصيرها والمستقبل الذي ينتظر أسرتها، فتودعه باللموع والوقار معًا (انظر شكل ٤ ص ٨١).

ومع أن هوميروس يتغنى قبل كل شيء بالأمراء والنبلاء إلا أنه لم يهمل تمامًا علمة الناس. ومثال ذلك ثيرسيتيس الذي رغم أنه يقدمه لنا في صورة كاريكاتيرية

إلا أنه يقول لأجاعنون بعض الحقائق المرة التي تصيب هدفها وتحقق غرضها (١٠). بل لا ينسى هوميروس متاعب الخدم ولا حتى الحيوانات. فحصان أخيلليوس بطل الأبطال الإغريق يحمل إسمًا كسائر الناس وهو كسائثوس (Xanthos) وينطق بصوت وحس إنسانيين لدرجة أنه ينبيء سيده مقدمًا بموته المرتقب («الإليادة» المكتاب التاسع عشر). وكلب أوديسيوس العجوز يحظى من هوميروس بإهمام بالغ: «هناك يرقد كلب... إسمه أرجوس... إمتلكه أوديسيوس نفسه ودريه قبل أن يبحر إلى طروادة المقدسة... ولكنه الآن في غياب سيده يرقد مهجورًا فوق أكوام الروث في حظائر البغال وقطعان الماشية، نهبًا للحشرات. غير أنه مسا أن أدرك وجود أوديسيوس حتى هز ذيله فرحًا وأرخى أذنيه إطمئنانًا. بيد أنه عجز عين الإقتراب من سيده، لأنه ما أن وقعت عيناه على أوديسيوس بعد التسعة عشر غامًا من الغياب حتى تلقفته الأيدى السوداء للموت» («الأوديسيا» الكتاب السابع عشر بيت الخاصة ولكنه مع ذلك يظل أنموذجًا فريدًا وخالدًا للكلب الخلص.

لقد عرفت الحضارة الموكينية قصصًا قديمة عن الألهة وأضافت إليها قصصًا أخرى بطولية أى عن بعض البشر، وهذه القصص وتلك كانت الموضوع الذى تغنى به الشعراء المتجولون فيا قبل هوميروس. وكانت قصص الآلهة خفيفة وجذابة وسارة أما قصص البشر فكانت قاتمة مليئة بالرعب وأعهال العنف مشل النزنا وأكل لحم البشر، وقتل الآباء والأمهات وذوى القربى، وتقديم البشر كقرابين والأخذ بالثأر. وكل تلك الموضوعات شائعة بالفعل فى القصص البطولية الإغريقية وهى موروثة عن العصر الموكيني القائم على التوسع والحروب والذي إنتهى بكارثة عامة. وإذا كان أهل العصر الموكيني قد سروا وتمتعوا بساع هذه القصص فإن شعراء الفحرة الكلاسيكية قد إتخذوا منها وسيلة ومنطلقًا للتفكير فى حالة الإنسان وللتعبير عن الكلاسيكية ولتصوير مصيره بصفة عامة. هذا ما حدث على الأقبل بالنسبة لشعراء المرح الإغريقي التاجيدي. لقد وجد الشعراء الإغريق تحت أيديهم غزونًا هائلًا المرح الإغريق التابحيدي. لقد وجد الشعراء الإغريق تحت أيديهم غزونًا هائلًا لا ينضب معينه من القصص المتنوعة والتي تجمع بين الحدة الدرامية والخيال الراق، والعواطف الجاعة، والحكمة الإنسانية، والمعاناة القاسية، والسحر الأخاذ. هذه كلها

تجارب عميقة تقبع فى ضمير الشعراء الإغريق لأنها جزء لا يتجزأ من تراثهم الأدبى. وأصبح هذا التراث البطولى مرتبطًا بالفترة كلها التى سميت بالعصر البطولى أو عصر الأبطال، فهى لا ترتبط بفرد دون غيره بل تتصل بالأجداد ككل مما أعطى لهذه القصص أفقًا أعرض ومغزى أعمق وأهمية أشمل، وأصبحت معرفة هذه القصص القديمة أمرًا مفروغًا منه حتى أن شعراء الملاحم والمسرح يفترضون أن جهورهم يعرف الخطوط العريضة لما سوف يسمعونه أو يشاهدونه، ومن ثم فعليهم المحافظة على هذه الخطوط العريضة دون أن يمسوها بالتغيير ولهم مطلق الحرية فيا عدا ذلك أى فى التفاصيل.

وعندما جعل الإغريق منيموسيني (= «الذاكرة») أم ربات الفنبون «الموساى» فإنهم كانوا بذلك يعنون أن شعرهم القديم شفوى يعتمد أساسًا على الذاكرة في بقائه عبر العصور، ولقد ظل هذا المعنى موجودًا حتى بعد أن عرف فن تدوين الأدب، وبعبارة أخرى نريد القول بأن الفنان الإغريق لا بعد وأن يعسى دروس الماضى، فعلى الشاعر مثلاً قبل أن يهيمن على أدواته التعبيرية أن يلم بالتراث القديم من القصص الأسطوري.

لقد فقد التراث الشعرى الشفوى الذى كان موجودا فيا بين العصر الموكينى المزدهر وفترة ظهور هوميروس والعصر الكلاسيكى الذي فى بدايته عرف الإغريق الأبجدية وفن الكتابة. ولكن هذا التراث المفقود قد ترك بصهائم لا على هوميروس فحسب بل على الأدب الإغريق بعامة. فهو مثلا صاحب الفضل فى الجمع بين القديم المألوف والجديد الأصيل، أى أن يبق الأدب أمينا على التراث القديم ومع ذلك يضيف إليه معطيات العصر الجديد. هذا ملمح واضح فى ملحمتى هوميروس إذ تتبنيان تقنيات ملحمية ومادة خام شعرية تنتمى إلى العصر السحيق ومع ذلك تقدمان لنا صورة للحياة المعاصرة لهوميروس نفسه. بل إن هذا الملمح ذاته هو أكثر ملامح المسرح الإغريق التراجيدي والكوميدي بروزا، بمعنى أنه مسرح يقوم بالأساس على مألوف موروث وقديم غاية فى القدم ومع ذلك يتحدث عن مجتمع أثينا فى القرن الخامس. ويمكن تتبع نفس الظاهرة فى تاريخ هيرودوتوس ومحاورات أفسلاطون ورعويات ثيوكريتوس كها سنرى فى الأبواب التبالية. وهسذا الإحسترام أو التبجيسل

للهاضى قد حفظ الإغريق من تضييع جهودهم فى الجرى وراء كل جديد مستحدث مها كان. لقد بحثوا حقا عن الجديد ولكن فى إطار تقليدى ودون أن ياتى هذا الجديد على حساب ماضيهم العريق. ولا يعنى هذا بأية صورة أنهم يقدسون القديم ويقيمون له المعابد ولا يطمحون إلى تجديده، أو أنهم كانوا يتبعونه فى شيء مسن العبودية. ولكنهم كانوا دائما يرون إضافة شيء ما إلى الموروث القديم، قد تكون الإضافة مجرد تعديل أو تبديل فى الإنجاه، ولكنها على أية حال إضافة، إذ لم يمكن مبعث سرور أو فخر بالنسبة لهم أن يقفوا عند مجرد نسخ أعيال القدماء،

وهذا الجمع العظيم بين المحافظة على القديم والسعى وراء التجريب والتجديد يشكل خلفية النظرة الجهالية الإخريقية للاشياء، ونعنى إحترام الإغريق للشكل، فهم يحبون أن تكون الكلهات الشعرية ذات نسق منتظم وجيل، كها هدو الحال فى تماثيلهم الحجرية والبرونزية، وعندما يحققون هذا النست الجميل يبذلون أقصى ما يستطيعون للحفاظ عليه، وبدا كان للشعر الإغريق الجهال الشكلي الموقر دون أن يمثل ذلك عائقًا أمام الشعراء في مبيلهم للتعبير عن أدق المشاعر والمتغيرات، بسل على العكس من ذلك ساعدهم على إنتقاء الكلهات المناسبة والهيمنة على أدواتهم التعبيرية بصفة عامة.

يعامل هوميروس أحداثه وشخصياته الملحمية معاملة تفوق في وعيها مايكن تصوره في أغنية بطولية تقليدية. فهو يحس بكل ما يقول إحساسًا دقيقًا حتى أنه يعدل ويبدل في أحداث القصة التقليدية من أجل تعميق المشاعر، فمن المقطوع به أن الموروث الملحمي قبل هوميروس قام على أساس أن أخيلليوس قتل هيكتور ومثل بمثته إنتقامًا لمقتل باتروكلوس. هذا ما يناسب العقلية الموكينية وفكرة ذلك العصر عن الكبرياء والإنتقام، ولكن هوميروس لم يقدم لنا هذه الصورة بحذافيرها مع أنه حافظ على خطوطها العريضة، فطوال الملحمة يدفعنا هوميروس دفعًا إلى توقع لا أن يمثل أخيلليوس بجثة هيكتور وأن يقطع رأسه فحسب بل وأن يلقي بجسده إلى جوارح الطبر أو الوحوش المفترسة، وفي اللحظة الأخيرة يحجم هوميروس عن أن بجوارح الطبر أو الوحوش المفترسة، وفي اللحظة الأخيرة يحجم هوميروس عن أن يجمل بطله يقدم على مثل هذا الفعل البربرى، حقًا أن أخيلليوس يحتفيظ بجشة هبكتور في خيمته ليتصرف بها كيف يشاء بعد الإنتهاء من مراسم دفن باتروكلوس.

فتحفظ الآلهة هذه الجئة من العفن وحتى يذهب والد هيكتور أى برياموس المسن ويتوسل إلى أخيلليوس أن يسلمه جثة إبنه ويستجيب البطل الإغريق بالفعل، وتتم عملية دفن هيكتور بين آله وصحبه وشعبه على النحو البلائق، وتنتهى الملحمة الهومرية بنغمة موفورة الحظ من الكرم والنبل البطوليين، ونتنفس الصعداء جميعًا. وكما تبدأ الملحمة بتأجج عاطفة الغضب بقلب أخيلليوس تنتهى بعلاج هذه الغضبة وتهدئة خاطر صاحبها. لأن موافقة أخيلليوس على تسليم الجئة لبرياموس تعنى أنه قد شق من عاطفة الغضب العنيف الذى جعله فى البداية يهجر المعركة القومية ويخذل الأصدقاء والرفاق ويعتزل الفعل البطولي ثم يعود للقتال ببأس أشد وعنف أمض، ينتهى أو قل يشقى بقتل هيكتور والتمثيل به. وهكذا يسكسب أخيلليوس عطفنا وإعجابنا فى بداية الملحمة كها يزداد هذا العطف والإعجاب فى نهايتها، ويثبت هوميروس أنه ليس فقط شاعرًا ملحميًا بل فنان يفكر بصورة درامية وهو يسرسم أحداث وشخصيات ملحمتيه ولذا صار بمثابة القدوة التي حذا حذوها شعراء المسرح الإغريق.

وهوميروس هو أول شاعر فى العالم يصور الحياة الإنسانية كوحدة متكاملة بكل جوانبها المختلفة. قد يتناول بعض هذه الجوانب بشيء من الإختصار أو العجلة ولكن يكفى أنه يسجله ويعى به. كها أنه قد جمع بين التراث الاسطورى القديم والحياة المعاصرة ولم يكن إحترامه للتراث أو تبجيله للقديم عائقًا منيعًا أمام التجديد. هذا التراث هو الذي جعله يتحدث عن شخصيات بطولية أرفع مستوى من شخصيات الحياة اليومية. ولكنه أى هذا التراث هو الذي فى نفس الوقت منحه ميزة رؤية الأمور من مسافة جمالية تتطلبها الأعهال الشعرية القائمة على الخيال. لم يستغرق هوميروس فى الغموض أو التضخيم المبالغ فيه. ونجده حتى فى المسائل الصغيرة مثل الأسلحة والملابس والخيول والعربات يجمع بين القديم والمعاصر. أما بالنسبة لوصف الأماكن والمشاهد الطبيعية وعلاقة الإنسان بالألمة وتصوير العواطف والمشاعر فنجده يخلط بين الماضي والحاضر فى صورة متكاملة لا يمكن الفصل بين أجزائها. إنه ينفذ إلى أعهاق الرجال والنساء ويقدمهم لنا دون تعليق أو نقد من جانبه. وإذا أراد أن يقول لنا شيئًا عنهم يجعلهم هم يتقدمون ويقولونه أو نقد من جانبه.

حتى يفعلونه. فهو مثل شكسبير فى مسرحياته لا يتعاطف مع كل شمخصياته التى ليست على أية حال دمى يحركها هو ليقدم لنا دروسًا أخلاقية ومواعظ، ولكنها نماذج إنسانية مختارة بعناية ومرسومة بدقة، فيها القوة والضعف، العظمة والخسة.

ويعطى لنا هوميروس مثلًا رائعًا في درامية الكتابة الشعرية الملحمية. فهمو مشلًا يجعل الربة اثنينة تتنكر في صورة مينتيس وتدخل قصر أوديسيوس في إيشاكي وتعلق سهمها في المكان المخصص لتعليق السهام. وبعد ذلك يقول لنا هموميروس أنها طارت كطائر، وقد يعني هذا أنها تركت سهمها في مكانه، لم يذكر هوميروس شيئًا من هذا ولا يهمه أن يذكر. فهو يريدنا أن نركز الإنتباه على الأمور الرئيسية المؤثرة ونترك التفاصيل الجانبية حتى لا ينقطع حبل الرواية أو يتشتت الإهتام. وهو يطلب منا أيضًا - بغير صريح العبارة - أن نسى بعض الأشياء الصغيرة التي قيلت في بداية الملحمة، لأننا ننتقل بصورة مستمرة من سياق إلى سياق. فشلاً يقدم لنا ديوميديس في « الإلياذة » يهاجم الآلهة بعنف. وبعد ذلك يقدمه لنا بصورة أخرى أى كإنسان لا يمكن أن يفكر في مثل ذلك. فديوميديس في المرة الثانية يتحدث في سياق جديد وفي ظل ظروف مختلفة، وعلينا أن نسى أو نتناسى ما قيل عنه أو ما بدر منه من قبل وفي ظروف أخرى. وبالمثل لقد مسخت الربة أثينة أوديسيوس مرتين في هيئة شمحاذ دبالأوديس! الكي لا يكتشف أسره مبكرًا. وفي نهاية المرة الأولى قيل لنا أنه قد أعيد إلى حالته الطبيعية. أما في المرة الثانية في مبذكر شيء من هذا القبيل، وعلينا نحن أن نعرف ما إذا كان قد أعيد إلى الحالة الطبيعية أم لا من تصرفات الرجل نفسه ومجريات الأمور. وفي « الإلياذة » قدم لنا هيكتور وهـو يودع زوجته أندروماخي ولا نراهما بعد ذلك معًا قط وللأبد، ولقد تركنا هوميروس لنقرأ ما بين السطور. أمن الأرجع أنها قضيا ليلة الوداع معًا في منزل الزوجية أو في أي مكان آخر. وفي نفس هذه الليلة إنسحب البطرواديون إلى داخل المدينة. وفي «الأوديسيا» يودع أوديسيوس كاليبسو الوداع الأخير، ولا نراهما معًا بعد ذلك وينشغل أوديسيوس ببناء السفن التي ستعود به إلى وطنه. وهذا ما يقوله هـوميروس أما ما بين السطور فيقول شيئًا آخر وهو أن أوديسيوس مكث مع كاليبسو أربعة أيام كاملة بلياليها قبل أن يرحل عن أراضيها. تعتبر «الإلياذة» و «الأوديسيا» - إذا قورنتا بالملاحم الأوربية الحسديثة مشال «الفردوس المفقود» لميلتون - ملحمتين ملهمتين بمعنى أنها من الشعر الملحمى النابع مباشرة من أفعال بطولية بصورة تلقائية. ومثل هذا الشعر الملحمى كان موجودا حتى قبل هوميروس كها سبق أن ألحنا وكها يبرد فى «الإلياذة» (المكتاب التساسع بيت ١٨٦ وما يليه)، حيث يذهب وفد آخى إلى أخيلليوس المعتكف فى محاولة لإسترضائه فيجدونه يعزف على قيثارته متغنيا بالمجاد السرجال أى منشدا شعرا ملحميا. وهدف مثل هذا الغناء الملحمى عملى ونفعى لأنه يعطى تسجيلا شعريا وحيا للبطولات كها يمتع كلا من المشتركين فى الغناء والمستمعين إليه. وهو شعر يصف عالما حقيقيا لا خياليا صرفا، ولو أن غلالة من الساحرية قد تلف عملية الغناء الملحمى برمتها. ولكن هذا ما نلاحظه حتى فى ملحمة أوروبية حديثة مثل الغناء الملحمى برمتها. ولكن هذا ما نلاحظه حتى فى ملحمة أوروبية حديثة مثل «أغنية رولان» (Chanson de Roland) التى تتغنى بأعهال بطولية خارقة ومع ذلك يشعر المرء بأن هذه القصيدة تقوم على أساس وصف حادث فعلى.

هناك نوع آخر من الملاحم يختلف عن ملحمتى هوميروس، مسلاحم تعسالج أحداثا أسطورية تتفاعل فى ذهن الشاعر ومع خياله. وهسدًا مساحدث بسالنسبة الأبوللونيوس الرودسى وهو ينظم ملحمة «الأرجسونوتيكا» (أى «رحلة السفينة أرجو»). إنه يتبع الخطوط العريضة للأسطورة كها وردت عند شعراء الستراجيديا الإغريقية، ولكنه يخترع شخوصا وأحداثا جديدة يرويها بسالطريقة التى تسروق لسه فشخصية ميديا مثلا فى الكتاب الثالث يرسمها أبوللونيوس بوعى سيكولوجى عميت كها أن لحظة الشك التى تنتابها (بيت ١٤٥ وما يليه) مقنعة القصى حد. بيد أننا نلاحظ أن مغامرات بحارة السفينة أرجو عند أبوللونيوس الرودسى فى نهر الدانوب والبو والرون من إختراع الشاعر نفسه وتعكس سعة إطلاعه وإهتاماته الجغرافية وهى سمة عميزة لعصره أى العصر الهيللينستى،

ما يهمنا الآن هو أن ملحمة أبوللونيوس الرودسي قد نظمت في سعة مسن الوقت وروجعت وصححت أكثر من مرة. وهي تخاطب جمهورا قارئا بصمت أو بصوت مسموع بعكس ملاحم هوميروس الإنشادية أي الستى تلسق على جمهور منصت. ومن ثم يمكن القول عن ملحمة أبوللونيوس أنها ملحمة أغلبها من صنع

الخيال، أو على الأقل غير واقعى، وتخاطب الذهن أكثر مما تخاطب الوجدان. وهذا امر ينطبق على ملحمة « الإينيادة ، لفرجيليوس وسائر الملاحم الـرومانية الأخـرى و ﴿ الفردوسِ المفقود » ليلتون. فعالمها جميعًا من صنع الشباعر وهـو شيء ينبغـي أن لا نتوقعه من هوميروس الشاعر أو المنشد الملهسم، تسدور مسلاحم أبسوللونيوس وفرجيليوس وميلتون وغيرهم في الأغلب حول موضوعات تجريدية. ورب قائل يقول أن وغضبة الحيلليوس، التي تقوم عليها والإلياذة، مثلا مكرة تجريدية أيضا. وقبد يكون هذا صحيحا بيد أننا في الملحمة نفسها لا نرى هذه الغضبة إلا في إطار وصف أحداث ووقائع محسوسة وتشكل أساسا فنيا وواقعيا للإنشاد الملحمي. أما في والإينيادة ، لفرجيليوس فالموضوع الرئيسي هو عظمة روما، وكذا في ﴿ الفيردوس المفقود، لميلتون فالهدف هو وصف سقوط الإنسان، بيد أن الملحمتين تضان الكثير من الحوادث والتفاصيل الإضافية التي قصد بها على وجه العموم تأكيد الموضوع الرئيسي، ولكنها في مجملها لا ترتبط عضويا بالحبكة الفئية للملحمة. مشال ذلك الاستعراض التنبؤى لتاريخ روما الذي يقدمه لنا أنخيسيس في العالم السفلي بالكتاب السادس من « الإينيادة». لقد وضع فرجيليوس من البداية هدفا واضحا نصب عينيه ويسعى إليه بكل الطرق وبكل الوعى مما أفقد ملحمته دفء العفوية وطلاوة التلقائية المتدفقة. وأصبح بطله أينياس وعاء عتلثا من الفضائل الرومانية، ويذلك الهومريين ا

صفوة القول أن هوميروس عمل الشعر الملحمى الأصيل والقائم على تقنية الشعر الشغوى لا الأدب المكتوب. وهي تقنية تتجلى في عدة جوانب أهمها جميعا الحبكة الملحمية القائمة على وحدة الموضوع والجو النفسي العام مها وقع من تكرار أو استطراد. ونتيجة أخرى يمكن أن نستنبطها من دراستنا للتقنية الملحمية الهومرية وهي أن التفكير الدرامي صفة عميزة للعقلية الإغريقية منذ البداية. وستتأكد هذه النتيجة كلها مضينا قدما في صفحات هذا الكتاب الذي بين أيدينا. ونقطة أخيرة نود التنويه إليها قبل أن نترك الحديث عن وحدة الموضوع الملحمي عند هوميروس، ونعني أن هذا الشاعر هو أول من فجر قضية جوهرية لا تزال تشغل كل. المهتمين

بالأدب والفنون إلى يومنا هذا؛ أى قضية التعامل مع المتراث. فموضوع هوميروس ليس الماضى فقط بل الحاضر أيضا، فهو يتعامل مع أساطير الأبطال القدامى ولكنه يعمور حياة معاصريه. ويذلك ضرب المثل الذى حذا حذوه كل الأدباء والشعراء الإغريق من بعده. بل لعلنا لا نتجاوز الحقيقة إذا قلنا أن الآداب الحديثة كلها لازالت تتبع هذا الأنموذج الهومرى وهى تتعامل مع التراث الموروث عن الماضى البعيد. إذ ما هى الفائدة المرجوة من إحياء التراث ـ أى تراث ـ إن لم يكن يهدف إلى خدمة الحاضر وتصوير أحواله وتسليط الضوء على آماله وآلامه؟

## (ب) رسم 'الشخصيات:

ف الملاحم الهومرية نجد الشاعر لا يتغنى فقط بأمجاد الرجال، بل بأفعال الألهـة أيضا، فهذان عنصران متلازمان. تعمل كل من فئة الألمة والرجال بالتعاون مع الأخرى، بل تعمل الواحدة منها على كشف النقاب عسن الخصسائص الجروموية للأخرى ومن زوايا مختلفة ومتعددة بحيث تتضح لنا صورتاهما معًا على نحـو متـكامل في النهاية. وهذا ما قد نعود إليه، ويهمنا الآن أن نشير إلى أن الظروف الإجتاعية والسياسية المعاصرة لهوميروس وكذا مبدأ الالتزام بالتراث إقتضيا منه ومن أى منشد ملحمي أن يوجه جل إهتاماته للأمراء والملوك قبل غيرهم. ويطلق هوميروس عليهم صفة «شبيهو الألمة» أو «أنصاف الآلهة» أو «أقران الآلهة» وهو بهـذا يكرم جيل الأبطال القدامي ويبرهن لجمهوره المعاصر كيف أنه قد أجاد إختيار قائمة شخصياته. وليس بين هذه الشخصيات سوى عدد قليل من ذوى الأصل المتواضع، فحستى راعى خنازير أوديسيوس يومايوس الذى كان الفينيقيون قد إختطفوه منذ طفولته وبيع كعبد ثبت أنه نبيل بالمولد في النهاية، كها أن ذوى الأصل الوضيع يقدمون بصورة فيها الكثير من السخرية. والمثال المشهور على ذلك هو ثيرسيتيس ـ وسبق أن المعنا إليه \_ الذي حاول أن يسخر من ملوك وأسراء الآخيين في المجلس، فيظهر جلفا وقبيحا بحيث أن أحدًا لم يلم أوديسيوس حين ضربه بعصاه التي تركت علمات واضحة على ظهره فنال بذلك ما إستحقه من عقاب على وقاحته. وراعي المعيز في بيت أوديسيوس ميلانثيوس يعمل في « الأوديسيا ، لصالح الخطّاب ويظهر وحشيته وإنتهازيته الرخيصة عندما يعامل أوديسيوس ـ العائد متنكرا في هيئة شـحاذ ـ بغلظة وكبرياء بل وازدراء أيضا. أما الخادمات في نفس القصر فكن يضاجعن الخطاب، ومن ثم فقد قتلهن أوديسيوس بشنقهن وتعليقهن في الحبال وكأنهن طيور الدج (السمنة) المذبوحة. للخدم إذن مكان في العالم الهومري ولكنه محدد بمقدار ولائهم لسيدهم، فبخلاف النوع النذل سالف الذكر وضع هوميروس صورة مشرفة للخدم متمثلة في يومايوس الذي أخلص لإبن أوديسيوس أثناء غياب الأخير، فلما عاد سيده أظهر مزيدا من الولاء، وهناك الوصيفة العجوز الشمطاء يوريكليا التي وقفت بجوار بينيلوبي في أحلك الظروف، وهي التي تعرفت على أوديسيوس فور وصوله وكتمت السرحتي لا يكشف أمره ويؤخذ على غرة.

عالم هوميروس إذن ملكى أكثر منه أرستقراطى. وهذا ما تطلبه التراث الملحمى وتمشى مع القيم الموروثة من ناحية والظروف المعاصرة للشاعر نفسه من ناحية أخرى . أى الاهتام بالملوك والأمراء بالدرجة الأولى.

ولا يفوتنا التنويه إلى أن هذا التقليد الهومرى هو الدى إتبعت التراجيديا الإغريقية وجاء أرسطو وقننه، وصارت قاعدة ملزمة للمؤلفين الدراميين. أى أن تكون البطولة المأساوية للملوك والأمراء دون غيرهم، وظيل الأمر على ذلك حتى عصر النهضة.

ويعلو أبطال هوميروس مرتبة على الأجيال التالية لهم. أما الإختبار الرئيسي لرجولتهم والإبتلاء الحقيق لبطولتهم فيقع في ميدان الحرب والضرب، إذ فيه تنظهر قدرات الرجال المادية والمعنوية بل والفهنية كذلك. ومن المرجح أن وصف هوميروس للمبارزات الفردية بين الأبطال المسهورين في الأساطير كان موضع إستحسان وإعجاب من قبل المستمعين أي الملوك والأمراء الخبيرين بفنون الطعان والنزال. فالشخصيات البارزة في «الإلياذة» مثل أخيلليوس وهكتور وأياس وباتروكلوس تمارس أقصى طاقاتها في الحرب، وتتصف بالقوة والمهارة في إستعال السلاح، وتتسم بالسرعة الفائقة في الجري وفي إتخاذ القرارات الحاسمة، وتتميز بالحنكة في رسم إستراتيجية المعارك. كما أن هذه الشخصيات تتمتع بقدرة هائلة بالحنكة في رسم إستراتيجية المعارك. كما أن هذه الشخصيات تتمتع بقدرة هائلة على تحمل الأهوال والمصاعب. وعندما يقررون الهجوم فقراراتهم لاتقبيل النقض وإقدامهم لا يقاوم. ومع أن «الأوديسيا» ليست ملحمة حربية «كالإلياذة» غير أن

قتل أوديسيوس للخطّاب في بلاطه يجمع بين المغامرة والجرأة من جهة والدهاء وبعد النظر من جهة أخرى.

بيد أن البطل الهومرى إلى جانب القدرة الحربية، يتمتع بصفات أخرى مشل الكرم، حسن المعاشرة، والإخلاص، أما شهيته للتمتع بالحياة وملذاتها من طعام وشراب ونساء فهى توازى وتساوى حبه للحرب والنزال. الأغوذج الهومرى إذن للبطولة يسلط الأضواء على القوة الجسدية دون أن يقلل من القيمة العقلية، والقوة الروحية. فها اللتان تضيفان على الجسد شيئًا من النبل والجاذبية، وقدرًا من قوة النفاذ والقدرة على الإنجاز، بل وبث الهيبة في النفوس وإناحة الفرصة لمارسة النفوذ والسلطان.

ولقد أحاط هوميروس أبطاله بعالم جدير بهم، فكل أدواتهم من ذهب يلمع ببريق الملك، وحولهم خدم من الجنسين يرعون الخنازير وقطعان الماشية ويقيمون الولائم الفخمة. ومع أن بعض أسلحتهم من البرنز إلا أنها مرصعة بالذهب أو الفضة. وفي الإجتاعات لا يظهر أبطال هوميروس الحكمة فقط بل الفصاحة أيضًا، وفيا بينهم ينطق حديثهم بالوقار والرزانة، يظهرون كرمًا بالغًا للغرباء ولا يتركونهم يرحلون وأيديهم فارغة بل مملوءة بالمدايا، قرابينهم للآلهة فخمة للغاية، إذ ينحرون العديد من الثيران والخنازير، ومما لا شك فيه أن الصورة الهومرية للحياة البطولية كما أسلفنا ليست مستوحاة من الفترة المعاصرة للشاعر بقدر ما هي مستقاة مسن المألوف الملحمي الموروث، الذي كان عليه أن يراعيه وهو يرسم صورة لحالة البشر المعاصرين له، ومن الملاحظ أن هوميروس مع حرصه على مراعاة المألوف الملحمي المعاصرين له، ومن الملاحظ أن هوميروس مع حرصه على مراعاة المألوف الملحمي غيح في أن يطلعنا على أبطاله كأشخاص أحياء يعملون لا كناذج من الماضي. وبعبارة أخرى فإن هوميروس الذي حافظ على التراث لم يجس أبطاله في إطار هذا وبعبارة أخرى فإن هوميروس الذي حافظ على التراث لم يجس أبطاله في إطار هذا التراث، ولم يجمدهم ويقضي على حيويتهم بوضعهم في قوالب بابتة.

فى «الإلياذة» نجد هوميروس يضع فى مواجهة أخيلليوس بطل الأبطال الإغريق بطلاً آخر هو هيكتور الطروادى الذى لا يجسد فقط بحرد روح طروادة المدينة المحاصرة، بل يمثل أيضًا وجودها ذاته، وخليع عليه هوميروس بعض الصفات والمميزات الإنسانية المؤثرة، ولا سها عندما يجاول عهدية زوجته أو يداعب إبسه

الصغير أو يعتنى بأمه العجوز أو يعامل هيلينى - سبب البلاء كله - بلين ولطف. هو الذي يحث الطرواديين على المقاومة الشرسة، ويقود هجومهم المضاد على السفن الأخية، ويؤنب باريس أخاه فى الوقت المناسب. يعلم هيكتور أنه لا بد ملاق يومًا ما أخيلليوس الذى سيقتله بالطبع، فيستجمع قواه لهذه المصير ويصرعه اخيلليوس بالفعل ومعه تسقط طروادة. وإذا كان أخيلليوس يجسد أغوذجًا للبطولة الفردية فإن هيكتور بمثل تعديلًا فى هذه الصورة لأنه أكثر إرتباطًا بالأسرة والمجتمع والوطن، وهذا التعديل بمثل مرحلة الإنتقال من العصر الموكيني إلى العصر الإغريقي الكلاسيكي، وهي المرحلة التي عاشها هومبروس نفسه وعاصر تحولاتها أو على الأقل بوادرها. فني العصر الموكيني كانت كل مدينة عبارة عن قلعة حربية لأن كل منزل وقصر إحتوى على حصونه الخاصة. أما فى القرن الثامن فأصبحت دولة المدينة (البوليس Polis) أكثر بروزًا من الكرامة الشخصية والسلامة الفردية. وصارت هذه الدولة المدينة الأولى بالرعاية والعناية والدفاع والحياية. وعن طريق التناقض الموجود بين أخيلليوس وهيكتور قدم لنا هومبروس - دون قصد بل على نحو تلقائل - صورتين إحداهما والأخوذج الموكيني التقليدي الموروث فى الشعر الملحمي المألوف (أي اخيلليوس) والأخوى غلل الصورة الجديدة أو على الأقل ما يبشر بها (أي هيكتور).

وبالمثل نجد هيليني في «الإليادة» وبينيلوبي في «الأوديسيا» شخصيتين نسائيتين ما ماخوذتين من الموروث الملحمي. الأولى امرأة ذات جمال فوق الخيال تسبب في قيام الحرب الطروادية التي قضت على الحرث والنسل وعلى صاحبة الجهال نفسها. أما الثانية فهي امرأة عانت طويلاً بسبب غياب زوجها. حيث يحاول الخطاب الطامعون إبتلاع ممتلكات زوجها ومملكته بل وإبتلاعها هي نفسها. وقد كان من السهل على هوميروس بالنسبة لهيليني أن يفعل ما فعله شعراء المتراجيديا فيا بعد، أي أن يصورها مصدرًا لكل شرور الحرب الطروادية، أو بالأحرى أن يجعلها صورة بجسدة لفكرة الشر ذاتها. ولكن هوميروس يذهب إلى أقصى الطرف الآخر فيوحي إلينا بأنه كان من المحال أن لا تقوم الحرب بسبب إمرأة مثل هيليني. فهي ذات فتنة مهرة وتشبه إلى حد مذهل الإلهات الخالدات عندما تنظر إليها («الإلياذة» الكتاب الثالث بيت ١٩٥٨). بل يبلغ هوميروس من المهارة والإبداع إلى حد أنه يجعلنا الثالث بيت ١٩٥٨). بل يبلغ هوميروس من المهارة والإبداع إلى حد أنه يجعلنا

نحس بتعاطف شديد معها، ولا سيا عندما ترفض النوم مع باريس نختطفها ومغتصبها فترغمها أفروديتي ربة الجال والحب والتناسل على ذلك. وعندما يموت هيكتور تبكيه هيليني كما بكته أمه وزوجته وأولاده، وتتذكر كيف كان كريًا معها. وبعد عشر سنوات وعندما تعود هيليني للزوجها الأول مينيلاوس نجدها (في والأحرار. والأوديسيا) وقد إنتابها إحساس عميق بأنها تسببت في الكثير من الأذى والأضرار. ومع ذلك فهي تهم بشئون غيرها أكثر من إهتامها بنفسها. وهكذا فإن شخصيات هوميروس عثلة في هيليني يعكسون موقفهم وظروف معيشتهم ويقتربون منا بمشاعرهم الإنسانية. وهم بذلك يبدون أكثر جاذبية وسحرًا بما كانوا عليه في المألوف الملحمي الأنسانية. وهم بذلك يبدون أكثر جاذبية وسحرًا بما كانوا عليه في المألوف الملحمي الأن ورثه هوميروس. ومع أن هذا الشاعر قد أنزلم من عليسائهم إلى الأرض إلا أنه لم يفقدهم إمتيازهم الخاص وعظمتهم الملموسة فهم ليسوا أشرارًا ولا ضعفاء ولا تافهين.

وكان بوسع هوميروس أيضًا أن يكتنى بتصوير بينيلوبى فى «الأوديسيا» ضحية وفائها وإخلاصها، فهى بذلك كفيلة بأن تكسب عطفنا بسبب معاناتها. ولكنه أعطاها سمات أخرى تتجسد فى حقيقة أنها كانت ليلًا تنقض غزل الشوب الذى وعدت بعد الإنتهاء منه أن تعطى إجابة للخطاب وتختار منهم زوجًا. فهسى إذن امرأة تتمتع بقدر من الدهاء والحذر. وهذا ما يتضع حتى من ترددها فى قبول الدلائل التى يقدمها لها زوجها العائد فى سبيل أن تتعنرف عليه. وهسى امرأة شجاعة أيضًا، فرغم أنها تخشى قسوة الخطّاب وسلوكهم البشع، فإنها تئى فى نفسها بل ويبعث حضورها الرهبة لديهم، إنها إذن ليست عبرد ضحية أو فريسة ظروف معينة كها هو الحال فى الموروث الملحمى، حقًا إنها تبكى كثيرًا لسوء الحال ومع ذلك فليس لنا أن ننخدع أو نتوهم أنها ضعيفة مستسلمة.

انظر إلى اوديسيوس دبالأوديسيا، يزحف من بطن البحر عاريًا مسحوقًا ومنهوكًا، وينزل إلى شاطىء فاياكيا فترعاه وتساعده بنت الملك الأميرة ناوسيكا. هذه بالطبع صورة تقليدية لرجل مسن، بحار تحطمت سفينته وتستقبله بالأحضان أميرة صغيرة. ولكن هوميروس يعطى طابعه الخاص لهذه الصورة التقليدية. فناوسيكا عنده بنت في ميعة الصبا وعلى وشك أن تدخل سن النضج الأنشوى. وعندما

يواجهها شبح رجل عار يخرج من بين الأحراش ويبدو كالأسد المتهالك فإنها تناسك في رزانة ووقار بنت الملوك، وتعمل على أن تغسل له جراحه، وتغسطى جسده بالملابس، وتصف له كيف يدخل قصر أبيها خلسة. إنها تتصرف تصرفًا رائمًا فيه الكثير من العفوية والتلقائية وكذا السلاسة والكياسة. وهبو سلوك يعكس حسن التربية ونبالة الأصل الملكى. إنها أميرة نادرة وجديرة بأن تنقذ مثل هذا البطل النادر. ولكل الشخصيات الهومرية مثل هذه الجاذبية القائمة على الإنغاس في موقف درامي هو جزء من درامية المصير الإنساني ككل. فمثل هذه المواقف يمكن أن نجدها في مواجهة شخصيات مثل أندروماخي وهيكابي وغيرهما من نساء هوميروس.

هذا الموقف الدرامي نجده في « الأوديسيا». في الاشك فيه أننا جميعًا نكره الخطّاب، إنهم خاتنون، متقاعسون في الحرب، أوغاد طامعون في الملك أثناء غياب الملك في مهمة قومية بجيدة، ويخوض غيار حرب ضروس في طروادة. إنهم إذن ليسوا من عالم الأبطال الهومري، ولكنهم كالنباتات الطفيلية المرذولة والهشية. حقًا إنهم يتظاهرون بإحترام بينيلوبي ويتوددون إليها، ولكنها مشاعر أنانية لأن كلاً منهم يرغب في الزواج منها وفي يدها هي القرار الحاسم. علاوة على ذلك يسلكون سلوكًا إجراميًا فيبددون ثروات أوديسيوس ويهينون إبنه ويستهينون بخلمه المخلصين ويضاجعون خادماته. وبهذا كله يهد هوميوس دراميًا لمقتلهم جميعًا على يند أوديسيوس. ويزيد الشاعر على هذا التمهيد فيجعلهم يتآمرون على قتل تيلياخوس غيلة أثناء عودته من رحلة البحث عن أبيه، ولم ينجو من غدرهم إلا بتغيير طريق العودة. وهكذا هيأنا هوميروس للتمتع بمشهد قتل الخيطاب عندما يصرعهم أوديسيوس واحدًا بعد الآخر وهم منزوعو السلاح. وتعينه في هذه الممركة السهلة الربة أثينة وتحوطه مشاعرنا بالتأييد والمؤازرة، لأن في إنتصاره إنتصارًا لقيم الشرف والرجولة والبطولة وتطهيرًا للفساد الذي إستشرى أثناء غياب البطل. وهذه نهاية والرجولة والبطولة وتطهيرًا للفساد الذي إستشرى أثناء غياب البطل. وهذه نهاية درامية سعى إليها المؤلف الملحمي ومهد لها تمهيدًا كافيًا وواعيًا.

وحتى فى علاجه للمخلوقات الخرافية المتوحشة يضفى عليها هـوميروس السمة إنسانية ساحرة. ومثال ذلك بوليفيموس الكيكلويس فهو وحش ضخم، عندما يرقد يبدو كصخرة هاتلة وسط الجبال، ويستقبل الغرباء على نحو غريب وغير إغريق. فهو

يعتدى عليهم، إذ يمسك بهم فى قبضته الصخرية ويهشم رؤوسهم فكانهم دمسى صغيرة، ثم يأكلهم لحيا وعظيا. وبعد ذلك يستغرق فى نوم أشبه بحالة السكر، وبين الحين والحين يتقيأ شذرات من اللحم أو نقاط من السدم. وتلك هسى الصورة التقليدية المألوفة والموروثة من العصور السحيقة. أما اللمسة الهومرية فتتمثل فى أنه بعد أن فقا أوديسيوس عينه الوحيدة وصار بوليفيموس أعمى شرع يتحدث إلى خروفه، ويحكى له كيف أنه قد خدع على يسد «الاأحد» (oudeis)\*. ويعنى أوديسيوس الذى سلبه نور البصر، بل وإستطاع أن يتخلص منه ويهرب بالحيلة.

ويتبع هوميروس نفس الأسلوب في معاجلته لشخصيتي الساحرتين كيركي وكاليبسو. فالأولى وإسمها يعني «الصقر» أو «الباز» تحول الآدميين إلى حيوانات، أما الأخرى كاليبسو وإسمها يعني «التي تخني» فهي تخنق بالفعل ضحاياها في احد الكهوف. ويحتفظ هوميروس بالصورة التقليدية الموروثة لكيركي، إذ حولت رفاق أوديسيوس إلى حيوانات بلا إكتراث، ولكن ما أن بسط أوديسيوس هيمنته عليها حتى أصبحت صديقته ومعينته المخلصة. ولقد أعطيت كاليبسو دورًا غير متوقع. إنها إلهة تعيش بمفردها فوق جزيرة جميلة وفي نهاية العالم وهناك تنقذ أوديسيوس عندما تتحطم سفنه ويغرق رفاقه. وهي تقع في حبه وتعتني به عناية مفرطة وفي رقة بالغة على أمل أن يمكث معها للأبد، وتحاول أن تمنحه الخلود. وعندما أتنها أوامر الألهة بأن تتركه تذعن للأمر في وقار وهدوء، وتبذل أقصى ما في وسعها لكي تساعده.

هكذا إستطاع هوميروس أن يجول هاتين الساحرتين إلى مخلوقين آدميين، مع أنها في الأساطير الأقدم كانتا وحشيتين عنيفتين. وهكذا يجعل هوميروس ملحمتيه تتركزان أكثر فأكثر حول الإنسان.

إنه يحاول التقليل من الخوف والرعب اللذين كانا يكتنفان هـذه المخلوقات الحرافية إبان العصر الموكيني بل وحتى القرن السابع كها يتضح من بعض الأوانى الأثرية. وفي هذا الصدد نشير إلى أن الحصان الذي يكلم صاحبه موضوع مالوف في

قارن أعلاه ص ٣٤ (الحاشية الثانية).

الأساطير القديمة لدى كافة الشعوب بصفة عامة. وهذا ما فعله حصان أخيلليوس - كما سبق أن ألمحنا - الذى تنبأ لصاحبه بنهايته. بيد أن اللمسة الهومرية هى أنه جعل الربة هيرا هى التى تتدخل وتوحى للحصان بأن يفعل ذلك. وهذا نوع من التبرير أو التقريب لهذا الحيوان الخرافي الذي يتصرف كأنه واحد من البشر،

ومع أن هوميروس بسبب الموروث الملحمي المألوف يركز موضوعه في حياة الملوك والأمراء كما أسلفنا إلا أنه ينتهز كل فرصة لتقديم لـوحات مـن حيــاة البســطاء. فعندما يصف درع أخيلليوس الذي صنعه له إلمه النسار والصناعة والحمدادة هيفايستوس يقدم لنا الرسوم المنقوشة عليه، فنجدها مشاهد من الحياة المعاصرة لهوميروس، ويقوم التصميم العام على مقارنة بين مدينة في حالة حرب واخرى في حالة سلم. في المدينة الأولى نرى كيف أن موجة من العنف قد طغت عليها بعد أن كانت مسالمة. كان الرعاة يسوقون قطعانهم دون علم منهم أو توقع بأن الأعداء يكمنون لهم في وادى النهر لكي يسرقوا قطعانهم. ويهجم الأعداء ويقتلون الرعاة ويأخذون الأسلاب، ثم تندلع المعركة الرئيسية حين يتصدى جيش المدينة المعتدى عليها للمهاجمين. وقد يكون هذا المشهد من الأشياء التي تكررت في حياة هوميروس على ساحل أيونيا. ومع أن آريس وأثينة يقودان المهاجين إلا أن الذين يعانون من الحرب هم البسطاء من الناس، أى الرعاة اللين يقع عليهم القبض بينا كانسوا يعزفون على الناي ويتغنون بأغنياتهم الرعوية الساحرة في وداعتها. أما داخل المدينة المتمتعة بالسلام فنجد مشهدًا آخر. إنه موكب زفياف مرح وصاحب، ترتفع في أنحائه أصداء أغاف الزواج وصيحات المهرجين. تقف النساء على أبواب منازلهن · يشاهدن الموكب. ويتشاجر رجلان في السوق حول المدية المطلبوبة لسرجل مسات، وهناك يقف الرجال المسنون في إنتظار أن يم التحكيم فيا بين المتشاجرين. وهناك مشاهد أخرى عن حرث الأرض وبذر البيذور، والحصاد وقبطف الأعنساب، وكذا الثيران وهي تشرب من النهر، والأسود التي تهاجم هـ له الشيران، وقبطعان الأغنام التي ترعى في واد أخضر، وشاب يراقص فتاة على أرضية تـذكرنا ببـلاط قصر كنوسوس الذي بناه دايدالوس في كريت الأريادني. وهمكذا بينا يصف هموميروس مشاهد الحرب والعنف، أو بالأحرى بينا يصف إحدى أدوات هذا العنف العسكرى

أى درع أخيلليوس الموكيني، يضع فوقها مشاهد مستمدة من الحياة اليومية المعاصرة له هو نفسه أى هوميروس. وهي مشاهد تصور حياة السلام والأمن والاستقرار.

وهكذا يعظم هوميروس الحياة البشرية كحياة أي للذاتها، حتى أن أخيلليوس بطل الأبطال الإغريق يعد موته يلتق بأوديسيوس في رحلت إلى العمالم السمفلي « بالأوديسيا » فيصرخ قائلا « إن لأوثر أن أكون على ظهر الأرض عاملا أجسرًا في خدمة أحد من البشر الأحياء وأن أكون بـلا ملكية، إنسانا معدما على أن أكون ملكا على أرواح الرجال الفانين هنا، (دالأوديسيا، الكتاب الحادى عشر، أبيات ٤٨٩ - ٤٩١). وقد يعني هذا أن البطولة عنبد هوميروس هي المكافئاة في ذاتها للإنسان وينبغى السعى إليها كهدف وغاية. والثمن المدفوع لتحقيق البطولة بساهظ للغاية, فزوجة هيكتور وأسرته لم يجنوا ثمار البطولة والأمجاد السي تنتسظره، إنهسم يعتمدون عليه كلية في بقائهم ونجاتهم، تعرف أنسدروماخي زوجتسه أنسه سسيقتل لا محالة، كما يعرف هو ذلك. وكلاهما على يقين بسأن هـذا يعسني الشسقاء لإبتهها الصغير. ومع أن هوميروس قد أنهى «الإلياذة» قبل أسر وتدمير طروائدة إلا أن هذا المصير ماثل أمام أعيننا منذ البداية، وليت الأمر إقتصر على مدينة طروادة وأهلها في دفع غن البطولة الباهظ. فدينة طيبة مسقط رأس أندروماخي قد دمرها أخيلليوس من قبل، حيث قتل أباها وسبعة من أخوتها. وهكذا فإن أقصى غايات المجد الحربي يتم الوصول إليها على حساب سعادة الإنسان. يقول أخيلليوس نفسه لمرياموس أنمه يوجد على أعتاب الأوليمبوس إبريقان أحدهما مملوء بالمصائر السيئة والأخر بالمصائر الخيرة، وكلاهما من عطايا زيوس. وهذا يعني أن حياة الإنسان مـزيج مـن هـذين الصنفين، فالحرب التي تجلب المجد تجر معهما أيضما الموت والخسراب لسلاطراف المتناحرة، فني النهاية سيموت أخيلليوس قاتل هيكتور. وهكذا كانت مشيئة الألهة، ولا يوجه هوميروس اللوم أو التثريب لهؤلاء الآلهة الذين هيأوا للإنسان فرصة تحقيق أسمى مراتب المجد والبطولة، وما عليه إلا أن يسدد ثمن ذلك كاملا غير منقـوص. وقد يكون الثمن هو الحياة نفسها، وإنه لثمن باهظ حقمًا. والجمدير بسالذكر أن هـذه الرؤية المأساوية للبطولة هي إحدى الأفكار الرئيسية المتى تقسوم عليها المتراجيديا الإغريقية كما سنرى في الباب الثالث من هذا الكتاب.

اما عن مشاعر الصداقة والحب في قلوب أبطال هوميروس، فيمكن أن ناخذ عنها فكرة بالنظر إلى علاقة أخيلليوس بباتر وكلوس. فحب الأول لصديقه هذا يقوم على أساس إندماج كامل في الطموحات والأهداف، كل منهيا يفهم الأخر ويحس بالراحة التامة في حضوره، ومثل هذه الصداقة تتطلب التفسحية، ولقد ضحى باتروكلوس بنفسه لإنقاذ شرف أخيلليوس وكرامته التي تلطخت بسبب رففس أخيلليوس مواصلة الحرب، شعر باتروكلوس بأن لابد من مل الفراغ الناجم عن السحاب أخيلليوس وغيابه عن معركة الشرف والمجد. ونجد مقابلا لهذه الصداقة في الطرف الآخر أي داخل مدينة طروادة المحاصرة نفسها بين جلاوكوس وساريهدون وعندما جرح الأخير جرحا عمينا دعى صديقه جلاوكوس أن يلم أعمل قبواله المهعثرة واجباتها ولا ينبغي التقصير في أدائها، بل إن الصديق الحق يقوم بهذه الواجبات عن طيب خاطر وبسرور وإلا لما إستحق أن يكون رجلا أو بطلا.

وإذا كان حب الصداقة ضروريا لتدعم فكرة البطولة فإن الحب العماطق معدم بالنسبة لها. ومع أن هوميروس لا يلوم هيليني علائية إلا أنه جعلها تندب حفلها لأنها سبب كل تلك المصائب. ولا نحس بأية بادرة للتعاطف من جانب هوميروس إزاء باريس الذي يونخه هيكتور لتقاعسه، فهو لا يلعب دورا مشرفا في الحرب التي قامت بسبب تصرفه الأخرق، أما حب كليتمنسترا الأثم لإبن عم زوجها أيجيسئوس أثناء غياب زوجها أجامنون، ذلك الحب الجامع الذي دفعها في النهاية لقتل الأخير بعد عودته من طروادة منتصرا، فلا يلقى من هوميروس سوى الإدانية السافرة والمباشرة. يدين هوميروس الزنا ويسمو بالحب العائلي إلى أسمى درجات المحبيد. فهيكتور وأندروماخي زوجان يهم كل منها بحب الاخر، حتى أنها تقبول له وأنت ياهيكتور بالنسبة لي أبي وأمي الجميلة، أنت أيضا أخي وزوجي القوى، (والإلياذة، الكتاب السادس أبيات ٢٠١٩ ـ ٤٣٠). فيرد عليها هيكتور بانه لا طروادة ـ التي يضحى بحياته من أجلها ـ ولا أبوه وأمه يرتفعون إلى مستوى الأهمية التي تمثلها هي بالنسبة له. وحب بينيلوني لأوديسيوس التي إنتظرته عشرين عاما لا يحتاج إلى تعليق وتفسير. ونكتفي بالإشارة فقط إلى أن أوديسيوس نفسه فضلها على الإلهة كاليبسو وتفسير. ونكتفي بالإشارة فقط إلى أن أوديسيوس نفسه فضلها على الإلهة كاليبسو

وعاد أوديسيوس إلى زوجه عاد النظام والأمان إلى جزيرة إيثاكى كلها. وعندما نزل أوديسيوس إلى العالم السفلى ولاقى أمه هناك سألما كيف ماتت فقالت أنه لم تهاجمها إلحة السياء حادة البصر بسهامها، ولا الحمى أصابتها لتمتص الحياة من جسدها كها تفعل بسائر الناس، ولكنها «اللهفة عليك والحنين إليك يبا أوديسيوس النبيل، وطيبة قلبك هى التي سرقت الحياة منى بعسد أن أفقسدتها حسلاوة السطعم، ودالأوديسيا، الكتاب الحادى عشر البيت ١٩٨٠. ٣٠٣).

هكذا كان هوميروس في إحساسه العميس بشاعر البشر ساميا لا يسرتفع إلى مستواه سوى شكسبير. حتى أنه جعل برياموس ملك طروادة المبجل يقبل أيسدى أخيلليوس التى قتلت العديد من أبنائه ا ويدوب القلب بمشاهدة إبن هيكتور الصغير أستيأناكس يجرى للخلف في فزع وتنهمر من عينيه اللموع عندما يسرى أباه بخوذته الهينحة، فيضحك هيكتور ويضطر إلى خلعها، فأبطال هوميروس يسدون في المنظات القرارات الحاسمة وأوقات الشدة وكأنهم يمتلكون قلوبا قدت من حديد، أو كأنهم يتمتعون بقوة تفوق قوة البشر العادية، إلا أنهم من جانب آخر يتعرضون للخفسوع يتمتعون بقوة تفوق قوة البشر العادية، إلا أنهم من جانب آخر يتعرضون للخفسوع في رقة وضعف لأدق المشاعر الإنسانية وأكثرها رفاهية، ولعل هذا منا يميزهم عن سائر الأبطال في كافة الآداب.

يتميز أبطال هوميروس بحدة الإنفعال حبا أو كراهية، عطفا وحنانا، أو غضبا وانتقاما. ولا ننسى أن الموضوع الرئيسى فى ملحمة «الإلياذة» وكيا يقرر الشاعر نفسه فى البيت الأول هو «غضبة أخيلليوس». وإن دل ذلك على شىء فإنما يدل على أن حدة الانفعال هى السمة الرئيسية للفعل البطولى الملحمى، ولقسد ورث المسرح التراجيدى ذلك عن هوميروس، ونضرب المشل من مسرحيات أيسمخولوس ببروميثيوس ومن مسرحيات مسوفوكليس بساياس وكذا أوديسب فى «أوديسب فى كولونوس»، ومن مسرحيات يوريبيديس بهرقل مجنونا وميديا. فى هذه الشخصيات التراجيدية وغيرها الكثير - نجد الانفعالات قد بلغت مداها لينا أو عنفا، أو حتى الإنين معا كها فى «أوديب فى كولونوس» بصفة خاصة، حيث يشور البطل ثورة الإثنين معا كها فى «أوديب فى كولونوس» بصفة خاصة، حيث يشور البطل ثورة عارمة لا هوادة فيها على أهالى طيبة وفى مقدمتهم إبنه، ولكنه يـذوب حنانا وحبا لإبنته أنتيجون.

وهكذا يثبت هوميروس مرة أخرى أنه كان رائسدا مـؤسسا فى مجـال رسـم الشخصيات البطولية، كها كان بالنسبة للحبكة الفنية ووحـدة الحسدث والموضـوع الملحمين.

وأبطال هوميروس فى الواقع ليسوا بشرا عاديين تماماً، كما أنهم ليسوا مسن الألحة، ولكنهم يتحركون فى المنطقة الوسطى الواقعة بين الأدمية والألوهية، وهم عيلون إلى هذا الجانب حينا، ويبتعدون عنه إلى الجانب الشانى أحيانا أخسرى، ولا يفقدون صلتهم تماما بهذا الجانب أو ذاك قط، ولكن ماهى طبيعة العلاقة بين هذين العالمين عند هوميروس؟

## (ج) ناسوتية الآخة وألوهية البشر:

في إحدى فقرات «الإلياذة» (السكتاب النساني بيست ١٨٤هـ ١٩٩٠) يقسول هوميروس:

واخبرننى يا ربات الفنون، يا من تنزلن منازل الأوليبوس! فأنتن إلهات موجودات هناك، بكل شيء عليات. أما نحن (البشر) فنسمع عن هذا الجد ولا نعرف عنه شيئا، أخبرننى من هم قواد الإغريق ومن هم سادتهم، فلن استطيع أنا أن أنقل عددهم، ولا أن أسمى أسماءهم حتى ولو كانت لى عشرة السنة وعشرة أفواه وصوت لا ينقطع وقلب نحاسى، إن لم تذكرننى أنتن ربات الفنون الأوليبيات بنات زيوس ذى الدرع (أيجيس) بمن أتوا إلى طروادة».

وبغض النظر عن أن هذه المقطوعة تؤكد أن هوميروس يسرى الشسعر إلهاما خالصا(١٨) من عند ربات الفنون فإننا نجد فيها أيضا تفرقة ملموسة بين طبيعة البشر وطبيعة الآلهة. فمن المعروف أن هوميروس قد أنزل الآلهة من قمة الأوليمبوس اى السياء عند الإغريق إلى الأرض لكى يشاركوا الناس حياتهم اليومية. ولذا نجدهم في « الإلياذة» و « الأوديسيا» يقعون في نفس الأخطاء التي يقع فيها البشر، وينزلقون ألى نفس المزالق وتستهويهم نفس الشهوات، يتعاركون ويتناحرون تماما كها يفعل البشر العاديون. ويكاد المرء لا يحس بأية فروق بين البشر والآلهة عند هوميروس. ولكن الحقيقة غير ذلك. فالمقطوعة المترجمة على سبيل المثال تنظهر الآلهة عليمين الا أنهم دون بأشياء كثيرة لا قبل للبشر بها. فهم وإن لم يكونوا بكل شيء عليمين إلا أنهم دون بأشياء كثيرة لا قبل للبشر بها. فهم وإن لم يكونوا بكل شيء عليمين إلا أنهم دون

شك فوق مستوى البشر محدودى المعرفة إلى أقصى حدد بسطبعهم، ويتمتع آلهة هوميروس بقدرات لا يحلم بها البشر، فهم وإن لم يكونوا على كل شي قد يسرين يقومون على أية حال بأعمال خارقة، ومعجزات يصعب على البشر بجرد تصورها. ولكن الفارق الرئيسي والفاصل الأساسي بين الآلهة والبشر عند هوميروس هو ان الفريق الأول يتمتع بالخلود الأبدى، وهو أمر لا يسمح للبشر بأن يطمعوا فيه، أو يتطلعوا إليه اللهم إلا إذا دفعوا النمن مقدما. وهو نمن باهظ من الجهد المبدول والمعاناة القاسية وقد يصل إلى الموت. وقليلون من البشر هم القادرون على دفع مثل هذا النمن الغالى، وهم الذين يتفوقون على سائر الناس، ويتخطون حدود الأدمية بقدراتهم البطولية ومواهبهم شبه الإلهية.

وهذا التصور للعلاقة بين البشر والآلهة ورثه شعراء الإغريق عن هـوميروس ويعد مدخلا مقبولا لفهم التراجيديا الإغريقية على سبيل المثال.

 زينة. وتنطلى عليه الحيلة ويذهب زيوس معها مشدودا بسحر جمالها. وبدلك تفلح الربة فى أن تنسى زوجها رب الأرباب أمر الحرب الطروادية لتنفذ خططها الخاصة بها والمعادية للطرواديين!

الألفة عند هوميروس ليسوا عليمين بكل شيء، حتى أنهم أحيانا يجهلون آخر الأنباء الواردة من ميدان القتال بطروادة. فآريس إله الحرب نفسه قد لفته سحابة ذهبية فوق الأوليبوس، ولم يعلم بأن إبنه أسكالفوس قد قتل. هذه إذن نقطة إلتقاء بين البشر والآلفة. ويصل الأمر أحيانا إلى حد ظهور الآلفة بمظهر كوميدى للغاية. ونضرب على ذلك مثلا بالموقف الذى تغنى به المنشد فيميوس فى بلاط ألكينووس أى كيف أن آريس ضاجع أفروديتى خلسة. فضبطها متلبسين زوجها هيفايستوس، فألق عليها شباكا شفافة غير مرثية، ودعا كل الآلفة لكى يشاهدونها ويسخرون منها!! وهناك لمسة كوميدية أخرى فى مشهد هيرا وهى تجذب زيوس من ميدان الحرب إلى فراشها كها سبق أن ألحنا. فرب الأرباب الذى يمتثل لرغبة هيرا وقد غلبته جاذبيتها يعدد لها بلا وعى إنتصاراته فى ميدان الحب، ويقول لها دون تحفظ أنها – أى زوجته – تتفوق جمالا على كل عشيقاته!

وتعتبر مثل هذه المشاهد بمثابة «الـترويح الـكوميدي» في خضم الأحداث الملحمية الجادة. ولا ينم هذا العنصر الكوميدي عن أي نوع من التشكك أو عدم الإيمان بالآلهة، بل على النقيض من ذلك يؤكد ويدعم ذلك الإيمان نفسه. فالآلهة كالبشر، ولما كانوا يتمتعون بالأمان التام أمكنهم - كها قد يفعل البشر لو أنهم وضعوا في مكانهم - أن يقضوا معظم أوقاتهم في الولائم ومتع الخب والضحك. هذه أمور يتمنى كل إنسان أن يتمرغ فيها، ولكنه لا يستطيع بسبب كثرة وثقل المسئوليات الملقاة على عاتقه، ولأنه عكوم عليه بالموت في النهاية. وإذا كان الآلهة يسخرون من بعضهم البعض، فلا بأس من أن يتعرضوا لسخرية البشر أيضا. وهي سخرية لا تصدر إلا عن شعور بالإرتياح والمتعة في متابعة أعمال الآلهة. وعلى أية حال فإن هذا العنصر ورثه شعراء المسرح الإغريق عن هوميروس، وكان مشار جدل بين الفلاسفة والعقلانيين من المفكرين والكتاب.

أما عن موقف الألهة من طرفى النِزاع فى الحرب الطروادية فإن كل واحد منهم

إتبع هواه وأغراضه الشخصية بل ومزاجه الخاص. فأثينة وهيرا كانتا بالطبع تكرهان طروادة والطرواديين بسبب حكم باريس في مسابقة الجمال لصالح أفروديتي ضدهما. والأخيرة تعضد الجانب الطروادي بكل قواها مناصرة لباريس ووفاء بوعودها له. وهكذا تتصرف هؤلاء الربات وكأنهن نساء من البشر، فالمتضررتان من حكم باريس تصران على الإنتقام لكبريائهما المجروحة، وهو ما يتمشى مع أفكار عالم البطولة إبان العصر الموكيني. وبالمثل نجد أرتميس تقتل أبناء نيوبي لأنها تفاخرت وتباهت عليها بجمال أبنائها. ويعاقب يوسيدون أوديسيوس شر عقاب لأن الأخسير فقسا عسين بوليفيموس (الكيكلوبس) الوحيدة. وفي المقابل يفوز بالكثير من تحب الألهة، فيلق العون والتأييد بلا حساب. بل إن الآلهة والإلهات تعطف على من يجزل لهم العطاء أى من يتوسع في تقديم القرابين. ولذلك عندما أراد العراف الطاعن في السين خريسيس أن يسترد إينته من أجاممنون تضرع لأبوللو. وذكره بالروابط القديمة والمتبنة التي جمعت بينهها. فنزل أبوللو كالليل ونشر الوباء بين صفوف الآخيين. لقـد إعتـبر أبوللو أن الإهانة الموجهة إلى عرافه وكاهنه بمثابة إهانة موجهة إليه هـو شــخصيا فتبنى قضيته بنفسه. وهذا يعنى أن الألهة مثل البشر تتحرك الأسباب شخصية بحتة، أى عندما تتعرض كرامة الواحد منهم لأية بإدرة من بوادر التعدى أو الإهانة. وتقف الربة أثينة معينة محلصة الوديسيوس وهو يصارحها القول ويكشف لها عن مكنونات النفس كما تفعل هي بالضبط، ومثل هذه الصداقة تفرض دائمًا نوعا من الإلتزام على الطرفين. فعندما يكون أوديسيوس في مأزق تتصرف أثينة من منطلق أعلى المستويات في مفهوم الصداقة، أي تبذل أقصى مما في وسعها لتنقذه ممن المأزق.

ولم يكن الأغوذج الإلهى المثالى عائقا أمام البشر، بـل كان حافزاً لهـم. فلقد سمح الآلهة للبشر بأن يطمحوا إلى زيادة قـواهم وأمجادهم فى حدود معقـولة، اى بحيث لا يتعدون حدود الكيان الإنسانى أو يجاوزونه إلى عالم الآلهة نفسه. فالآلهة خالدون والبشر فانون. وذلك وحده سبب كافى وكفيـل بـأن يقنع البشر أن يبـذلوا كل ما يستطيعون فى سبيل المجد والعظمة المحدودين بحدود حياة بشرية قصيرة للغاية. ليس للإنسان أن يطمع فى أن يكون إلها أو حتى شـبيها بـالآلهة، ولقـد حـاولت كاليبسو أن تمنح الحلود لأوديسيوس بأن تطعمه من طعام الآلهة الأمـبروسيا وتسـقيه

من شرابهم النكتار، ولكنه لم يشعر بالراحة وفضل العودة لزوجته ووطنه، على البشر أن يحذروا نسيان أو تخطى حدود بشريتهم، فليتذكروا دوما أنهم فانون ومحدود القدرة. وهذا ما كان يشعر به أخيلليوس نفسه («الإلياذة»، الكتاب السواحد والعشرون أبيات ١٠١ - ١٠٧). ولاتعنى محدودية الإنسان أنه لا يساوى شيئا سوى العدم أمام الألهة. بل إن الإنسان في عالمه الخاص وحدوده المرسومة يستطيع أن يفعل ما لا يفعله الألهة. إنه يستطيع أن يكدس أكبر قدر ممكن من الإنجازات والإنتصارات في حياة قصيرة للغاية. وفي أثناء ذلك قد يخاطر بحياته نفسها عن طيب خاطر. وهذا يعني تطلعه إلى شيء ما فيا وراء الحياة التي يحياها، أى إلى الموذج أعلى للرجولة ومثال أفضل للبطولة. وهو أغوذج أو مثال لا وجود له في العالم الإلهى المثالى بطبعه.

كانت حدود المجتمع الإنساني الهومرى ضعيفة يمكن إختراقها، بيد أن «القوانين غير المكتوبة» التي تحدد العلاقات الاجتاعية كانت قوية للغاية، وبالطبع كانت الأهواء تدفع بعض الناس لإهمال هذه القوانين، ولكن مثل هذا الإهمال كان يعد تعديا أو تخطيا للحدود (hybris, atasthalie) يعرض صاحبه لعقاب الألهة اللذين يفرضون ويحمون قدسية هذه القوانين غير المكتوبة، وكان هذا العقاب الإلهبي يفرضون ويحمون قدسية هذه القوانين غير المكتوبة، وكان هذا العقاب الإلهبي أو ما يمكن تسميته العرف الأخلاق يسمى «الحياء» (aidos)، وهمو نفس الشيء الذي يدفع حتى الجبان على الإقدام في ميدان الحرب خوفا من العار الذي سياحق به.

وفي عالم هوميروس لم تكن الفوارق بين طبقة عامة الشعب والنبلاء أقل وضوحا من الفوارق بين طبقة النبلاء والآلهة. وإن كان التمييز بين الطبقتين الأسفل أكثر حدة. ولكن كان بعض أفراد هاتين الطبقتين – أى العامة والنبلاء – يتطلعون إلى كسر حدود طبقتهم وصولا إلى المرتبة الأعلى. ومطمع طبقة النبلاء أوضح من أن نشير إليه. إذ كان الأمراء والأميرات يقرنون في الشعر الملحمي دوما على نحو سافر بالألهة والإلهات. فإيدومينيوس بين شعبه من الكريتيين كإله، أما أهمل ليكيا فينظرون إلى ساربيدون وجلاوكوس على أنها إلهين، وكثيرون هم الأمراء المدين

جاءوا من نسل إلهى عن طريق الأم أو الأب، أو الذين تلقوا تبرية إلهية. وسين هؤلاء كان كل الأمراء في فاياكيا. بيد أن القوانين غير المكتوبة تعمل على الحفاظ على الفوارق والحدود بين الطبقات الثلاث: عامة الناس والنبلاء والألهة. وتجرم أو تحرم تخطى الحدود (hybris) وتضع له العقاب (nemesis) المناسب. كان أفراد طبقة النبلاء متعطشين للشهرة والمجد وتأكيد الذات وتخطى الحدود للوصول إلى مرتبة الألوهية. وعندما لا يوفقون في ذلك يردون فشلهم إلى «حسد الآلهة» مستخدمين فعلين بمعنى «أحسد» أو «أستكبر» (agamai, megairo). ويعنون بالمك القول أن الألهة تستكبر على الإنسان الوصول إلى مثل هذا المجد (٢٠٠٠). وكاليبسو نفسها قالت أن الآلهة لا تنظر بعين الرضا إلى أية ربة تنزل إلى مستوى معاشرة إنسان فان وبن أن تعيش مع أوديسيوس. وتقول بينيلوبي إن حسد الآلهة هو الذي حال بينها وبين أن تعيش مع زوجها أوديسيوس حياة زوجية مستقرة. وهكذا جعلت الأنثروبومورفية الإغريقية آلهتهم يشبهون البشر ويخضعون مثلهم للأحكام الأخلاقية الإنسانية (٢٠).

آلهة هوميروس ليسوا قادرين على كل شيء، ولا عليمين بكل شيء، ولا موجودين فى كل مكان. ذلك أن الديانة الإغريقية منذ بداية عهدها ليست ديانة وحدانية، بل هى ديانة وثنية تؤمن بتعدد الألهة وتخصص كل واحد منهم فى عال معين، وإن كانوا جميعًا يخضعون لإله واحد هو كبيرهم زيبوس. ولقد وضع الخيال الإغريق الخصب الآلهة والإلهات فى أماكن محددة قيل أنها هى التى كثر ترددهم عليها أو هى أماكن عبادتهم، وكان بوسع الناس أن يستدعوا هولاء الآلهة بالصلوات والدعوات والقرابين، فيرونهم قادمين سواء فى هيئتهم الإنسيابية المرئية كطيور وذلك كها يظهر فى الرسوم الموكينية، أو يتخيلونهم حاضرين عند تقديم القرابين. وفى هذه الحالة لا بد وأن تقع بعض العلامات الخارقة والدالة على تواجد الآلهة كأن يتطاير الشرر إلى أجواز الفضاء من نار القرابين، أو «تومئ نخلة عندما بقوم أبوللون المولود فى جزيرة ديلوس» كها يرد فى نشيد لكالياخوس، وعندما تتلبد السهاء بالغيوم المتجمعة حول الجبل، أو تدوى الرعود فإن هذا قد يعد نديرًا بقدوم زيوس، وجبل زيوس أى الأوليمسوس هدو السهاء، ومسن ثم كان النساس

يتضرعون إليه ووجوههم فى السهاء. بيد أنه بالإضافة إلى الأوليمبوس كان لبعض الألمة أماكنهم الخاصة والمفضلة. فزيوس يحكم من جبل إيدا، ويعيش بوسيدون ف أعهاق البحار حيث تقيع قصوره فى أيجاى (Aigai). ويعيش أبو للون فى ليكيا أو فى معابد خريسي وكيلا وتينيدوس وهكذا (٢٢).

وبالقطع لم يرى أي إنسان حي الألحة، وإن كان هـوميروس قد جعـل الألهـة تتصل على نحو شبخصي وتتعايش دومًا مع المفضلين من الشعوب الأسطورية أمشال الأثيوبيين والفاياكيين. وأظهر هذا الإله أو ذاك نفسه أحيانًا لبعض الأبطال المحبوبين من الإغريق كإمتياز خاص ودون أن يتنكروا في هيئة مخالفة لطبيعتهم العادية. لقـد تغلب التفكير العقلان على صعوبة التوفيق بين الإعتقاد في التدخل الإلهى المباشر والدائم والحسوس في شتون البشر دون أن يراهم أحد بالقول أنهم يتخذون هيشة الإنسان. ولقد إستغل هوميروس هذه الحيلة وكان «الغريب»القادم من بعيد موضع إهتام خاص على أساس أنه من المحتمل أن يكون إلما متنكرًا. وهكذا بينا إستجاب التفكير العقلاني لإغراء تقديم التدخل الإلهى المرئي أو المحسوس للرجل العادي على أنه شيء قابل للتصديق فإن الأنثروبومورفية المميزة للأساطير الإغريقية قد زودت الألهة بالقدرة على إتخاذ الهيئة البشرية وبذلك أوجدت حلًا أكثر منطقية. إذ أصبح من السهل والمعتاد بالنسبة للآلهة أن يتدخلوا في شئون البشر، بال وأن يعايشونهم فترات طويلة متنكرين ودون أن يكشف أمرهم. وصارت هذه هي الطريقة العادية والطبيعية لتدخل الألهة، ولو أن زيوس كان يوجه معركة طروادة من بعيد وعن طريق إرادته الإلهية والرسائل التي يبعث بها هنا وهناك. ولم يتسدخل شمخصيًّا إلا عندما ألق بصاعقته أمام خيول ديوميديس. بيد أن أبوللون لطم بانروكلوس بيده القوية فسقطت عدُّة البطل الحربية من فوق جسده. ولقد صارت الربة أثينة في ١ الأوديسيا، روحًا مالوفة لكثرة ظهورها وتدخلها في الوقت المناسب.

ويتحدث هوميروس أحيانًا عن الآلهة بصورة عامة دون تخصيص بالإسم لهذا الإله أو ذاك. ويستخدم ألفاظًا بمعنى «قوة إلهية ما» (daimon) أو «الآلهة» (theoi) أو «إله ما» (theos tis) أو «زيوس » وهو رب الأرباب التي تحتوى سلطته وقوته جميع القوى الإلهية. المهم أنه في كل لحظة من لحسطات الحيساة البشريسة بشسير

هوميروس إلى وجود إلهي بصورة أو بأخرى. فالآلهة هم المذين يمنحسون القسوى الجسدية والمزايا العقلية للناس المميزين تمامًا كها يببون المهارة والثروة. فعين كالخاس العراف بقدرتها على التنبؤ مثل قدرة سكاماندريوس على الصيد ومهارة فيريكلوس في بناء السفن، كل تلك وغيرها من هبات الآلهة للبشر. فالآلهة هم اللذين يقدرون مصائر الناس وهم الذين يقررون سقوط طروادة، وبهاية المعسركة بسين هيسكتور وأخيلليوس، وهم الذين يرفعون هذا الإنسان إلى قمة الإزدهار، ويهبطون بــذلك الآخر إلى هاوية الفشل. وهم قبل كل شيء يحددون أعمار الناس ويعينون يــوم مماتهم. إنهم صفوة القول يشكلون ما يشبه حكومة تدير شئون حياة البشر. إنهم بالنسبة للناس غاية في القوة والعظمة والأبهة. ومع ذلك فهم يخضعون لقوة أعلى منهم إنها « الضرورة » (anagko) أو « القدر » (moira). ولا يتورع أبطال هوميروس عن مواجهة الآلهة رغم أنهم نادرًا ما يوجهون إليهم أسلحتهم وقدائفهم كما فعل ديوميديس. بيد أننا نرى مينيلاوس ملك إسبرطة وزوج هيليني المختطفة يخاطب رب الأرباب قائلًا ١ أي زيوس إنني لم أجد أسوأ منك إلما! ٤. وعندما يلتق فيلويتيوس المخلص بأوديسيوس المتنكر كشحاذ يصرخ «أى زيوس الأب، كم أنت غليظ القلب لقد تسببت في مجيئنا للوجود ومع ذلك ترسل لنا البؤس والمعاناة!». إن وجسود الألهة في الشعر الإغريق يعد توسيعًا فلسفيًا وإمتدادًا طبيعيًّا للوجود الإنساني نفسه (١٣٠). ودليل ذلك أن هوميروس - كشعراء الستراجيديا - يبداخل بين الفعسل الإنسان والفعل الإلهي. فعندما تصعد المربية يسوريكليا إلى بينيلسوب في حجسرتها لتخبرها بأن أوديسيوس لم يعد فحسب بل هزم الخطّاب أيضًا، تقول الأخيرة «ليس هذا صحيحًا، فأوديسيوس قد مات. لا بد أن الذي قتل الخطَّاب هو أحد الآلهـة الذي لم يعد بوسعه التغاضي عن شرورهم».

وهنا يثار التساؤل حول مسئولية البشر فيا قد يقع من مآسى. الآلهة يتدخلون دائما، هذا صحيح ولا سيا فيا قد حدث بالفعل. أما بالنسبة للمستقبل فنان الإنسان يعرف أن النتيجة المباشرة تعتمد عليه هدو ومدن ثم يتصرف مدن هدذا المنطلق. بعض الناس يقولون إن الإنسان يتحمل مسئولية أفعاله ونتائجها، ولكنهم عندما يرغبون في تلمس الأعذار لأنفسهم يقولون غير ذلك. فبرياموس يعلن أمام

هيليني أن الآلهة - وليست هي - هم المسؤلون عن مصائب طروادة الناجمة عن خرق باريس لقواعد وأصول الضيافة. والمرء في العادة ميال لتلمس الأعذار ومن ثم فهو دائما ينحى باللائمة على الآلهة، وإن كان أحيانًا يعترف بمسؤليته. وبهذا يتجنب هومبروس أن يجعل من أبطاله دمى في أيدى الآلهة. لقد وفر تصور الإغريق للآلهة ما يمكن أن نسميه «الآلية الربانية» التي تدير شئونهم على الأقبل في عالم الشعر والأدب. فالسهم مثلاً عندما لا يصيب هدفه يقال إن ذلك ليس من الضرورى أن يكون بمحض الصدفة أو لا يصيب القول بأن الهدف هو الذي زاغ من السهم، ولكن التعليل الأفضل هو أن إلها ما قد تدخل وأدخل تحريفًا في مسار السهم، والرجل عندما يتعرض للخطر أو لهجوم معاد ويفلت منه ويسلم يقال إن إلها ما قد إختطفه خطفًا من بين الصفوف، أما الفكرة العبقرية التي تأتى في الوقت المناسب فيقال إنها إلهام من الألهة تمامًا كها أن المصيبة التي لا يمكن ردها فهي أيضًا من عند الآلهة. المهم أن الرجل الإغريق قد وجد في التصور الأنثروبومورف للآلهة ما يساعده على العثور دامًا على مشجب يعلق عليه ما يشاء من الأخطاء ويعول عليه كذلك في تقيق ما يجلم به من طموحات خارقة.

## (د) المنشد الملحمي وطبيعة عمله قديًا وحديثًا:

يرد في «الأوديسيا» (الكتاب الأول أبيات ٣٢٥ - ٣٢٨ و٣٣٦ - ٣٥٦) ما يلي:

دكان المنشد ذائع الصيت يغنى لهم، وكانوا هم يجلسون في صمت منصتين له. كان يغنى لهم عن عودة الآخيين المفجعة من طروادة والتي أوجبتها الربة بالاس أثينة. وبعد ذلك خاطبت (بينيلوبي) المنشد الرباني والدموع تترقرق في عينيها: أي فيميوس أنك تعرف الكثير من مفاتن الرجال الأحرى، إنك لعلى علم باعهال الرجال والألهة الجيدة عما حفظه لنا المنشدون. غن لهم واحدة منها، وإجلس إلى جوارهم ودعهم مجتسون في صمت كئوس الخمر، وإترك هذه الأغنية الحزينة التي

۳۲۱ - ۳۲۰ ، ۱۵۰ - ۱۵۰ ، ۱۷۰ - ۱۸۰ الأماكن التالية: الكتاب الأول بيت ۱۵۰ - ۱۵۰ ، ۳۳۰ - ۳۲۱ الكتاب
 ۲۲۱ - ۲۲۱ الكتاب السابع عشر بيت ۳۳۰ - ۲۲۳ ، الكتاب الثان والعشرون بيت ۳۳۰ - ۳۳۷ ، الكتاب
 الثالث والعشرون بيت ۱۳۳ - ۱۱۷۷ ، الكتاب، الرابع والعشرون بيت ۲۳۹ .

تجلب الأسى إلى أعماق قلبي. حيث أن حزنا لا ينسى يسقط على، وأنسا أتسذكر متلهفة على رأس زوجي، الذي ذاع صيته في هيلاس وأرجوس.

فرد عليها تيلياخوس الحكيم قائلاً: لم تكرهين يا أماه أن يمتعنا المنشد المخلص بالطريقة التي تواتيه ؟ فلا لوم على المنشدين، إنما زيوس هنو الملوم. فهنو السدى يعطى كيفها شاء للبشر الساعين وراء أرزاقهم اليومية، فلا تتريب على الرجل (أى فيميوس) أن يغنى مصير الدانائيين (الإغريق) المؤسف، لأن الناس في الغالب يثنون على الأغنية التي تسبح إليهم نغهاتها للوهلة الأولى».

ومن هذه المقطوعة نستطيع أن نستخلص كل آراء هوميروس حول طبيعة الشعر ووظيفته بصفة عامة، والشعر الملحمى بصفة خاصة، ولعل أول ما يلفت نظرنا هو أن هذه المقطوعة تشهد بوجود النقد اللذوق في عصر هوميروس، إذ نجد المنشد وسامعيه يفاضلون بين أغنية وأخرى، ويقولون أن هذه حزينة وتلك بهيجة، أو أنها لا تعجب من يسمعها، أو تروق لهم وتحرك مشاعرهم، ونفهم كذلك من النص المترجم أن جهور الأناشيد الملحمية قد شارك في عملية خلق هذه الأناشيد لأنه أثر في تداولها وتجويدها، إذ كان يتدخل في عمل المنشد ويطلب منه التعديل أو التبديل، الإضافة والإعادة أو الحذف.

ويجرنا الحديث عن المنشدين إلى موضوع آخر هو أن الشعر الملحمى بالأساس شعر شفاهى إنشادى، يخاطب أذن السامعين وأبصارهم فى نفس الوقت. لأن جمهور الأناشيد الملحمية يتمتع ليس فقط بسياع المنشد، وإنما برؤيته ورؤية تأثير أغانيه على ملامح وجهه ونفوس مستمعيه. وكان المنشد المتجول يحفظ عن ظهر قلب العديد من أغانى البطولة التى تمجد أبطالاً ينتمون إلى العصور القديمة الجيدة. وكان يملك أن يلبى بين الحين والآخر طلبات الجمهور المحتشد حوله، وإلا فسيتغنى بما يحلو له هو مما يحس أنه أكثر جذبًا وتشويقًا، أو أنسب للزمان والمكان المذى يقف فيه (قارن «الأوديسيا» الكتاب الثامن بيت ٧٧ وما يليه).

علينا أن نتخيل المنشد الملحمى وقد جلس يعيد مرات ومرات قصة أحمد الأبطال الأسطوريين لأناس يزعمون أنهم من نسل ذلك البطل. ولما كان عقل هذا المنشد لا يتميز بحرفية «شريط التسجيل»، فما لا شك فيه أن روايته كانت تختلف

من مكان إلى آخر، بل وفي كل مرة ينشد فيها ولمو كان في نفس المكان ولنفس الجمهور. إذ لم يكن هناك من قيد يقيد المنشد سوى «المألوف الملحمسي» وهـو عصلة تراث عند عبر قرون طويلة. ومن هذا التراث الملحمي المالوف نضرب مثلًا بالصفات، إذ توارث المنشدون جيلًا بعد جيل صفات معينة عن بطل مشل اوديسيوس، فصاروا يلتزمون بها في أناشيدهم حتى أنهم لا يذكرون إسم هذا البظل إلا مقرونًا بإحدى هذه الصفات. قمرة نجده أوديسيوس «الإلهي» أو «شبيه الألهـة» أو «الصبور شبيه الألهة» أو «مدمر المدن» أو «ذا الحيل المكثيرة» أي «واسم الحيلة». وكذلك تيلماخوس يوصف بأنه «شبيه الآلهة» أو «إبن أوديسيوس المحبوب». أما أجاممنون فهو دملك الرجال» أو «السيد» وهكذا. وغالبًا ما يلكر هوميروس إلما من الآلهة أو بطلاً من الأبطال مقرونًا بإسم الأب ثم متبوعًا بالصفة التقليدية له مثل قوله « بنت لابس الدرع أيجيس (زيـوس) أتريتونى » ويعـنى الــربة أثينة. أو قوله «نيستور بن نيليوس المجد العظيم للآخيين». على أن أحد المنشدين قد يبتدع صفة جديدة ويضيفها إلى رصيد بطل ما. بيد أن بقاء هذه الصفة ضمن التراث الملحمي المألوف أمر مرهون بمدى نجاح هذه الصفة في كسب رضا وإعجاب المنشدين الآخرين عبر الأجيال، أو بالأحرى مدى تقبل جمهور السامعين. ولا شك أن إقتران بطل من الأبطال بصفات معينة يكسب شخصيته ميزة الإتساق عبر كل الأناشيد الملحمية، كما أنه يساعد جمهور هذه الأشعار على التعرف على الأبطال.

لم يكن عمل المنشد مجرد «إعادة إخراج» لنص محفوظ عن ظهر قلب، وإنما كان بمثابة «إعادة خلق» لقصة معروفة فى صيغة مألوفة ومعدة خصيصًا لمناسبة معينة. كان المنشد يدخل من التغييرات والإضافات فى القصة التى يرويها ما يراه متمشيًا مع ميول وقدرات الناس من حوله أى جمهور السامعين. يشبه عمل المنشد الملحمى عمل المصور الذى يختار ليس فقط الزمان بل والزاوية المناسبة لتصوير مناظر سبق أن صورها غيره الكثيرون. لأن هذا الاختيار فى حد ذاته يدل على مدى عبقرية هذا المصور أو ذلك المنشد.

ولقد وردت بعض عبارات في النص الهومري الذي قدمنا بــه حــديئنا عــن الإنشاد الملحمي وتقنياته ويمكن منها أن نستنبط بعض الحقائق المهمــة. فعبسارة

«المنشد ذائع الصيت» تدل دلالة واضحة على أن بعض المنشدين الملحميين قد تفوق على أقرانه فذاع صيته بين الناس. وهذا يعنى أمرين أولها أن عمل المنشدين كان خلاقًا لا مجرد تكرار دون زيادة أو نقصان، وإلا لما فضل منشد على آخر. والأمر الثاني هو أنه كان يجرى في حلقات الإنشاد نوع من النقد الذوقي يفضل فيه نشيد أو منشد على آخر. ومن نفس المقطوعة يتضح أن الشعر يستهدف إمتاع السامعين (٢٤).

على أية حال هذه صورة المنشد فيميوس في قصر أوديسيوس بإيثاكي. وهناك صورة اخرى لمنشد آخر مو ديمودوكوس في بالاط الكينووس في فاياكيا. وهذان المنشدان يعكسان مفهوم هوميروس عن عمل المنشد الملحمي. بل قد يكون هسو نفسه كمنشذ يتخفى وراء إحدى هاتين الصورتين أوكليها. وهذان المنشدان ليسا من النبلاء ولا من العبيد، بل يحتلان مركزًا وسطًا كصاحى حرفة تشبه حرفة الأطباء والعرافين وعمال غزل الصوف. إنها من الرجال الأحرار ويكتسبان إحترامنا وإعجابنا بسبب مهارتهما في الغناء، ولكنهما يعتمدان في بقائهما وحياتهما على رعباية الأمراء. وهذا ما يفسر تعاون فيميوس مع الخطّاب الذين يبتلعون شروات أوديسيوس أثناء غياب الأخير، هاتان الصورتان للمنشد الملحمي في «الأوديسيا» تساعدانا على التعرف على شخصية هوميروس نفسه، فهو في الغالب إحتل مكانة عماثلة، ولعل ذلك ما يفسر عنصرًا ملموسًا في ملحمتيه ألا وهو غياب أية إشارة شخصية لنفسه، أو حتى إصدار أي حكم يعكس تجربته الخاصة. إنه يتخفى تمامًا وراء ملحمتيه كما فعل شكسبير في مسرحياته. الملحمتان مؤلفتان لأمراء يحبون سمساع أخبسار الماضي الجيد، ماضي أجدادهم، ولا يهمهم أن يسمعوا شيئًا من آراء وأحكام شمخص يستخلمونه لإنشاد هذه الأشعار، ويحتل مكانة إجتاعية أقل منهم بالطبع، ومن ثم فإن هوميروس يعيد صياغة الماضي وتصويره، وله مطلق الحرية في إختسار الكيفية التي يؤدي بها عمله هذا ما دام لا يخدش الماضي أو يفقده وقاره. له أن يدخل من حقائق الحياة المعاصرة ما يشاء، بحيث لا يفسد الهالة الأسطورية التي تحوط هذا الماضي وتشد إنتباه سامعيه من الأمراء.

ورد ذكر ديمودوكوس في والأوديسيا، في الأماكن التالية: الكتاب الثامن: في فقرات كثيرة منه، الكتاب
 الثالث عشر بيت ٧٧ - ٨٨.

كان الشعراء أو المنشدون الملحميون يسمون المغنون (aoidoi) وهم بؤدون عملهم على أنغام آلة وترية تسمى فورمينكس (phorminx) أو كيثاريس (kitharis) ثم سمى المنشدون الملحميون بعد ذلك رابسودوى (rhapsodoi) والكلمة تعنى الذين يرتقون أى يصلون الأغان بعضها ببعض. وهو إسم مشتق من الفعل «rhapto» بعنى أغنية. ولقد نشأ هذا النظام الجديد في الإنشاد الملحمى في عهد بيسيستراتوس كها سلف أن ألحنا.

أثار المعارضون لنظرية شفاهة ملاحم هوميروس عدة مشاكل أهمها مايتصل بحجم الملحمتين والإلياذة، ووالأوديبيا، وبنيتها المعقدة. فكلاهما بسرأى هولاء المعارضين لا يمكن أن يكونا من عمل شاعر أو شعراء لم يعتمدوا على فن الكتابة أثناء النظم والتداول على نحو أو آخر، وحتى د. لومان الدى لا يرفض النظرية الشفوية كلية، وإتخذ من الأحاديث الطويلة في الملحمتين وسيلة لإثبات هذه النظرية يقول إن هوميروس يتبع النظام الشفوى التقليدي السائد في بلاد الإغريق ولكن بطريقة تدل على أنه أفاد من تقنيات الكتابة والتدوين (٢٥).

وإنجهت الأنظار مؤخرًا إلى أفريقيا وتزايدت عمليات جمع الفولكلور وتراكم الدراسات التي تأتى بنتائج لها صدى عميق في عالم النقد الهومرى. لأن الفولكلور الأفريق عمل البقية الباقية من التراث الملحمى الإنساف حيث لم يعتبوره تغيير جذرى. إذ يعتقد بعض الباحثين أن مجتمعات غرب ووسط أفريقيا البدائية تقدم لنا ما يمكن إعتباره أقرب صورة للحياة والشعر الملحمى في عصر هوميروس. لقد أجهد علماء الفولكلور أنفسهم بحثًا في أنحاء المعمورة عن مجتمع يقترب بهم مسن مجتمع هوميروس فوجدوا ذلك من العسير حتى في أبعد المناطق عن تأثيرات الحضارة الغربية الحديثة. بيد أن الساحة الأفريقية هي التي لا زالت تغرى مئل هؤلاء العلماء بمزيد من البحث والتقصى. وعلى قدم وساق يواصل علماء الفولكلور جمع الروايات الشفوية الملحمية من مختلف أرجاء القارة السوداء ولاسيا المجتمعات البدائية. ومن المتوقع أن يتوصل هؤلاء العلماء إلى رسم صورة عامة لمجتمع ملحمي شفوى «إفتراضى» بهدف تقريب صورة المجتمع المومرى إلى الأذهان.

ومن المشاكل التي كانت تواجه الدارسين في هذا الميدان هو أن هدف المادة

الفولكلورية المجموعة من مجتمعات بدائية معاصرة ـخارج أفريقيا ـ كانت متواضعة جدًا لا ترق إلى مستوى «الإلياذة» و «الأوديسيا» من حيث الحجم والوزن وكذا التعقيد والتهذيب وإتقان الحبكة الملحمية. ومن ثم أصر بعض الدارسين على أن «الإلياذة» و «الأوديسيا» لا يمكن أن تكونا قد نظمتا بغير الإستعانة بفن الكتابة أى أنها ليستا شفويتين.

وجاء شعراء بامبارا Bambara الأفارقة وقدعوا أفضل الأسس نحاولة رسم صورة للملابسات العامة التي يمكن أن تنشأ في ظلها ملاحم ضخمة مشل «الإلياذة» و «الأوديسيا» معتمدة على تقنيات الشعر الشفوى. فكل شاعر من شعراء بامبارا يستطيع بمفرده أن يحفظ إثني عشر حدثًا ملحميًا، وكل حدث يستغرق عشرة آلاف بيت. ويحتكر هؤلاء الشعراء -المنشدون وراثة هذه المتركة الملحمية الضخمة. وتتخصص النساء منهم في، أغاني المديح، أما الذكور فيلعبون عدة أدوار مشل أدوار المفاوضين والمستشارين، الحكام والقواد والملوك، المؤرخين والموسيقيين وما شابه ذلك. ويم إنتقاء صغار السن لمارسة هذا الفن بعناية شديدة وبعد إختبار مواهبهم. وكل منهم يتخصص في العزف على آلة موسيقية عددة. وتستمر فترة التدريب من خسة إلى عشر سنوات. وتجمع بين التربية البدئية والذهنية.

يتراوح حجم حفلة الإنشاد الملحمى طولًا وقصرا من مجتمع إلى آخر. وهو أمر يعتمد بالدرجة الأولى على قدرات المنشد الملحمى نفسه وطبيعة جمهوره وملابسات حفل الإنشاد الملحمى، ولقد سبق أن تناولنا حفلات الإنشاد الملحمى المذكورة فى «الإلياذة» و «الأوديسيا»، ونحن نعود إليها الآن بنظرة مقارنة بينها وبين ما يحدث فى أفريقيا، ولنطرح السؤال التالى: في طبعة أكسفورد تبلغ «الإلياذة» ١٥,٦٩٣ أن أن طبعة أكسفورد تبلغ «الإلياذة» ١٧,١١٠ بيتًا فكيف كان المنشد الملحمى يهيمن على مثل هذه المادة الشاسعة وكيف كان الجمهور قادرًا على متابعته ؟

وقبل أن نصل إلى أفريقيا إجابة على هذا السؤال ننوه إلى أنه بالفعل قد جرت محاولات لتقدير الوقت الذى يمكن أن يسمتغرقه إنشاد «الإليادة» و «الأوديسيا» في ضوء المادة الفولكلورية المجموعة من مجتمعات معاصرة. إذ عقد الباحث نوتوبولوس مقارنة بين المنشد الملحمى الإغريق القديم والمغنين اليونان

المحدثين في جزيرتي كريت وقبرص. فهؤلاء المحدثون ينشدون أغاني شعبية في وزن يتكون من خسة عشرة مقطعًا، وهو ما يقترب من طول الوزن السداسي. لقد جمع هذا الباحث ثلاثة عشر معنيًا فأنشد أسرعهم ثلاثة عشر بيتًا ونصف في المدقيقة الواحدة وأنشد أبطأهم سبعة أبيات. فتوسط سرعة الإنشاد إذن ٧٣، ٩ بيتًسا في المدقيقة الواحدة. وإذا أنشدت « الإلياذة » بهذا المعدل ودون توقف فإنها تستغرق الدقيقة الواحدة، وإذا أنشدت « الإلياذة » بهذا المعدل ودون توقف فإنها تستغرق بهذا ماعة ، ومن الملاحظ أن أسرع المنشدين يغنى ضعف عدد أبيات الأبطأ.

وإذا وضعنا في عين الإعتبار قدرة الجمهور الإغريق القديم على البقاء في المسرح طيلة ساعات النهار وفق ما تقتضيه ملابسات العروض المسرحية ومهرجاناتها، حيث كانت تقدم ثلاث مسرحيات تراجيدية ومسرحية واحدة ساتيرية وأخرى كوميدية في اليوم الواحد. إذا وضعنا هذا في الإعتبار لأصبح من السهل تصور بقاء جمهور حفلات الإنشاد الملحمي منصتًا ومتابعًا نهار يوم كامل، والمشكلة هي أنه كها تبين لنا لا تكفي ساعات النهار كلها لإنشاد «الإلياذة» أو «الأوديسيا». ومن هنا ذهب التفكير إلى الاحتفالات الدينية التي تستمر عدة أيام. ولقد أجريت أبحاث ميدانية على الإنشاد الملحمي، أثناء شهر رمضان وثبت أن السيرة الملحمية يمكن أن تستمر خسة عشر ليلة في تركيا على سبيل المثال،

لقد سبق أن قدم لنا س.م. باورا نماذج من المنشدين الملحميين المحمدين المحدثين من أوزييك (Uzbek) وكارا كبرغيز (Kara Kirghiz). فالمنشد ساجيمباى أوروز باكوف أوزييك (Uzbek) وكارا كبرغيز (١٩٣٠ ـ ١٩٣٠) أملى فى عام ١٩٢٠ قصيدة ملحمية بلغ طولها أربعين ألفًا من الأبيات. ويقال أن لديه مخزونًا ملحميًا يبلغ حبوالى مائتين وخسين ألفًا من الأبيات، بينها على الأقل قصيدتان بنفس طول القصيدة الستى أملاها. ولم يكن هذا المغنى فريدًا بين قومه فله سكها يقول باورا سانداد كثيرون. ويعلق باورا قائلا أن الصياغة النمطية لا يمكن أن تفسر هذه المظاهرة العجيبة، إذ ينبغى أن نضيف عوامل أخرى كثيرة أهمها أن هؤلاء المغنين يعيشون فى مجموعات ينبغى أن نضيف عوامل أخرى كثيرة أهمها أن هؤلاء المغنين يعيشون فى مجموعات كل منهم يردد نفس الأغانى على يحو أو آخر. وفى كارا كيرغيز كانت سير الأبطال تعد فنًا قوميًا يعتد به كل مواطن، فيحاول أن يحترف الإنشاد ويتقن الحفيظ. ومن

ثم فعلينا أن نتصور هوميروس ينشد ملحمتيه في مجتمع مماثل، حتى يتسنى لنا أن نتفهم كيف نظمتا إعتادًا على التقنية الشفوية.

وفى أبريل عام ١٩٥٦ أملى الشاعر الزائيرى كاندى روريكى (Mwindo)، وهى ملحمة من قرية بيسى (Bese) فى كتيسيمبا ملحمة البطل مويندو (Mwindo)، وهى ملحمة طويلة جدًا، وتتمتع بوحدة تأليفية ملحوظة، أما حبكتها الملحمية فهسى غياية فى التعقيد والإنساق، وهذا كله يثبت بما لا يدع مجالاً للشك بان مشل هذه السيات الدالة على النضوج يمكن تحقيقها بالتقنيات الشفوية وحدها، كان تسجيل هذه الملحمة الأفريقية يتم فى إطار حفل إنشاد ملحمي عادى، يحضره جمهور ويشارك أفراده فى العملية ككل، ولقد أخذ دارسو هوميرس نتائج هذه الأبحاث الفولكلورية الأفريقية كدليل يثبت أنه لا يوجد شيء فى «الإلياذة» و «الأوديسيا» يتعدى حدود التأليف الشفوى، أو يستعصى على المنشد الذي لا يستعين بالكتابة لحفظ الروايات المتوارثة.

وفي أغلب المناطق الأفريقية يرتدى المنشدون زيًا خاصًا وجميزًا لحفلات الإنشاد الملحمى، ولدى قبائل نبانجا Nyanga نجد الآلات والأدوات قليلة العدد بسيطة الصنع، يسك المغنى بيديه خشخيشة (جلجل) من القرع الجفف، وعصا صغيرة خشبية متوجة بالريش الجميل، ويلبس منشد قبائل المونجو (Mongo) قبعة من الريش ويزينون أجسادهم بزخارف هندسية متنوعة، أما منشدو الفانج (Fang) فيضيفون إلى تبعة الريش عرفا أو ما يشبه العرف من شعر أو غيره، ويرتدون تنورة من الألياف تتدلى عند الخصر، وهم يضعون على أكتافهم الكثير من جلود الحيوانات المتوحشة، وتتحلى أقدامهم بخلخال له رئين الأجراس، ولبعض هذه الأدوات والملابس مغزى أسطورى خاص وضارب في أعهاق الشعر الشفوى الملحمى، فمثلاً عصا منشد قبائل النيانجا - كها يؤكد الشاعر المنشد روريكى سالف الذكر.. ترمز إلى عصا البسطل مويندو وما لها من قدرات سحرية، ويؤكد بعض منشدى المونجو أنهم لا يستطيعون الغناء بدون هذه الملابس والأدوات التي ورثوها عن الإبساء وتلقنسوا دروسا في استخدامها من معلمين متخصصين.

وتتضافر هذه النتائج التي توصل إليها علماء الفولكلور الأفريق مع معطيات المادة

العلمية التي جمعها كل من أ. ب. لورد وم. باري. فلقد إلتقي هــذان البــاحثان مــع المنشدين الملحميين المحدثين بمناطق الصرب والبلقان، وجمعا من أقوالهم ما يثبت أن هؤلاء المنشدين يتعاملون مع مادتهم الملحمية دون أية رؤية نظرية مسبقة. فعندما سئل هؤلاء المنشدون عن التقنيات الشعرية المميزة لفنهم لم يحيروا جوابًا ووقعوا في حيص بيص. والأكثر من ذلك أن جمهورهم نفسه لا يستطيع غالبًا تعليل تفضيله هذا النشد على ذاك, بيد أنه من مجمل أقوال هذا الجمهور تبين أنه يصر على . ثلاثة ميزات مفضلة في المنشد الجيد هي الصوت القوى الجميل، والخزون الملحمى الكبير من سير وأغان وحكايات، والدقة في سرد الحقائق حيث لا يختلط حدث ملحمى بالآخر ولا تقع أخطاء. وكلما توافرت هذه الميزات في المنشد الملحمي طال حفل الإنشاد. فالمنشد الأشهر أقدو ميديدو ڤيتش (Avdo Mededovic) من بيجيلوبولجي (Bijelo Polje) يتباهي بأنه في حين يغني الأخرون الحكاية في خمس ساعات يأخذ هو عشر ساعات كاملة ليغنى نفس الحكاية. وهذا دليل على أن المنشد المحدث ـ كالمنشد الهومري ـ يتذخل في الموروث الملحمي بموهبته الحلاقة، وهذا ما يعتمد على قدراته الإبداعية من ناحية ورد فعل جمهوره من ناحية أخرى. ومع ذلك فإن المنشدين المحدثين جميعًا \_ كمنشدى هوميروس \_ يـزعمون ويـؤكدون زعمهـم بأنهم يلتزمون الموروث الملحمي ولا يحكون سهوى الحقائق. والهدف الرئيسي للمنشدين المحدثين \_كها كان بالنسبة لمنشدى هوميروس \_ هو إقناع الجمهـور وتسليته وتحريك مشاعره. ولقد لاحظ البحاثة لورد أن أقدو ميديدو ڤيتش ـ سالف الـذكر ـ يخلع على شخصياته الملحمية لمسة إنسانية آسرة، عما يعنى أن الإنشساد الملحمسي. بالنسبة له ـكما كان بالنسبة لمنشدى هـوميروس ـ كالإخـراج المسرحـي الخــلاق، أو كالأداء الموسيق المبدع للسيمفونيات، بمعنى أن كل حفل إنشادى له مذاقه الخياص. ولاحظ لورد كذلك أن بعض المنشدين يحفظون الأغان الملحمية الطويلة بمجرد سماعها مرة واحدة ولأول وهلة.

المهم أن المشكلة الهومرية التى لم يخلها إكتشاف معرفة الموكينيين للكتابة لأنها آنذاك لم تستخدم في تدوين الأدب بل في المعاملات الرسمية بقصور الملوك. هذه المشكلة بدأت تستسلم للحل المقنع بفضل الدزاسات الفولكلورية الحديثة ليس فقط

فى بلاد الإغريق وأوروبا بل فى أنحاء الدنيا كلها ولاسيا أفريقيا. ويمكن القول دون أدنى مغالاة أن البحث عن هوميروس يجرى الآن فى أدغال هذه القارة السوداء!

أما الوزن السداسي نفسه (hexametron) أداة الشعر الملحمي القوية فهو جزء من تركة الحضارة الموكينية على ما يبدو. فما كان ليصل إلى هذه القوة والعظمة كما هو عند هوميروس لولا أنه كان قد مر بفترة طويلة من التطوير والصقل. إنه وزن يقوم على التقسيم الكمي لا الكيني، أي لا يقوم على النبرة بل على الحروف والمقاطع بمقدار طولها وقصرها، أي على الزمن الذي يأخذه كل منها في النطق. ومع أن الشعر الأوربي المعاصر يقوم أساسا على النبرة فإنه من الراجح أن التقسيم الكمي كان هو الأصل وهو المتبع في لغات الأسرة الهند - أوزبية بصفة عامة. فهو موجود في السانسكريتية والفارسية على سبيل المثال. وهو و نظام أكثر طواعية واستقرارا من النظام القائم على النبرة. لأن الأول يقوم على مبدأ ثابت وهو أن الحرف أو المقطع الطويل يأخذ من الوقت ضعف ما يأخذه الحرف أو المقطع القصير عند النطق. وكل مقطع يأخذ حجمه السطبيعي، كما تحسب الحروف أو المقطع والله وتلك والساكنة في العملية كلها. وإصطلح الناس على أن هذه الحروف طويلة وتلك قصيرة وتركوا بعضها عايدا أي يمكن أن يكون طويلا أو قصيرا. (٢١).

والوزن السداسي مكون من ستة أقدام، وكل قدم مكون من داكتيلون أى مقطع طويل متبوع بآخرين قصيرين (uu). ويكن أن يستبدل بأى قدم من الأقدام الستة الداكتيلون قدم سبوندى أى مقطعان طويلان ( - -). بل إن القدم السادس يمكن أن يقتصر على مقطعين أحدهما طويل والآخر قصير (U --).

ولا نعرف أين إخترع الوزن السداسي فلا مثيل له في الشعر السامي أو الحيثي . القديم. وقيل إنه جاء من جزيرة كريت المينوية، ولكننا لا نعرف عن لغة هذه الحضارة ما يكفي للتثبت من ذلك. الأرجح إذن أنه إختراع أغريق قائم على التقسيم الكمي المعروف في أسرة اللغات الهند أوربية. ولقد ساعدت طبيعة اللغة الإغريقية

العلامة - تعنى حرفًا أو مقطمًا طويلًا والعلامة T تعنى حرفًا أو مقطمًا قصيرًا وهي عبلامات متداولة ومعروفة في علم العروض الإغريق.

نفسها على إختراع هذا الوزن، فهى تتناسب معه تماما. وعلى أية حال فإن هذا الوزن قد عاش فيا بين ١٤٠٠ق. م تقريبا وحتى آخر ملاحم العصر القديم فى القرن الخامس الميلادى. وقد ينازعه أى وزن آخر فى طول البقاء ولسكنه يقف بلا منازع من حيث أنه لم يفقد شيئا من كيانه الأساسى طوال حياته مع حدوث تطور لغوى وفكرى ضخم، بل ومع تنوع الموضوعات التى صيغت فيه من الملاحم مسرفة الطول إلى الأغان القصيرة للغاية.

ومع أن أغلب مفودات هوميروس جاء من ميراث قرون طويلة من التقنيسة الملحمية الشَّفوية المالوفة والمتعارف عليها بعد فترات طبويلة من الإنشاد والصقل، إلا أنها ليست مفردات مصطنعة أو غير مؤثرة على خيال السامع أو القارئ، بل إنها تفوق في تأثيرها المفردات المنحوتة والمبهرة. ليست لغة هـوميروس هـي لغسة الحديث اليومي في عصره، ولكنها لغة متعارف عليها كإبداع فني لـ لإنشاد الشفوي. وتجمع بين القديم والحديث، بل وتمزج بين غتلف اللهجات السائدة هنا وهناك في بلاد الإغريق، ومع أن لغة الشعر الإغريق بعد هـوميروس ليسـت مـن المألـوف الموروث والمتعارف عليه بنفس الدرجة كما هو الحال في ملحمتيه، إلا أنها على أيـة حال لغة متعارف عليها أيضا. وحتى بعض الشعراء الغنائيين مثل سافو والكايوس وأناكريون الذين حاولوا إستغلال لغة الحديث اليومى فبإنهم أيضا إستخدموا بعض مفردات المألوف الشعرى، أي اليتي لا تستخدم إلا في الشعر. ذلك أن المذين إخترعوا الوزن السداسي إخترعوا معه صيغا لغوية مناسبة له، وأصبحت أنموذجا ليس من السهل تجاوزه. وما يصلح للشعر الملحمي الجيد من مفردات يصلح أيضا للشعر الغناق وغيره. ولذلك قلد الشعراء الإغريق هوميروس بصفة مستمرة. وهنا يكمن السر في أن لغة الشعر الإغريق ظلت بعيدة عن لغة التخاطب اليومي. وكان لذلك ميزة عظيمة وهي أنه لو أن كل شاعر كتب بلهجته المحلية لما فهمت جماهير المناطق الأخرى حيث يتكلمون لهجات مختلفة. بل لعل ما نحسبه ميزة هـو السبب أصلا في إصطناع لغة متعارف عليها للشعر والأدب.

ولا يفوتنا التنويه إلى أن لغة الأدب والشعر عند الإغريق ليست متجمدة مع أنها مصطنعة إلى حد ما. فللشاعر مطلق الحرية لا فى أن يستخدم الكليات المألوفة



شكل ٤ على اليسار هيكتور يودع زوجته أندروماخي، وعلى اليمين ياريس مع هيلين. إناء من خالكيس يؤرخ بعام ٥٣٠ – ٥٢٥ ق. م وهو محفوظ الآن بمتحف مارتن ثون ثاجنر (أنظر ص ٤٣)

أو الموروثة فحسب بل فى أن ينحت كلمات جديدة على شاكلة الكلمات القديمة، وأن يستغل المترادفات والأشكال البديلة، بل وأن يطعم لغته بمفردات علية. فلغة الأدب والشعر الإغريقية إذن لغة متعارف عليها دون أن تكون جامدة فهى دوما متجددة. ولقد ساعد على التجديد عدم وجود وسيلة إتصال جماهيرية ثابتة. بل إن فن تدوين الأدب نفسه لم يعرف إلا مؤخرا. وبما لا شك فيه أن التدوين هو الذي يثبت اللغة ويحفظها من الضياع، ويقف حجر عثرة في طريق إدخال تغيرات جوهرية عليها. أما التناقل الشفوى للأدب فهو الذي يسمح بحرية أكبر في التغيير والتطوير.

#### ٣ - ما بعد هوميروس

إدعى بعض أتباع هوميروس أنهم من نسله وحملوا لقب «أبناء هـوميروس» (Homeridai). ورغب الشعراء من بعد هـوميروس أن يكملوا قصة «الإلياذة» و الأوديسيا». ومن هنا جاءت الأشعار الملحمية الـتى درج النساس على تسسميتها بالحلقة الملحمية (epikos kyklos) أو حتى ببساطة «الحلقة» (kyklos). وهمى ثلاثة عشر قصيدة تقريبا لم تصلنا منها سوى شذرات متفرقة. ونعـرف عنـاوينها وهمى كها يلى: - «القبرصية» أو «قصة قبرص» (Kypria)» «والأثيـوبية» أو «قصة الأثيوبية» (Aithiopis)» «والأثيـوبية» أو «قصة الأثيوبية» (Mikra Ilias)» و «تـدمير طروادة» أى إليون (Nostoi)» و «رحالات العـودة» (Nostoi)» و «التيليجـونية» أو «قصة تيليجـونوس» (Titanomachia)» و «معـركة المردة التيتـانيس» (Titanomachia)» و «الأوديبية» أو «قصة أوديـب» (Oidipodeia)» و «الـطبية» أو «قصة طيبة» الناجح لأبناء السبعة ضد طيبة» «ورحيل أمفياروس» (Chebais)» و «فوكايس» «فتح أويخاليا(۲۲۰)» - وهي مدينة بجزيرة يوبويا - (Oichalias halosis) و «فوكايس» (Oichalias halosis) و «قصة فوكايا» «وكايس»

ولقد إنتقد أرسطو<sup>(٢٩)</sup> شعراء الحلقة الملحمية لفقرهم فى الإبداع وعجزهم عن إتفان البنية الشعرية لقصائدهم. وبما لا شك فيه أن هؤلاء الشعراء بمثلون الخطوة الأولى فى خط المنحنى الطويل الذى سار فيه الشعر الملحمي بعد هوميروس. وكان مثل هؤلاء الشعراء لا يزالون ينظمون أشعارًا ملحمية إبان القرن الخامس والرابع، ولكنها أشعار فقدت قوتها ودفئها. ذلك أن شيوع الكتابة وفن تدوين الأدب يعنى أن الشعراء شرعوا يهجرون رويدا رويدا تقنيات الأدب الشفوى ليدخلوا مرحلة التأليف المدروس، أى البعيد عن العفوية والتلقائية والمشبع بالعقلانية، وإعادة التفكير والصياغة والمراجعة وما إلى ذلك. فهم ينتقون الكلهات بعناية شديدة،

ويستخدمون أساليب منمقة ومصطنعة، ويتحدثون بلغة فيها الذاتية التي تعى نفسها بنفسها. ومما لا شك فيه أن هذا مسار التطور الطبيعي، ولكنه على أية حال خالف لطبيعة الشعر الملحمي ومناقض لإزدهاره.

وتعزى لأتباع هوميروس أيضا ما إصطلح على تسميتها بدالأناشيد الهومرية التي تؤرخ فيا بين القرن السابع والخامس. إذ كان من المعتاد أن يقدم المنشد الملحمى لأبيات أية ملحمة يتغنى بها بإستهلال طويل - أو قصير - يتوجه به متضرعا لإله من الألهة ولا سيا من تقام حفلة الإنشاد تكريا له. فكان الشاعر الهرمرى المتمرس يستهل إنشاده (للإلياذة » أو « القبرصية » مثلا بقصيدة من عندياته قد تصل إلى عدة مئات من الأبيات. أو قد يكتنى بإستهلال بسيط وعابر لا يتعدى بضع أبيات. النشيد الهومرى إذن مجرد إستهلال (prooimion) كها كان يسمى أحيانا في العالم القديم. ولقد وصلنا ثلاث وثلاثون نشيدا (أو إستهلالا) هومريا. وتحتل من بينها ستة أناشيد مكانة خاصة لما لمن أهمية كبرى. وهي نشيد رقم ۲ (إلى ديميت) ورقم ۳ (إلى أبوللو) ورقم ٤ (إلى هرميس) ورقم ٥ (إلى أفروديتي) ورقم ٧ (إلى ديونيسوس) ورقم ١ (إلى بان). ومن الملاحظ أن هذه الأناشيد الإستهلالية تنتهى أخرى » ويعنى المقطوعة الملحمية التي سينشدها بعد هذا الإستهلال من هوميروس أو غيره.

والجدير بالذكر أن النشيد الهومرى «إلى أبوللو» هو الذى أوجد الإعتقاد السائد بأن هوميروس كان أعمى. لأن المؤلف يقول أنه إذا سئلت الجموقة: «من أعذب الشعراء؟ ستجيب: رجل أعمى يسكن خيوس ذات الصخور» (بيت رقم ١٧٧). ولقد عارض اللورد بيرون هذا البيت بقوله «الرجل المسن الأعمى في جزيرة خيوس الصخرية» ولكنه كتب إسم الجزيرة خطأ هكذا (Scio) أ

أما النشيد «إلى ديميتر» فهو الذي يسرد بالتفصيل قصة إختطاف برسيفون وتأسيس عبادة أسرار إليوسيس. والنشيد «إلى أفروديتي» هو اللذي يحكى قصة أينياس بن انخيسيس من أفروديتي نفسها وهي الأسطورة التي قامت عليها «إينيادة» فرجيليوس أمير الشعر اللاتيني فلها علاقة بقصة تأسيس روما نفسها. ولقد ترجم

شيللي هذا النشيد إلى الإنجليزية فإكتسب شهرة واسعة في الأدب الإنجليزي والعالمي.

ويختلف شعراء الأناشيد الهومرية عن هوميروس في تصوير الآلهة، إذ ينظهرون عندهم بصورة أكثر صقلا وتطورا. وإن كان هؤلاء الشعراء ينسبون إلى الألهة بعض ما يرد عند هوميروس من هفوات بشرية كالخداع والكذب. وأكثر من ذلك فإنهم يقدمون الآلهة وهم يرقصون فوق الأوليمبوس وتشميرك معهمم ربسة الإنسمجام أو الهارمونيا (Harmonia) وربة الشباب. وهناك ترى كل إله وقد لف ذراعيه حول خصر إلهة ما وراح أبوللو يعزف على قيثارته ! ومع ذلك فإن قصص الألهة عنـ د هؤلاء الشعراء الهومريين قد أصبحت بصفة عامة أكثر تهذيبا وتشذيبًا ولاسيا ما يتصل بالأعمال العنيفة أو الوحشية. كما لم يعد عالم الآلهة مغلقا عليهم بل إزداد إنفتاحا على عالم البشر. ولقد ظلت الأناشيد الهومرية لا شخصية أي لا ذاتية، بيد أن الشعراء لم يخفوا أنفسهم بنفس الدرجة التي تخفي بها هوميروس وراء ملحمتيه. إذ بدأ الشاعر الهومرى الجوال يتضرع للإله أو الإلهة أن تجزيه خيرا على قصيدته بأن تمنحه السعادة، وهذا يعني أن المنشدين الملحميين لم يعودوا مكتفين بهبات الأمراء وشرعوا يفرضون أنفسهم على قصائدهم ومسامع جمهورهم. وفي الجنزء الأول من النشيد الهومرى «إلى أبوللو» الذي كان ينشد في جزيرة ديلوس، وبعد أن يحدثنا المنشد عن الجهاعة المرحة التي تجمعت فوق هذه الجزيرة التي ولد عليها الإلـه أبوللو، يطلب من مستمعيه أن يتذكروه وأن يتلكروا أغنيت فيقول (أبيات : (140 - 170

« أى أبوللو وأرغيس أتمس منكما الرحمة والعطف. وبعد فوداعا لكم جميعاً. ولتتذكرونني من الآن فصاعدا أيتها العذارى! عندما يأتيكن هنا في قابل الأيام أى فرد من أبناء الأرض الكادحين ليسألكن:

يا عذارى أخبرننى أى رجل هو بحق أعذب المنشدين خاءكن هنا، وبعث فى نفوسكن السرور أكثر من غيره ؟ فلتجب كل واحدة منكن، ولتكن إجابتكن الجهاعية: هناك رجل أعمى يعيش فى خيوس الصخرية أغانيه هى أجمل الأغانى جميعا الآن ومستقبلا وساحمل صيتك معى طيبا أينا رحلت متجولا في الأرض عبر المدن وبين كل ساكنيها وسيصدقني الناس أجمعين لأن الحق هو ما أخبرهم به»

وهذه الفقرة تكشف النقاب عن منشد ملحمي محترف يقوم بالدعاية لنفسه ولفنه أمام بنات ديلوس العداري أو بواسطتهن، لأنهن كن يرقصن في أثناء إنشاده، إنه يتباهى بقدراته الفنية ومع ذلك يبدو أنه كان فقيرًا. ومع أن هذا النشيد يقوم على موضوع غير ذاق لأنه يحكى قصة أبوللو، إلا أن ناظمه قد أدخل بعض الكلهات والعبارات التي تحدثنا عن فنه وحرفته وظروف معيشته. ولقد كان القدامي يعتقدون أن هذا النشيد من نظم هوميروس نفسه، ولعل هذا الإعتقاد هو المسشول عن خلق أسطورة أن هوميروس كان أعمى. وهو الأمر الذي قبل به توكيديديس نفسه المؤرخ الحصيف والناقد العالم. ومن العسير أن نقبل بنسبة هذا النشيد إلى هوميروس لأن لغته ليست هومرية تماما، إذ تنقصها الدقة والثبات الهومريان. ومن المحتمل أن المنشد الذي كان على وشك أن ينشد من أشعار هموميروس يحماول تقمص شخصيته، ويطالب لنفسه بالمكافأة التي يستحقها مثل هـذا الشـاعر الموقـر. إنه أسلوب إذن يؤكد به المنشد الهومرى ذاته، لأنه يزج بعمله إلى أعماق الناس، وينتزع إنتباه جمهوره الواسع والمختلط، ويستغل شهرة المكان المقدس - أي ديلوس -الذي تنشد فيه الأشعار. على أية حال فإن صمت الشاعر الملحمي وتخفيه قد إنتهي وإلى الأبد. فهنا تجد المنشد الهومرى رغم قدره المتواضع يطالب لنفسه بقدر من تأكيد الذات. وهذا يعني أن الشعر الذاتي قد بدأ يطرق الأبواب أو بَالأحرى يـطل من بعض نوافذ الشعر الملحمي التقليدي نفسه، وهمو شعر يسطمس ذات الفرد بطبيعة الحال لأنه يتغنى ببطولة الشعوب لا الأفراد (٣٠٠).

## الفصل لن الى

# هيسيودوس: الإنسان الفرد والشاعر المعلم ١ - ما بين الشعر الملحمي والتعليمي

عثل هيسيودوس المرحلة الإنتقالية بين الشعر الملحمى والقصائد السذاتية أو ما نسميه الشعر الغنائ، ولذلك نجده يجمع بين خصائص الملحمة وظهور الروح الفردية وهذا ما سنحاول تبيانه فى الصفحات التالية، بعد الإشارة إلى المتغيرات فى بنية المجتمع الإغريق.

على الصعيد السياسي كان النظام الملكي لا يزال موجودًا إبان القرن الشامن في بعض أنحاء بلاد الإغريق، ولقد كان الملوك والأمراء في بالاطهم - كها رأينا - رعاة الشعر الملحمي وحماة المنشدين الهومريين. فلها جاء القرن السابع حل محل الملك في مناطق كثيرة مجموعة من النبلاء إقتسمت فيا بينها السلطان والامتيازات الملكية فيا يعرف بنظام حكم الأقلية أى الأوليجارخية (Oligarchia) وترتب على ذلك أن شعر أفراد هذه الفئة القليلة الحاكمة بالإزدهار والزهو فحاولوا أن يلفتوا الأنظار إليهم وإلى عهدهم، فتحولوا عن الماضي وركزوا إنتباههم على الحاضر، أى لم يعد المهم الآن هو التغني بالأنموذج البطولي القديم، كها في الملاحم بل الإشادة بالقيمة الشخصية للإنسان الحي والعناية بكيان الفرد الموجود على ظهر الأرض. ومن ثم الشخصية للإنسان الحي والعناية بكيان الفرد الموجود على ظهر الأرض. ومن ثم أنفسهم فتملأ حياتهم وتثريها بتسجيل حوادثها الكبيرة والبسيطة، وسرهم أن يروا أغمالم اليومية موضوعًا لكلهات منغمة يمكن أن يتغنوا بها هم والأجيال القادمة. أعمالهم اليومية موضوعًا لكلهات منغمة يمكن أن يتغنوا بها هم والأجيال القادمة. وكانت هذه الكبرياء الأرستقراطية هي التي ولدت مفهومًا جديدًا لقيمة الإنسان. والمفهوم الجديد يختلف عن المفهوم الهومري القائم على عبادة الكرامة والشرف. إنه والفهوم الجديد يختلف عن المفهوم الهومري القائم على عبادة الكرامة والشرف. إنه

مفهوم يقوم على أشياء أخرى كثيرة كان هوميروس نفسه واعبًا بها ولكنه رآها غير ملائمة للبطولة، فإكتفى بالإشارة إليها فى تشبيهاته المملوءة بمشاهد مستوحاة من الحياة المعاصرة له. أما الآن فقد صارت هذه المشاهد من الحياة اليومية والأعمال العادية هى لُب الشعر وجوهره وسبب وجوده. وهذا تحول ضخم فى الرؤية الإغريقية للفن عمومًا والشعر بصفة خاصة.

ومن المرجح أن الشعر الذي كان موجودًا حتى قبل هوميروس كان يضم نوعًا ذاتيًا ولكنه - أى النوع الذاق - كان يحتل مكانة أكثر تواضعًا من الشعر الملحمى الذي إحتمى بالملوك وتمسح ببلاطهم، فلما إنزوى الشعر الملحمى وخبا نوره الوهاج، كان من الطبيعى أن يبرز الشعر الذاق الغنائ وأن يخرج من مكنه ويحاول بسط نفوذه وتوسيع رقعة شعبيته. ولكن هذا لن يتم سريعًا، بل تدريجيًا، متخذًا أكثر من مسار، لأنه كانت هناك أكثر من وسيلة للتعبير عن الذات. المهم أن الشعر نزل من علياء الملحمة وسماء الملوك إلى أرض الواقع وحياة الشعوب، ليسير على قدمين بين الناس في حياتهم اليومية، ولأول مرة نستطيع أن نعايش الإغريق، وأن نراهم كما رأوا هم أنفسهم في أشعار لا تمسرح الأساطير القديمة بل تتحدث عن صانعها.

ولقد ساهمت الإكتشافات الأثرية الحديثة فى كشف النقاب عن مسار هذا التحول فى مفهوم الشعر الذى يعود إلى أيام هوميروس نفسه، إذ عثر على إناء (إبريق) للخمر فى أثينا مرسوم على الطراز الهندسي وعليه نقش يبدأ بالبيت السداسي التالى:

«ذلك الذي من بين جميع الراقصين يصنع أعذب المتعة »(١١٠).

ويؤرخ هذا الإبريق حامل النقش بعام ٧٢٠ تقريبًا ويبدو أنه كان جائزة منحت لراقص ماهر لا يتبع أسلوبًا زخرفيًّا وإنما يتبنى أسلوبًا راقيًّا في فن الرقص بما أثار إعجاب بعض المشاهدين، ما يهمنا على نحو خاص أن البيت المترجم يتحدث عن مناسبة إجتاعية معاصرة وواقعة بعينها عايشها ناظم البيت، ومع أن كلهات هذا البيت تنم عن حسن إختيار، فهي منتقاة بعناية. إلا أنها تعكس الموروث الملحمي

المالوف الذى ليس من الضرورى أن يكون هومريًا، ومؤلف هذا البيت فيا يبدو ينتمى إلى طبقة إجتاعية أعلى من تلك التي تمتع بها شعراء الأناشيد الهومرية، ومن يدرى؟ لعل الذى نظمه هو نفسه الذى أهداه مكافأة للراقص الرائع، وينبغى أن لا تفوتنا الإشارة إلى أنه حتى في هذا الوقت المبكر أصبحت الكتابة تلعب دورًا بارزًا في عالم الحياة والفنون، حتى أنها قد صارت قادرة على تسجيل الشعر.

وهناك كأس من الطراز الهندسى أيضًا عثر عليه فى بيثيكوساى الواقعة فى جزيرة إيسخيا بخليج نابلى ويؤرخ بما قبل عام ٧٠٠. ونقش عليه القول الإستهلالى الغريب التالى: «أنا كأس نيستور» ويبدو أن هذا الكأس يحمل نقشًا سحريًّا قصد به صاحبه أن يكسب حب من يهواها لأنه مكون من بيتين سداسيين ترجمتها كما يلى:

« دع كل من يشرب من كأس هذا الرجل، يقع على الفور فريسة للرغبة الـ ي توحى بها صاحبة التاج الجميل أفروديتي ٩ (٣٢).

وهنا مرة أخرى نجد الوزن السداسي والأسلوب اللغوى الملحمي هما أدوات التعبير المألوفة، ومن ثم فيمكن أن نستخلص من هذا المثال – وسابقه – أنه في الجزء الأخير من القرن الثامن رغب الناس في التحدث عن أحوالهم السائرة ومشاعرهم الآنية، فلم يجدوا أمامهم سوى وزن ولغة الملاحم. أي أنهم عبروا عن أنفسهم وحياتهم المعاصرة في قالب الشعر الشفوى الموروث والتقليدي، ومع أنه من الطبيعي أن تكون لهذا التراث تنويعاته الحلية والمتباينة، إلا أن جوهره واحد لا يتغير، المهم أن الشعراء الصغار إستطاعوا بعبقريتهم أن يطوعوا الفن الملحمي العملاق لأغراضهم الشخصية الصغيرة، فنجحوا بذلك في تغيير مسار الفن الشعرى كله. لقد أصبح الشعر الملحمي يجزأ إلى مقطوعات صغيرة تعاليج موضوعات معاصرة أي أنه لم يعد شعرًا ملحميًا بالمعني السلم.

وإذا كان الشعر التعليمى قد نبت إنعكاسًا للتغيرات التى طرات على المجتمع والحياة إبان الفترة التى عاش فيها هيسيودوس، فمن الملاحظ أيضًا أن هذا الشعر يضم أعهالًا وقصائد ليس لها من قاسم مشترك سوى أن موضوعها ليس هو الحب

أو الحرب بل العلم والفلسفة أو أى فن من الفنون الحرفية. والجدير بالذكر أن الإغريق لم يعتبروا الشعر التعليمي غرضًا مستقلًا من أغراض الشعر ولكنهم صنفوه تحت إسم «الملاحم» Epe وهذا الفن الشعرى فى الحقيقة قد نشأ عند الإغريق بصورة تلقائية. وقد يزعم البعض أن هذا الفن محكوم عليه بالزوال لأنه يقوم أساسًا على المزج بين عناصر متباعدة ومكونات متنافرة، بيد أن البحث فى إزدهار هذا الشكل الفنى فى العالم القديم (حيث بلغ الذروة لدى الرومان) وأسباب هذا الإزدهار يكتسب أهمية خاصة لأنه سيساعدنا على فهم طبيعة هذا الفن.

ويمثل هيسيودوس بالنسبة للشعر التعليمي ما يمثله هوميروس بالنسبة للشعر الملحمي أي المصدر والمنبع والعلامة المميزة، كلاهما ظهر في فجر الأدب الإغريق. ولكن بينا وضع هوميروس بملحمتيه إطارًا محددًا وثابتًا للشعر الملحمي فإن قصائد هيسيودوس «الأعمال والأيام» Erga Kai Hemerai «وأنسساب الآلهة» Theogonia لا تمثل سوى بداية قوية ودافعة نحو تجارب أوسع وأشمل وأكثر تشعبًا. فليس في قصائد هيسيودوس من وضوح الشكل إلا القليل كها أن الشاعر قد خلع على قصيدة «الأعمال والأيام» بالذات من شخصيته وظروفه الخاصة ما قد حال بين قصيدة «الأعمال والأيام» بالذات من شخصيته وظروفه الخاصة ما قد حال بين الأجيال التالية له ومحاولة تقليدها تقليدًا مثمرًا.

وبما يلفت النظر أن الملامح الرئيسية للشعر التعليمي ترتبط بمالاحم شكلاً الملحمي. بل إن أهم ما يميز الشعر التعليمي هو الإرتباط الوثيق بالملاحم شكلاً ومضمونًا. فني قرون ما قبل الأدب المدون في بلاد الإغريق كان الإنشاد في الوزن السداسي - كها رأينا - هو الوسيلة المثلي لتناقل الاخبار والمعارف جيلاً بعد جيل. ولقد تم ذلك التناقل بطريقتين بميزتين الأولى هي رواية الأساطير شفاهة وقد إنتهت هذه الطريقة السردية بالإغريق إلى الملاحم الهومرية. أما الطريقة الثانية فهي الأسلوب غير السردي والذي شاع بوجه خاص في منطقة بويوتيا وهسي المادة الفولكلورية التي نقحها وصقلها هيسيودوس. إن قبولنا بوجود علاقة ما بين تراث ما قبل هيسيودوس قد يساعدنا على فهم الطابع الهومري المشعار هيسيودوس التعليمية. ويتمثل هذا الطابع أول ما يتمثل في إستخدام الوزن السداسي الملحمي لأداء غرض تعليمي، كها أن أشعار هيسيودوس حافلة باللهجة أو

اللهجات الهومرية وهناك عبارات بأكملها منقولة من «الإلياذة» و«الأوديسيا» يضاف إلى ذلك أن هيسيودوس قد ملأ قصيدتيه بفقرات سردية صيغت بأسلوب ملحمى قدح ولو أنه غير مصقول في بعض الأحيان. صفوة القول أن الشعر التعليمي الذي إبتدعه هيسيودوس كان ذاأصول ملحمية إلى حد كبير. ونما يؤيد رأينا أن الشعراء التعليميين المتأخرين الإغريق منهم والرومان قد ورشوا ذلك عن هيسيودوس. إذ ظلت الروابط وثيقة بين الشعر التعليمي والشعر الملحمي. ولقد إلى كل الشعراء - فيا عدا أوثيديوس (٤٣ ق. م - ١٨ م) - بالوزن السداسي كا إستلهموا التعبيرات الملحمية وتعلموا كيف يمزجون المقطوعات الموصفية باخرى قصصية. وقد فعلوا كل ذلك بوعي كامل وعن قصد معلن ونية واضحة ومبيتة قصصية. وقد فعلوا كل ذلك بوعي كامل وعن قصد معلن ونية واضحة ومبيتة ذلك أنهم توخوا أن يقتفوا أثر رائدهم هيسيودوس في تبني الأساليب الملحمية.

ورابطة أخرى بين الشعر الملحمى والتعليمى نجدها فى مناجاة هيسيودوس، الإفتتاحية لربات الفنون. على أن مناجاة هيسيودوس هذه للإلهات الملهات تمتزج على نحو تلقائ بدعاء إضافى لزيوس راعى العدالة القدير («الأعمال والأيام» بيت ٢ - ١٠)، فنى ذكر زيوس بصفته المميزة هذه فى بداية القصيدة تقليد إبتيدعه هيسيودوس وإتبعه بقية الشعراء التعليميين، أى الإستهلال بمناجاة الألهة المتخصصين والمتصلين صلة وثيقة ومميزة بموضوع القصيدة. هكذا ناجى آراتوس (المولود عام ١٣٥٥) فى مطلع قصيدته «الظواهر» زيوس، وهذه القصيدة تعد صياغة شعرية بالوزن السداسي لأبحاث فلكية، وهو يناجى زيتوس لأنيه بالأساس رب السهاء والأفلاك. وبالمثل ناجى كل من لوكريتيوس (حوالي ٩٩ - ٥٠) وأوفيديوس والأفلاك. وبالمثل ناجى كل من لوكريتيوس (حوالي ٩٩ - ٥٠) وأوفيديوس فرجيليوس (أفروديتي). وفعل فرجيليوس (١٩٠ - ١٩) نفس الشيء عندما نظم «زراعياته» إذ إستهلها بمناجاة فرجيليوس (١٠٠ - ١٩) نفس الشيء عندما نظم «زراعياته» إذ إستهلها بمناجاة فرجيليوس (١٠٠ - ١٩) نفس الشيء عندما نظم «زراعياته» إذ إستهلها بمناجاة

### ٢ - الأعمال والأيام

لعل «أنساب الآلهة» تعد إحياء للشعر القديم الله كان موجودًا قبل هوميروس وإقتصرت موضوعاته على قصص الآلهة دون البشر. أما قصيدة «الأعمال والأيام، فهي قصيدة تدور حول موضوع شخصي وقضية ذاتية. لقيد وضيع هيسيودوس نفسه في مقابلة أو معارضة سافرة للموروث البطولي فنجده يناقض ويناهض هوميروس وتصويره للحياة التي كانت تتركز حول النبلاء والأمراء في قصور الملوك. ذلك أن هيسيودوس قد رأى الحياة من زاوية الفلاح الكادح، الذي تطحنه مشاكل حياته ومشاغل أعهاله وهموم حاضره. وإذا كان هوميروس يقدم لنا ماضيًّا متوهجًا ودراميًا فإن هسيودوس بواقعية لا تعرف التردد يصور الحاضر المضنى وغير الواعد بأية مكافأة من نوع خاص للمكدودين سوى للذة الحياة بضمير مستريح. وتحكى الأساطير أن هيسيودوس دخل في مسابقة شعرية مع هـوميروس. وفاز الأول الذي أعطاه حكم المسابقة - الملك بانيديس (Paneides) - الجائزة المرصودة. وقد تكون هذه الأسطورة من ذلك النوع التفسيري، بمعنى أنها حيكت لتبرر الإختالاف الواضح بين الشاعرين وإزدياد شعبية الشاعر الأحدث على حسباب زميله الأقـدم. وتسلط الأسطورة مزيدًا من الضوء على نفسها عندما تقول أن هيسيودوس كان قد هزم أمام هوميروس عندما تبارزا فقرة بفقرة، بيد أن الجائزة أعطيت له لأنه إجمالًا يتغنى بالزراعة والسلام لا بالحرب والضرب والتخريب. وهكمذا تضع الأسطورة هيسيودوس في مكانه الصحيح الذي إختاره هو لنفسه.

لقد أوضح لنا هيسيودوس منذ إفتتاحية «الأعهال والأيام» التي تضمنت الدعاء لزيوس رب العدالة أن فكرة العدالة هي بيت القصيد. بـل إنـه يعـود فيقـول (ب ٧٧٠ - ٧٨١):

«أنصت لصوت العدالة وأهجر أية فكرة للعنف، هذا هـو القانون

الذى وضعه زيوس للبشر. إن الأسماك والحيوانات المفترسة والطيور المتوحشة تأكل بعضها بعضا لأنها ليست لديها أية فكرة عن العدالة. أما البشر فقد وهبهم زيوس العدالة، وهي الستى ثبت أنها أحسسن ما يملكون على الأرض. لأن زيوس يهب الرحاء والإزدهار لكل من يرى الحق ويرغب ف أن يتناقش حوله».

ويقول هيسيودوس عن العمل الشاق وقيمته (ب ٣٠٢، ٣٠٨ - ٣٠٩) ٣١١ من نفس القصيدة):

« الجاعة رفيق دائم للرجل العاطل، ومن العمل يصبح المرء غنيًا، ويمثلك قطعانًا من الماشية والأغنام. وبالعمل أيضًا بصبح الإنسان أكثر قربًا من الآلمة، ليس العمل عارًا ولكن العار أن لا تعمل ».

ويسمى هيسيودوس اللص « نائم النهار » (hemerokaites). ولعل هذه العهارات الوعظية والأمثال الحكية من الموروث الشعبي المألوف الذي كان الفلاحون وغيرهم يرددونه قبل هوميروس وحتى عصر هيسيودوس، ومين ثم فيإن عميل الأخير إقتصر على مجرد التقاط وإعادة صياغة هذه الأقوال صياغة شمعرية عصرية. وإن كان ذلك قد حدث فعلاً فإنه لا يعبب هيسيودوس، بسيل على النقيض من ذلك يعيل لأشعاره قدرًا أكبر من الأهمية. لأن المصدر الشيعيي هو الذي صنع أعظم أعمال الشعراء التعليميين وغير التعليميين، هو الذي يشكل السبب الرئيسي لنجلح الأعمال الفنية بصفة عامة.

وفى قصيدة « الأعهال والأيام » يضع هيسيودوس تقليدًا آخر فى الشعر التعليمى الا وهو أسلوب « الخطاب المفتوح » ، وهذا الأسلوب بلا شك يزيد من وقع الإرشاد على النفوس فى الأشعار التعليمية ، فهيسيودوس دائمًا يخاطب أخاه بيرسيس ، وف خطابه يمتزج عنصر الإحساس بالمرارة وحسن النية يقول مثلًا فى بيت ٢٨٦ :

« إننى أخاطبك أنت يا بيرسيس أيها الأحمق إلى حمد كبير وسوف أخبرك . . . ».

ويؤنب الشاعر أخاه بسبب ظلتمه الفادح، إذ إغتصب نصيب هيسيودوس في

الميراث، ورشى السلطات المحلية أو كها يسميهم هيسيودوس مستخدمًا المصطلح الهومرى «الملوك». ولأنه من ناحية أخرى متكاسل ويسرى أن التعدى على حقوق الغير والظلم هما أقصر وأسهل طريق نحو تحقيق كسب غير مشروع ولكنه سريع (ب ٢٧ - ٤٠٤).

وينصح هيسيودوس أخاه بيرسيس بأن يختار الصراط المستقيم وأن يتجنب طريق الضالين، لأن السياء تتولى ثواب المستقيمين وعقاب المسيئين هم ومدنهم (ب ٢١٣ – ٢٤٧). ويقول لبيرسيس «إسمع يا بيرسيس إنه لمن السهل أن يأق المرء أعمال الشر، والصعب هو أن يكون الإنسان ممتازًا، لذا فأنصت لنصيحتي، ونحي جانبًا عنك الخجل المزيف من العمل اليدوى، وإجتنب الأساليب الحسيسة» (٢٨٦ وما يليه).

ورغم أن هذه المواعظ مزدوجة أى قصد بها هيسيودوس إلى جانب أخيه الجمهور العريض، ولا سيا أولئك المرتشين من الحكام والذين كانوا يرون أن الحق والعدل يكنان فى القوة والبطش (ب ٣٨ - ٣٩). ومع أننا لا نشك فى أن هيسيودوس كان يخاطب أيضًا فلاحى بويوتيا المكدودين الذين لا يملكون إلا التمسك بفضيلة العمل والعدل أساسًا للحياة وسببًا للوجود، إلا أن بيرسيس يأتى دائمًا فى المقدمة بين ثنايا قصيدة هيسيودوس، وبهذا الأسلوب كسب العمل الأدبى التعليمي سلاحًا قويًّا، سواء تم ذلك بطريقة تلقائية أو بصورة متعمدة من جانب الشاعر. ذلك أنه من الطبيعي أن يضع السامع أو القارئ نفسه موضع بيرسيس كلها صنب خليه هيسيودوس هجومه أو إرشاداته، وبالمثل يستطيع القارئ أن يعتسبر تسزلف لوكريتيوس لميميوس موجهًا له هو، وبمقدور نفس القارئ أن يأخذ تبجيل فرجيليوس لمايكيناس على أنه يستهدفه هو شخصيًّا.

في قصيدة «الأعمال والأيام» يخاطب هيسيودوس الفقراء الـذين لا يـذكرهم هومبروس إلا لمامًا ولا يلعبون دورًا بارزًا في الأدب الإغريق بصفة عامة. وقرية هيسيودوس نفسها أسكرا قرية معزولة في بويوتيا ومن العسير الوصول إليها. وهي لا تعجبه شخصيًّا بسبب بردها الشتوى القارس وحرها الصيفي الخانق. ومع ذلك فالشاعر لم يرحل عنها قط، ولم يعبر البحر سوى مرة واحدة عندما أبحر من أوليس

إلى الجزيرة المقابلة أى يوبويا التي لا تبعد كثيرًا عن مسقط رأسه. وفى هذه الجزيرة وأثناء هذه الزيارة فاز هيسيودوس مجائزة مدينة حالكيس فوهب الجائزة إلى ريات الفنون على سفح جيل الهيليكون. ويقال أن هيسيودوس عزف عن الترحال حتى لا ينقطع عن عمله فى الحقل أو حتى لا يبتعد عن مقر ربات الفنون.

وفى أبيات ٣٨١ ـ ٧٦٤ يقدم هيسيودوس النصائح العملية المباشرة لمهارسة سائر الأعمال الزراعية، وأهمها جميعا النصيحة بضرورة أن يمتلك الفلاح منزلا وزوجة وثورا للمحراث، حتى لا يحتاج إلى الإستعارة من الغير فهذا أمر معيب. وينصح الشاعر بتنظيم النسل متسائلا أليس من الأفضل أن يكون للمرء طفل واحد يعيش فى رخاء؟ وفي حالة إضطرار الفلاح للإستعانة بخادمة فلتكن بلا أطفال! (٢٣٠) يشير هيسيودوس على الفلاحين أن يحتاطوا لبرد الشتاء القارس منذ أيام الصيف الحار نفسها. ثم يختم هذه الفقرة بوضع مبادئ متفرقة للحياة أهمها السن المناسب للزواج والحكمة في التدبير وكياسة التصرف. أما في أبيات ٦٦٥ ـ ٩٢٨ فيورد قائمة بالأيام المحوسة والتي ينبغي على المرء ألا يعمل فيها.

ومن الواضح أن قصيدة « الأعمال والأيام » تعكس بالفعل حياة فلاح فقير لا حياة رجل غنى أو أمير. ويبدو بعدها الأخلاق محدودا إذ لا يترك مجالا واسعا للكرم ولا للتفضل بفعل الخير أو التعاطف مع الفقراء أو الضعفاء غير المحظوظين. كما أنها من الناحية الدينية تضم بعض الخزعبلات التي كان هوميروس قد تخطاها وتخلص منها. يبد أن التركيز على فكرة العدالة كمبدأ كونى غام قد تقدم بنا خطوة للأمام في رحاب الفكر الديني.

تعد قصيدة «الأعمال والأيام» الخيطوة الأولى على طريق التامل الفلسيق التشاؤمي. وهذا ما يمكن أن ندلل عليه من نظرة هيسيودوس للمرأة فهي نظرة لا تتميز بليبرالية هوميوس شاعر البطولة. حقا إن هيسيودوس يقول (٧٠٢) أن المرء ما إستفاد قط خيرا من زوجة صالحة، وما أصابه قط أسوأ من زوجة طالحة فهي لعنة قاتلة. غير أنه بصفة عامة يعتبر المرأة فخا منصوبا للرجل أي غيواية تقوده للهلاك (٣٧٣ ـ ٣٧٥). وهذا أمر واضح في أسطورة باندورا عنده، فهي أولى النساء وأم الشرور وأس العذاب في الحياة البشرية. بل هي الخلوق الجميل

الذي صنعه الألهة وبعثوا به إلى الأرض من أجل تعليب الرجال. لقد غضب زيوس عندما سرق بروميثيوس النار من أجل الناس فأمر هيف ايستوس إله الصناعة والحدادة بتشكيل «باندورا» التي يعني إسمها «مانحة كل الهـدايا» أو «حاملة كل الهدايا » ومن ثم فقد ترمز إلى الأرض نفسها أم الأشياء جميعا. على أية حال كان الذى إستقبلها على الأرض هو أخ غبى لبروميثيوس ويدعى إبيميثيوس. لقد زين هيفايستوس باندورا بكل الهدايا التي وهبها لها الآلهة فحملتها في إبريق يقبع في قاعه الأمل، وهو ما قد يعني الدواء لكل مآسي الإنسانية. المهم شرعت باندورا تبعثر ا هداياها أى شرورها فى أركبان الدنيا فإمتلأت الحياة بالرذائل والرزايا(٢٤). بيد أن باندورا كانت حريصة داعًا على أن تضع الغطاء فوق الابريق قبل أن يتمكن الأمل من الإفلات والخروج للناس المتلهفين على أية بارقة للأمل. ولذا فإن آلاف الشرور تهيم بين الناس وتملأ دروب الحياة في البر والبحر، ولا يـزال الأمــل محبـوسا في الإبريق. ومن ثم فالحالة البشرية مستعصية وميئوس من شفائها. بيد أن هيسيودوس يقدم حلا إيجابيا وحيدا إنه العمل، الأمل الوحيد الباقي للإنسان لكي يتحمل الحياة الدنيا. وأفضل الأعمال هي الزراعة لأنها توفر الأمن الغـذائ وتقضى على المجـاعة. ومع أن هيسيودوس يعرف تفاصيل العملية الـزراعية إلا أنـه ليس سعيدا بها، إذ تسعده أكثر بعض سويعات الراحة، عندما يجلس في ظل صخرة ليشرب الخمسر واللبن أو يأكل الخبز وبعض قطع اللحم البقري. وهي سويعات نادرة في حياته. المهم أنه بالنسبة لهيسيودوس العمل البطولي هو عمل الفلاح في مقابل عمل أبطال الحرب الهومريين.

وإذا كان هناك شيء من التشاؤم عند هوميروس فإنه مغلف بالعظمة البطولية المهرة. أما تشاؤم هيسيودوس فمباشر وسافر. إنه يقول بوضوح شديد وتأكيد قاطع أن البشرية تسير من سيء إلى أسوأ، في البداية كان العصر الذهبي القديم قدم الإنسانية، إنه عصر الوفرة والكثرة، الرخاء والإسترخاء، عصر السلام والأمان في ظل حكم «الإله» أو «الملك» كرونوس. وعندما إختفت هذه السلالة البشرية الذهبية من على سطح الأرض حلت محلها سلالة أخرى «فضية» وتلتها سلالة الرابعة سلالة الأبطال. وهي السلالة السيلاة السيلة السيلاة السيلاة السيلاة المابعة سلالة الأبطال. وهي السلالة السيلاة المرابعة الملائة الأبطال.

لا تستمد إسمها من أى معدن من المعادن، كما أنها السلالة التي إنقسرضت ف الحروب حول أنبوار طيبة وطروادة. وبعدها جاء عصر السلالة الخامسة الحديدية أى العصر الحديدى الذى يتحدث عنه هيسيودوس فيقول («الأعمال والأيام» بيت ١٧٤ وما يليه):

دليتني لم أكن بين رجال الجيل الخامس، بل ليتني مت قبله أو ولدت بعده. فالسلالة التي توجد الآن هي حقا سلالة حديدية ولا راحة لأحد فيها من الأسي والإرهاق نهارا والهلاك ليلا...»

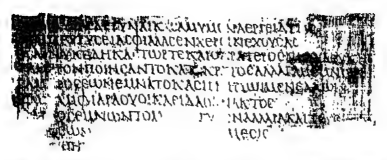
ومن هذه الأبيات يتضح بما لايدع مجالا للشك أن هيسيودوس يرى أن التاريخ تطور مطرد نحو الأسوأ أى أنه تدهور تدريجى. وهذه نظرة تشاؤمية للحياة والحضارة البشرية. ويفسر هيسيودوس هذا التدهور المتصل فى أحوال السلالة البشرية بان الألمة يكنون لها سوء النية والحسد والحقد، ولكننا يمكن أن نعلل سيطرة هذا التشاؤم على أشعار هيسيودوس بظروفه الخاصة وتجربته المريرة فى الحياة كما رأينا

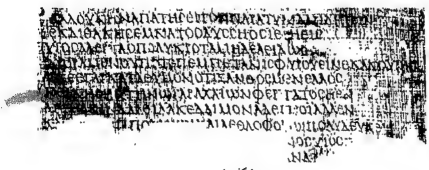
حقا إن هوميروس يشير إلى «الأقدار السياوية» التى تصدر في هيئة أحكام وتشريعات شفوية لتصبح بمثابة قوانين غير مكتوبة لها قداستها، وذلك قبل أن تكتب الدساتير. ويتحدث هيسيودوس بمرارة المجرب عن هذه القوانين التى غالبا ما تحور لصالح الملوك والأمراء. ولذلك فهو يخاطبهم وينذرهم بأن لا ينسوا أو يتناسوا إنتقام الآلمة. فهناك «عشرة آلاف مثلثة» (أى ثلاثون ألفا أو عدد لا حصر له) مسن الأرباب الخالدين بمشون على الأرض مختفين وسط الضباب ليراقبوا تصرفات البشر. وزيوس الذى لا يغمض له جفن سيعاقب الأشرار في النهاية. وكها عقد هوميروس على درع أخيلليوس مقارنة بين مدينتين إحداهما في حالة حرب والأخرى في حالة مل فإن هيسيودوس يعقد مقارنة بين مدينتين أخريين، في إحداهما تسود العدالة وفي الثانية يهيمن العنف والظلم. ولكن هيسيودوس على يقين تام بوحي من نظرته التشاؤمية بأن العدل ضعيف كل الضعف أمام عنفوان الظلم وجبروته. وهو يثبت التشاؤمية بأن العدل ضعيف كل الضعف أمام عنفوان الظلم وجبروته. وهو يثبت الطاثر المغرد، ثم طار به إلى أجواز الفضاء قائلا له في خيلاء:

دأيها المخلوق البائس، لماذا تصرخ؟ ها أنا، وأنا أقوى منك كثيرا قد أمسكت بك في قبضتي، وعليك الآن أن تلهب أينا شئت أنا، هذا مع أنك طائر جميل الصوت. إنني أستطيع الآن إن أردت أن أجعلك غدائي، وأستطيع أيضا إن شئت أن أطلق سراحك. أيها الطائر البائس إنه أحمق من يحاول مقاومة الأقوى منه، لأنه لن يستطيع أن يزحزحه، ولن يناله من المحاولة إلا الألم والعار».

وهكذا فإن هيسيودوس الذى لا يفصله عن هوميروس زمن طويل يأتى مناقضا له فى كثير من النواحى، فحتى عندما يورد قصة سبق لهوميروس أن رواها يعطيها معنى جديدا، وهذا أمر واضح فى أسطورة بروميثيوس الذى خدع زيوسَ عندما قدم له عظام الذبيحة ملفوفة فى كثير من الدهن، بدلا من أن يقدم له صافى اللحم، فهو عند هيسيودوس ليس مشهدا كوميديا بل مصدر للشرور التى أصابت الناس، وبصفة عامة يفتقد هيسيودوس سلاسة وعذوبة الشعر الهومرى، ولكنه يتفوق عليه فى الأقوال المحكمة والمأثورات، وفى محاولته التعمق فى فهم الموقف الإنسان فى هذا الكون. لقد طور هيسيودوس لنفسه فكرة عن ماهية الآلهة الذين وجد فيهم العزاء الكون، لقد طور هيسيودوس لنفسه فكرة عن ماهية الآلهة الذين وجد فيهم العزاء المعقورين المظلومين، ورمزا خالدا لإنتصار النظام على الفوضى، وضهانا لسير

وترك هيسيودوس بصهاته أيضا على تاريخ الشعر التعليمي في كافسة الاداب بالبناء غير المحكم الذى نظم فيه قصيدته والأعهال والأيهام، فحسن الملاحظ أن العناصر المكونة لهذه القصيدة لا ترتبط ببعضها البعض إلا بخيسوط واهيسة يمسكن فصمها. فنحن ننتقل في القصيدة من قوائم كاملة للحكم والأمثال، إلى أحداث ملحمية الطابع، إلى إستطرادات بعضها يتصل بالترجمة السذاتية للشهاعر نفسه، وبعضها الآخر بعيد عن ذلك كل البعد، ثم نصل إلى مجموعات من الأفكار المفيدة حول الزراعة، وتحذيرات متشائمة عن الملاحة (أبيات ١٩٨٨ - ١٩٤٤). فلا غرو إذن أن النقاد بعد تحليل دقيق لهذه القصيدة قد وجدوا ما يبرر الشكوك التي دارت حول وجود بعض التحريف أو الإقحام في أبياتها، ولو أن مثل هذا التشتت في بنية القصيدة قد يعود إلى نقص في تقدير هيسيودوس وحكمه على الأشياء ومدى إرتباطها بموضوعه الأصلي. المهم أن هذه الخاصية قد إنسحبت على بقية الشعراء التعليميين





شكل ٥ شذرات بردية عثر عليها في مصر وتحمل بعض اللقرات من قصيدة «المثيلات» المنسوبة إلى هيسيودوس (P. Berol، 9739)

من بعده، حتى أن شعراء العصر الهيللينستى وهم المشهورون بالتدقيق والتحقيق قد تأثروا بهذه السمة الهيسيودية، وتعلموا كيف يستغلون بمهارة وحذق مشل هذه الإستطرادات بهدف إضفاء الزخرف على عملهم الشعرى.

وبغض النظر عن هذه التأثيرات الملموسة لقصيدة «الأعال والأيام» على التراث الشعرى التعليمي عند الإغريق والرومان، فإن هذه القصيدة قد أصبحت من أمهات الأشعار التي أثرت في كل الفنون الشعرية بالعالم القديم، فلهذه القصيدة بصهاتها الواضحة على الشعر الغناق والمسرحي وعلى الفكر الأخلاق والسياسي. نضرب لذلك مثلا برؤية هيسيودوس التي سبق أن ألحنا إليها - عن «العصر الذهبي» الذي يُختلط فيه الرخاء الزراعي بمفهوم العدالة، فكلاهما يسرتبط بفكرة الماضي الذي ولى ولن يعود مرة أخرى (أبيات ١١٧ - ١١٩، ٢٢٥ - ٢٣٩). لقد مارست هذه الفكرة تأثيرًا كبيرًا على العديد من الشعراء مئسل آراتوس ولوكريتوس وفرجيليوس وتيبوللوس بل وعلى فيلسوف مثل أفلاطون. ومازالت لها المارها الباقية. في الإداب الحديثة.

#### ٣ - أنساب الآلمة

وتبدو قصيدة «أنساب الآلهة» وكأن مؤلفها قد نظمها بإيعاز من ربات الفنون نفسها. وقد تكون هذه القصيدة أول نتاج للشاعر الذي يجاول فيها ترتيب مجموعة من الأساطير المتفرقة بأن يعطى لها نظاما متاسكا. ولعله أول من فعل ذلك لأن عمله هذا صار مرجعا في مسألة بداية الأشياء ولاسيا تسلسل نسب الآلهة. وفي هذه القصيدة يتحدث هيسيودوس كها لو كان رجلا عمرًا عن بقية الناس، أو كأن الآلهة منحته قدرات خاصة تمكنه من النفاذ إلى خبايا الأمور. فهو لا يرتدد ولا ينتابه الخوف من إحتال الخطأ. ولما كانت القصيدة تضم عددًا وافرا مسن الزيجات الإلهية وبالتالي عمليات التناسل المستمرة، فإن ذلك قد يوحى بأن مسار القصيدة آلى بحت. بيد أن المدقق في أبياتها يستشعر نوعا من التخطيط والتدبير في مسيرة الكون والكائنات، كها يحس بليء من الجاذبية لمتابعة عمليات الرواج والإلجاب الإلهية هذه.

ويرى هيسيودوس أن نمو العالم والآلهة يتم في حركة بطيئة ومضية من الفوضي إلى النظام. فني البداية كانت والفوضي (Chaos) وإريبوس (Erebos) والليل (Nux) فأنجبوا السياء (Ouranos) والنهار (Hemera). وتزوج أورانوس من والأرض جايا فأنجبوا السياء (Quranos) والنهار (المساعة والمردة. وكليا تقدم الزمن للأمام حل الألهة على عناصر الفوضي في الكون. حتى جاء كرونوس (Kronos) فإستوى على العرش بعد أن خلع وخصي أباه أورانوس، وإستولى على الحكم الكون. ومن بعده جاء إبنه زيوس فتربع على عرش السياء بعد أن فعل بأبيه كرونوس ما فعله الأخير ببأبيه. ولما هدد العيالقة جيجانتيس والمردة تيتانيس السلطة الإلهية، هزمهم زيوس وأخوته أرباب الأوليمبوس شر هزيمة والقوا بهم في الظلام. ولكن لا تزان مع ذلك هناك بعض عناصر الإضطراب والفوضي. فهناك والقوة التي تحمل والقدر و والموت و الموت والخومام والمنطة الإغياء اللهناء والمؤماء والمؤمن والمؤمن والمؤمن والمؤماء والمؤماء والمؤمن والم

الحق ورمز (العدالة) و (السلام) و (روح القانون).

وتتكون القصيدة من مقدمة (بيت ١ - ٣٥) عبارة عن تضرع إلى ربات الفنون ووصف للقاء الشاعر معهن. وجاء في هذا الجزء قول الشاعر (بيت ١ - ١١):

دعنا نبدأ فى أغنية ربات الفنون، ساكنات الميليكون، الـلائى يملكن جبـل الهيليكون العظيم والمقدس، ويرقصن بأقدامهن الناعمة حول النبع القرمزى وحول ملبح زيوس القدير. فبعد أن إغتسلن فى مياه بيرميسوس أو نبع هيبوس أو أوليمبوس المقدس قمن برقصات ساحرة ورشيقة فوق قمة الهيليكون. ثم إنسابت خطاهن وعلى الأقدام إنتقلن من ذلك المكان ليلا، يلفهن هواء كثير وسرن الواحدة تلو الأخرى وهن يغنين بصوتهن الرخيم، ويبتهلن إلى زيوس لابس الـدرع أيجيس، وهيرا مليكة السهاء والأرض».

ثم يقول هيسيودوس بعد ذلك (بيت ٢١ - ٣٤):

«لقد علمت ربات الفنون هيسيودوس أغنية جيلة بينا كان يرغى أغنامه على سفح الهيليكون، وقبل كل شيء فإن ربات الفنون «المؤساى» بنات زيوس لابس الدرع أيجيس خاطبنه بهذه الكلمات: أيها الرعاة قاطنو الحقول. ياللأشياء السيئة التي تستوجب لومكم، إنكم مجرد بطون شرهة. أما نحن فنعرف كيف نلبس أكاذيب كثيرة في أقوالنا ثوب الحقيقة، ونعرف أيضا كيف نتغنى بالحقائق عندما نريد.

هكذا تحدثن بنات زيوس العظيم ذوات اللسان الفصيح، وبعد أن قطعن فرعا من شجرة الغار المزهرة أعطينى صولجانا، وأوحين إلى بأغنية ربانية، لكى أتغنى بالأشياء التي ستحدث وبما حدث بالفعل، وأمرنني أن أمجد سلالة المباركين للأبد».

فهيسيودوس كها يفهم من هذه الأبيات يرى مثل هوميروس بأن الشعر إلهام ولكنه يختلف عنه فى تخفيف درجة الإلهام هذه، وبالتالى زيادة دور الشاعر فى العملية الإبداعية. إذ لا يرى هيسيودوس فى ربات الفنون سوى مجرد ملهات ذوات لسان فصيح وقول بليغ، يجدن الرقص الساحر والغناء الآسر والكلام المقنع والنافع. وإقتصر عملهن بالنسبة لهيسيودوس على تزويده بصولجان الشعر، كها أوحين إليه

بالأغان. وهذا يعنى أنهن أعطين لأشعاره قوة ربانية كبيرة، ولكنهن لم يعسطينه الأشعار نفسها كما حدث بالنسبة لحوميروس، وإنسجاما مع هذه الرؤية عن الإلمام فإن هيسيودوس يعطى للشعر وظيفة أساسية هي تنمية معارف الناس، والأخسذ بيدهم فها ينفعهم في دنياهم وآخرتهم (٢٥).

ويتلو ذلك الإستهلال بمناجاة ربات الفنون في قصيدة «أنساب الآلهة» ما يمكن أن نسميه برولوج ثاني (بيت ٣٦ - ١١٥) وفيه يقول الشاعر:

« دعنا نبدأ من ربات الفنون بنات زيوس من منيموسيني (ربة الـذاكرة) الـلائي يتغنين بكل شيء في السهاء والأرض ».

وفى أبيات ١١٦ - ١٥٣ يقول هيسيودوس أن بداية الأشياء جاءت من الفوضى ، ثم يتحدث عن زواج «أورانوس» (السهاء) من «جايا» (الأرض) ونسلها. وفى أبيات ١٥٤ - ٤١٠ يثور أبناء أورانوس وجايا، أى المردة التيتانيس والعهالقة جيجانتيس، ضد أبيهم أورانوس، ويقطعون أوصاله ويفصلونه عن جايا الأرض.

ثم يتحدث الشاعر عن عملية الزواج والتناسل بين التيتسانيس. وفي أبيات 11 - 201 يقدم لنا مشهدًا عرضيًا عبارة عن نشيد يكرم فيه الشاعر هيكان بنت أحد التيتانيس، وهو كويوس، من زوجته فويبي، وهيكان كيا يقول هيسيودوس تحظي بمكانة خاصة لدى زيوس، ويمكنها أن تهب الناس كثيرًا من الخيرات. وفي أبيات 20% - 20% يتحدث هيسيودوس عن سلالة كرونوس وريا، فزيوس هو أصغر أبنائهها، يثور على أبيه ويخلعه عن عرش الكون، وفي أبيات 20% - 217 يولد بروميثيوس إبن أحد التيتانيس وهو يابيتوس، ويخدع بروميثيوس زيوس في نصيبه من القرابين ويسرق النار من السهاء، ويرد زيوس الغاضب على ذلك بإرسال باندورا جدة النساء الأولى، كها يوضع بروميثيوس في الأغلال ويسلط عليه نسر كبير باندورا جدة النساء الأولى، كها يوضع بروميثيوس في الأغلال ويسلط عليه نسر كبير النبهش كبده، الذي يجدد له بليل كلها نفد ليستمر عدابه للأبد. وفي أبيات النبهش كبده، الذي يجدد له بليل كلها نفد ليستمر عدابه للأبد. وفي أبيات الطرف الأول.

وفى أبيات ٨٠٠ - ٨٨٠ تلد جايا الأرض سلالة جديدة متمثلة فى الوحش تيفويوس الذى يصيبه زيوس بصاعقته. وفى أبيات ٨٨١ - ٩٥٥ بعد أن هزمت سلالة كرونوس كل الشرور يتلقون نصيحة جايا ويختارون زيوس ليكون ملكا عليهم. ثم يصف الشاعر زيجات زيوس وبقية الألهة. وفى أبيات ٩٥٦ - ١٠٢٢ يتحدث الشاعر عن أبناء الشمس الأدميين، وأبناء الإلهات من البشر ويتطرق «للمثيلات» (٢٦٠).

من الواضح إذن أن «أنساب الآلهة» دراسة أسطورية لاهوتية، تسير على المنهج البدائ والمعروف آنذاك أي تتبع خيط النسب. وهي أيضا بمثابة مقدمة لتماريخ العالم. ومع ذلك فالقصيدة أقل تشويقا من « الأعمال والأيام »، حنى أن كوينتيليانوس الكاتب الرومان يقول وقلها يصل هيسيودوس إلى أية درجة من السمو لأن غالبية قصيدته تضيع في الأسماء "(٢٧٧). وهذا يعنى أن هدف هيسيودوس الرئيسي في هذه القصيدة هو نقل المعرفة والتعليم لا المتعة. ومن الملاحظ أنه إستال الألحة التقليديين بآخرين أقل شهرة، وأضاف العديد من المعاني الحبردة تحقوي تم تاليهها مثل « الخصام» وسلالتها من « التعب» و « النسيان» إلى « الجسوع» و « الآلام »، وكذا سلالة «الليل» (أبيات ٢٢٦ وما يليها). بل إنه جعل من إيروس (Eros) أي « الحب » الذي كان في الأصل إلمًا محليا في ثيسبياي (Thespiai) بإقليم بويوتيا قوة كونية عظمين. إنه طفل بلا أبُ وهو مولود من «الفوضي» (بيت ١٢٠ وما يليـه). بل إنه جعل «الشائعة» (Pheme) قوة إلهية. وقد يعني هذا أن «الرأى العام» - الذي يبدو كما لو أنه لا يوجد أي مسئول عنه - هو مظهر من مظاهر القوى الإلهية الخفية، تعمل في الناس بلا وعي منهم (أبيات ٧٦٣ - ٧٦٤). ولربما كانت هذه الفكرة أصل المبدأ المعروف والقائل بأن صوت الشعب هو صوت الإله . (vox populi vox dei)

#### ٤ - ما بعد هيسيودوس

وتنسب خطأ إلى هيسيودوس قصيدة «درع هرقل» (Herakleous Aspis). وهي بالطبع تذكرنا بوصف هوميروس لدرع أخيلليوس في «الإلياذة»، وتؤرخ هذه القصيدة لعام ٢٠٠٠ تقريبا وتقع في ٤٨٠ بيتا. وترد أحيانا الست وخمسون بيتا الأولى منها ضمن قصيدة «المثيلات»، وهي تتناول قصة ألكيني وأمفيتريون ومولد التوأم هرقل وإيفيكليس ثم مغامرات هرقل. ويستغرق وصف تسلح هرقل ١٧٨ بيتا، إذ يرد فيه وصف درع هرقل والمشاهد المنقوشة عليه. وتتضمن القصيدة كذلك وصفا للصراع بين هرقل وكيكنوس الوحش إبن الإله آريس، ودرع هرقل مثل درع أخيلليوس عند هوميروس من صنع هيفايستوس. وعليه مشاهد من أساطير الألهة، ومن الحياة اليومية. وهذه القصيدة بصفة عامة تظهر حالة الشعر الملحمسي التعليمي عندما وصل إلى ما وصل إليه من التدني والتدهور.

وتنسب إلى هيسيودوس أيضا قصيدة «قائمة النساء» (Gynaikon Katalogos) والمعروفة بعنوان آخر هو «المثيلات» (Heoiai). ذلك أن كل فقرة فيها تبدأ بعبارة «أو مثل الكينى (أو أية بطلة أخرى)...». والهدف الواضح للقصيدة هو تبيان كيف أن نساء كثيرات من الماضى كن طيبات ممتازات ففزن بحب الألهبة (مثل...)، ثم يسرد الشاعر قصة هذه المرأة أو تلك وإبنها أو إبنها من هذا الإله أو ذاك. ومن الشدرات التى وصلتنا من هذه القصيدة يتضح أن أسلوبها لا يرقى إلى مستوى الشعر الملحمى - التعليمى وكأنها من نظم تلميذ يقلد أسلوب مؤسس المدرسة هيسيودوس.

ذلك أن هيسيودوس يعتبر مؤسسا لمدرسة من الشعراء الله إتبعلوا نهجمه ولو أنهم ليسوا بأهمية أتباع هوميروس. إنها على أية حال مدرسة للشعر شغلت نفسها بالأخلاقيات وكتابة تواريخ أو حتى أساطير منظمة ومرتبة. وأهم من ذلك أن

هيسيودوس يعتبر خير من مهد لظهور الشعر الغنائ، فهنو أول من تحدث عن همومه الخاصة في شعره. ويتميز هيسيودوس بالموهبة المقترنة بقدر كبير من الميل لتأكيد الذات، والإهمام بالأخلاقيات وتصنيف أو ترتيب المعلومات. وهذه كلها تعد بذورا صالحة توضع فى تربة العبقرية الإغريقية حيث ستنبت منها مستقبلا الفلسفة الإغريقية والفكر الأخلاق والمنهج العلمي. فكما عبر هيسيودوس عن فكره الأخلاق والديني بالوزن السداسي هكذا سيستخدم نفس هذا الوزن في أعمال الإعلام الديني والفلسن إبان القرن السادس والخامس. يضاف إلى ذلك أن رؤية هيسيودوس (وهوميروس) عن الإلهام في الفن قد إستمرت سائدة في عالم الفكر والأدب حتى الفترة الكلاسيكية، بل وما تزال حية إلى يومنا هذا. فأفلاطون يرى أن الشعر الهام وإعتبر سيمونيديس ليس فقط حكيا (Sophos) بل ربانيا (Theios). وكان الشعراء برأى أريستوفانيس (( الضفادع ، ٦٨٦) معلمين للبشرية. ولم يتردد هـذا الشاعر في أن يصف الجوقة في مسرحه على أنها مقدسة لأنها تخدم إلىه الخمسر والمسرح ديونيسوس ( الضفادع ، ١٠٣٠ وما يليه ( والـزنابير ، ١٠٤٣) ـ ولم يتـورع عـن أن يخلع على نفسه لقب «طارد الشرور» (alexikakos) وهو لقب شعائري من ألقاب الألهة. وسمى نفسه كذلك «المطهر لوطنه» (kathartes قيارن «الأخيارنيون» أبيات ٦٤٨ وما يليه). ونحن نرى فى كل ذلك - وغيره الكثير - ترديدا الصداء شعر وفكر هيسيودوس في قصيدته «الأعمال والأيام» و «أنساب الألهة».

## البُابُ الشابي

## الشعر الغنائي وإزدهار الذاتية

«أى سافوا أيتها المقدسة! يا ذات الشعر البنفسجى والبسمة العذبة! إن أتلهف للحديث إليك، بيد أن الحياء يمنعنى، العذبة! إلى أتلهف

« إن كانت الرغبة فى قلبك من أجل الخير والجال فحسب، وإذا كان لسانك عفاً لم ينبس ببنت شفة خبيشة، فإن الحياء لن يحجب عنى بريق عينيك ».

سافو

# الفصّ ل لأوّل

### الشعر الغنائي... معناه وأصوله

كان القرنان السابع والسادس بالنسبة للإغريق فترة قلاقل، لأن الطبقات الأدن بدأت تحس بعدم الرضا، وتسعى لتحسين أحوالها، بل وتطلعت إلى المشاركة فى الحكم، ولكى تحقق هذا الهدف إتخذت هذه الطبقات لنفسها زعيا هو فى الغالب من أفراد الأرستقراطية، وكان عليه فى هذه الحالة أن يصبح حاكها الطاغية الأرستقراطي، ويستولى هو على مقاليد الأمور، أى أن يصبح حاكها الطاغية (Tyrannos). والكلمة اليونانية هذه تعنى الحاكم الذى لا يستند حكمه إلى المستور المكتوب أو غير المكتوب، أى لم يصل إلى الحكم بالطريق المالوف والتقليدى. فالكلمة أصلا لا تحمل في طياتها معنى الظلم والاستبداد، كها يفهم منها ومسن فالكلمة أصلا لا تحمل في طياتها معنى الظلم والاستبداد، كها يفهم منها ومسن مشتقاتها في اللغات الأوربية الحديثة. هذا مع أن بعض الطغاة الإغريق كانوا فعلا مستبدين وظالمين، وفي الغالب – على أية حال – كان مصير هؤلاء الطغاة هو الخلع من الحكم والطرد من البلاد، ليحل محلم حكم جديد دستورى، سواء أكان أوليجارخيا أو دعوقراطيًا. المهم أنه صار هناك دستور مكتوب يسند هذا الحكم، أوليجارخيا أو دعوقراطيًا. المهم أنه صار هناك دستور مكتوب يسند هذا الحكم،

وكان من الطبيعى أن يمتد هذا الجو السياسى والاقتصادى ليشمل بسائيراته عالات الحياة الأخرى. فبدأ الناس يتساءلون عن المسلمات القديمة بما في ذلك عدالة الإلهة أنفسهم، وما إذا كانت الحياة تستحق أن نعيشها أم لا. وفي عالم الفكر والأدب ظهر تياران جديدان، يتمثل الأول في إنتشار معتقدات دينية جديدة كانت تعتبر فيا قبل غير مقبولة، على أساس أنها أجنبية أو شعبية. وهي معتقدات تركز على جانب الحياة الأخرى، حيث سيلقي الناس تعويضا مناسبا لما عانوه من تركز على جانب الحياة الأخرى، حيث سيلقي الناس تعويضا مناسبا لما عانوه من

الأوليجارخية (Oligarchia) هى حكم الأقلية.

متاعب في هذه الحياة الدنيا. أما التيار الثاني فهو الفكر الجديد الذي إنشغل بمسألة الكون ككل والمجتمع الإنساني برمته. ويمكننا أن نتلمس هذين التيارين الجديدين في عبارات وأفكار العقيدة الأورفية والبيشاجورية نسبة إلى أورفيوس وبيشاجوراس (أي فيثاغورس) على التوالى.

وكانت التغيرات الكبيرة التى طرأت على عالم السياسة والاقتصاد، وكذا الفكر والأدب إبان القرن السابع هى التى مهدت للتطور الهائل الذى وقع فى القرن السادس فى كل ناحية من نواحى الحياة. فى هذا القرن بزغ العلم والفلسفة، ونشأ المسرح وكذا النثر الأدبى لأول مرة. وكان القرن السادس أيضا مقدمة لإنتصار الديموقراطية. وفيه أيضا إستمرت حركة بناء المستوطنات أو المستعمرات. وفيه أيضا برز بعض الطغاة الحكماء أمثال بوليكراتيس طاغية ساموس، وبيسيستراتوس طاغية اثينا، وبيتاكوس طاغية موتيليني فى لسبوس. والأخير هو الطاغية الذى إعتزل الحكم بعد أن أصلح الحكومة، وظن أن مهمته قد إنتهت. وهو الذى عاصر سولون واستحق أن يدرج إسمه فى قائمة الحكاء السبعة.

وبالنسبة لأثينا إبان بدايات القرن السادس فقد كانت لا ترال - بسرغم منجزات المشرع دراكون - تعانى من الإجراءات الجائرة التى فرضها أصحاب الأراضى الزراعية من النبلاء أفراد الطبقة الارستقراطية (Eupatridai) على الطبقات الدنيا (Thetes)، حتى وقع الإنحتيار على سولون حيث أنيط به أمر إصلاح الحكومة عام ٩٩٥. وتسيطر شخصية سولون على هذه الحقبة سيطرة واضحة وملموسة. لقد كان شاعرا غنائيا ومشرعا ورجل دولة بمعنى الكلمة، قدد مجتمعه نحو العدالة والمساواة. بيد أنه في عام ٣٠٥ وقبيل موت سولون إستولى بيسيستراتوس على الأكروبوليس (قلعة المدينة) وحكم الدولة «كمواطن لا كطاغية» على حد قول أرسطو. سار بيسيستراتوس على نهج سولون ولكن بأسلوب مختلف. أعطى دفعة أرسطو. سار بيسيستراتوس على نهج سولون ولكن بأسلوب مختلف. أعطى دفعة قوية للفنون وكان هو وإبنه هيبارخوس - الدى حمل لقب فيلوموسوس السيادة قوية للفنون وكان هو وإبنه هيبارخوس - اللذان وضعا أسس السيادة الأثينية في البحر الإنجى. وفي عصر بيسيستراتوس أقيمت لأول مرة حفلات الإنشاد الملحمي في أعياد البانائينايا، وكذا العروض المسرحية الأولي في أعياد ديونيسوس الملحمي في أعياد البانائينايا، وكذا العروض المسرحية الأولى في أعياد ديونيسوس

(الديونيسيا). ومات بيسيستراتوس على فراشه ميتة طبيعية عام ٥٣٠ وهى كنهاية لطاغية جديرة بالإعجاب! وتلاه ولداه هيبياس وهيبارخوس. فلما قتل الأخير عام ١٤٥ على يد هارمودياس وأريستوجيتون تحول أخوه هيبياس إلى طاغية بالعنى الحديث للكلمة أى بالمعنى السيء للغاية، فطرد من أثينا بمساعدة إسبرطة عام ١٠٥٠ وقامت الديموقراطية الأثينية الحقة على يد كليستينيس عام ١٠٥٠ وبها بدأ عصر جديد ليس فقط بالنسبة لأثينا وإنما بالنسبة لبلاد الإغريق ككل والحفسارة الإنسانية بصفة عامة. بيد أنه فى غضون القرن السادس أيضا تعاظمت قوة الامبراطورية الفارسية التى ضمت أشور وبابل وميديا وليديا ومصر. وفى عام ١٩٩٤ ثار الأيونيون على الفرس وطلبت ميليتوس النجدة من الإغريق ولبت أثينا وأريتريا نداء بنى جلدتهم وفى عام ١٩٩٤ إنتقم الفرس ودمروا ميليتوس تماما. فكان ذلك نداء بنى جلدتهم وفى عام ١٩٩٤ إنتقم الفرس ودمروا ميليتوس تماما. فكان ذلك إيدانا ببداية سلسلة الحروب الفارسية التى ستخرج منها أثينا في النهاية منتصرة وسيدة لا تنازع في البحر الإيمى كله وعاصمة للفكر والأدب الإغريقيين.

تلك هي بإختصار شديد الخطوط العريضة للتغيرات الجوهرية التي طرأت على المجتمع الإغريق بعامة ومدينة أثينا بخاصة. وهي التغيرات التي في ظلها تدعمت أركان حياة دولة المدينة (polis)، وبرزت الروح الفردية كها لم تبرز من قبل، وذلك بفضل نمو التيار الديموقراطي في الحياة السياسية. وجاء الشعر الغنائي بكل فنونه كأفضل تعبير عن هذا العصر الجديد، عصر الديموقراطية المتنامية والذاتية المزدهرة. وهذا ما سنحاول أن نسلط عليه الضوء في الصفحات التالية. على أننا نضع في الإعتبار ضرورة ربط فنون الشعر الغنائي هذه بالموروث الملحمي والتعليمي من جهة الإعتبار ضرورة ربط فنون الشعر الغنائي هذه بالموروث الملحمي والتعليمي من جهة والفن الدرامي الذي تمخض عنه من جهة أخرى.

إن عبارة «الشعر الغنائى» (lyrike) تعد مضللة هنا، لأنها لا يمكن باية حال من الأحوال أن تغطى كل الوان الشعر التى سنتحدث عنها فى هذا الباب. ولقد وجدنا صعوبة بالغة فى إيجاد التعبير المناسب. فكرنا فى إستخدام تعبير «الشعر الذات»، وعدلنا عن ذلك خوفا من الخلط، لأن الشعر الذى سنتحدث عنه عالج أمورا أخرى كثيرة غير «ذات» الشاعر بالمعنى الضيق للكلمة. أما التعبير الشائع فى اللغات الأوربية الحديثة (lyrikos) فيعود إلى الصفة الإغربقية (lyrikos)

التى إستخدمت فى وصف هذا الشعر منذ العصر السكندرى. عندما صنف شعراء الإسكندرية التراث الشعرى الإغريق الموروث إلى ضروب أو قوائم عدة، وكان كل ضرب أو قائمة (kanon) برأيهم له أسلوبه الخاص ومسلاعه المسيزة، وبالصفة lyrikos يقصد السكندريون الشعر الذى يغنى بمصاحبة أنغام القيثارة (lyra)، وأدرجوا فى هذا الضرب أو ضمن هذه القائمة تسعة شعراء هم: ألكمان وسافو وألكايوس وستسيخوروس وأناكريون وإيبيكوس وسيمونيديس (مسن كيوس\*) وبنداروس وباكخيليدس، وعاش هؤلاء الشعراء فى فترة تمتد من ١١٠ تقريبا حتى ٤٣٨ أى منذ إزدهار ألكمان حتى موت بنداروس.

وميز السكندريون بين نوعين من الشعر الغنائي (الليريكي). الأول هـو الشعر الجماعي وأسموه مولي (molpe) وتلقيه جوقة مصحوبا بالرقص، أي الإيقاع على أنغام القيثارة أو الناى (الفلوت) أو الإثنين معًا. وكانت هذه الرقصات تقام في المناسبات العامة ولاسيا المهرجانات الدينية. أما النوع الثاني فهمو الشعر الغناق (الليريكي) الفردى (المونودى) والذي أسموه «ميلوس» (metos). وهذا النوع هو الأقرب إلى ما نعنيه نحن المعاصرون عندما نتحدث عن الشعر الغناق أو «الأغاني»، بل لعلبه الأقرب إلى تراث الشعر العربي، إنه ينظم في قصائد كل منها عبارة عن أغنية يلقيها فرد هو الشاعر نفسه في العادة، وتصحبه في الأداء أنغام القيشارة. وتتغنى مثل هذه القصائد بالمشاعر الشخصية، وتلقى في مناسبات خاصة، وتخاطب مجموعة من الأصدقاء المشتركين في هذه المناسبة أو الجالسين على مائدة الشراب. على أنه من الأفضل أن لا ننشغل كثيرا بهذه التعريفات والتصنيفات السكندرية ولا بدى صحبها. وليس لنا أن نندهش عندما نلاحظ أن الكايوس قد نظم أشعارا تلقى في إحتفالات عامة بأسلوب الأغنية الفردية (المونودية)، وأن إيبيكوس تغنى بأغال الحب المكتوبة لمناسبات خاصة بهدف أن تلقى دون أن يصاحبها رقص أو أى تعبير حركى مستخدما أسلوب وأوزان الشعر الغناق الجاعى. صفوة القول أن هذه التعريفات والتصنيفات السكندرية بين فنون الشعر وأغراضه ليست دقيقة كل الدقة. فهي قواعد وأصول نظرية وضعها علماء وفقهاء متأخرون ولا تنطبق على السواقع تمام

لاحظ وجود شاعرين ببذا الإسم سيمونيديس والآخر من ساموس.

الإنطباق. وهذا أمر لا يختص به الشعر الإغريق. بل شائع فى كل الآداب ونعنى الفرق الموجود دائمًا بين التنظير من ناحية والتطبيق أو التطبيقات من ناحية أخرى.

ويناء على ما تقدم فإننا نستخدم تعبير « الشعر الغنائ » عنوانا لكل الأشعار والشعراء الذين سنتحدث عنهم في هذا الباب. أما إذا أردنا التخصيص والتدقيق فسنحاول إستخدام اللفظ الإغريق المحدد في كل حالة وكها سنرى في الصفحات التالية.

ولعل الشعر الإغريق الغناق يعود في أصوله القديمة - مثل الشعر الملحمي والتعليمي - إلى تراث شعرى قديم وموروث. بل ربما يعود إلى حضارة كربت المينوية ذاتها. فطبقاً لما يقوله الإغريق أنفسهم في الأساطير كانت كريت مهد فين الرقص. فعلى جبل ديكتي علمت الربة ريا - زوجة كرونوس والدزيوس - جماعة الكوريتيس هذا الفن. وكانت رقصاتهم الصاخبة هي - كما تحكى الأسطورة - التي أنقذت الطفل الرضيع زيوس من الهلاك على أيدى أبيه كرونوس، الذي كان ينوى إبتلاعه خوفا من النبوءة، التي أنذرت بأن أحد أبنائه سيخلعه عن عرش السهاء. وتدل الحفريات الأثرية على أن الموسيق قد لعبت دورا بارزا ف الحياة الاجتاعية والدينية إبان العصر البرنزى في كريت. إذ يظهر الراقصون والموسيقيون بكثرة على الأختام الحجرية والخواتم والألواح الجصية (frescoes) المصنوعة من البرنز أو الفخار. وفي العصر الهيلادي المتأخر نجد في أعبال الفن الموكيني - التي تصور بعض ملامح الديانة المينوية - أناسا يشتركون في بعض الطقوس الراقصة. وتظهر صورة للقيشارة على لوحة جصية عثر عليها في بيبلوس. وهناك أوان فخارية تعود إلى فترة مشأخرة - حيث بدأ الشكل الإنسان يظهر فيها من جديد - تحمل صورا للراقصين والموسيقيين. ومما لا شك فيه أن مراكز العبادة الإغريقية المشهورة مشل إليوسيس وديلوس كانت تحفل بتراث ضخم من الرقص والغناء الدينيين. وهو تراث متصل لم ينقطع قط منذ العصر البرنزي وحتى عصر هوميروس.

وفى عالم هوميروس نفسه نعايش أناسا يحتفون بكل مناسبة فى الحياة بإقامة حفلات الموسيق والغناء. ومثال ذلك ما نجده فى وصف درع أخيلليسوس «بالإلياذة»، الذى - كما رأينا - يقدم مشهدا حيا من الحياة المعاصرة للشاعر

نفسه. وفيه نرى الرقصات الغنائية أو الأغاني الراقصة مرات ثلاث. الأولى بمناسبة زفاف عروسين (« الإلياذة » الكتاب الثامن عشر أبيات ٤٩١ – ٤٩٦). والمرة الثانية بمناسبة موسم قطف الأعناب (نفس الكتاب أبيات ٥٦٩ - ٥٧٢). أما المرة الثالثة فهو مشهد كامل مخصص للرقص (نفس السكتاب أبيسات ٥٩٠ - ٢٠٦)، وفي والأوديسيا، أيضًا ما أن ينتهي خطَّاب بينيلوبي من المادبة حتى يتحولون إلى الغناء والرقص على أساس أنها يمثلان « ذروة الماثدة » نفسها (daitos anthemata). وفي أكثر من مناسبة مهمة نجد الآخيين في « الإلياذة » يغنون أغنية نصر أي بايان (pacan) . تكريما للإله أبوللو(١٠). كها حدث بعد أن أعادوا خريسئيس ثـانية إلى أبيها كاهـن الإله ( الإلياذة ، الكتاب الأول بيت ٤٧٧ - ٤٧٥). فهم يقيمون المآدب ويقطمون القرابين، ويسترضون الإله برقصة غنائية، يرددون أثناءها أغنية بايانية لطيفة تمجل أبوللو الذي إنشرح صندره عند سماعها ومشاهدة المرقصة المصاحبة لما. وفي كل موکب جنائزی کانت الرثیة (threnos) تغنی. کها حدث عندما سجی جسد هیکتور على النعش، ووضعوا إلى جانبه مغنين يشرفون على أداء المرثية. وبـالفعل إشـترك الجمع في هذه الأغنية الجنائزية، التي صاحبتها النساء بالعويل («الإلسادة» الكتاب الرابع والعشرون بيت ٧٢٠ - ٧٢٧). تتضمن المقطوعات الوصفية عند هـوميروس الرقص والنغناء الفردى والجهاعي. وكان ذلك يتم في كل إجتاع ممكن للناس سواء أكانت المناسبة دينية أو دنيوية، حزينة أم سارة. وإلى جانب الأغنية الجهاعية نجد الأفراد أحيانا يغنون بمفردهم ولأنفسهم، مثلها فعلت كاليبسو عشدما جلست على نولها تغزل وتغنى (د الأوديسياء الكتاب الخامس بيت ٦١).

ويشير هوميروس إلى الأغنية الفردية عندما يتحدث عن «أغنية لينوس» التى يؤديها صبى (« الإلياذة» الكتاب الثامن عشر بيت ٥٠٠). وهو يعرف كذلك أنواعا عدة من الأغانى الجهاعية مثل « المرثية» (« الإلياذة»، الكتاب الثامن عشر بين ٥٠ ـ عدة من الأغانى الجهاعية مثل « المرثية» (« الإلياذة»، الكتاب الثامن عشر بيت ٣١٣ ـ ٧٤١). وهمو أيضا يتحدث عن أغنية النصر البايانية (« الإلياذة» الكتاب الأول بيت ٤٧٢ ـ ٤٧٤). وترد عنده أيضا إشارات لأغنية الزفاف الهيمينايوس (٣) hymenaeus (« الإلياذة» الكتاب الثامن عشر بيت ٤٩٣) والهيبورخيا (٩) hyporchema (« الأوديسيا» الكتاب الثالث عشر بيت ٢٥٦) وهي أغنية تصاحبها رقصة إيمائية. وأخيرا يصف الثالث عشر بيت ٢٥٦) وهي أغنية تصاحبها رقصة إيمائية. وأخيرا يصف

هوميروس أغاف العذارى (« الإلياذة »- الكتاب السادس عشر بيت ١٨٢ -١٨٣).

صفوة القول أن الغناء والرقص فنان متغلغلان فى كل مظاهر الحياة الإغريقية منذ أقدم عصورها. ولا شك أننا لا يمكن أن نفصل تـطور الغنـاء الفـردى أو الجماعي عن تطور الحياة نفسنها. فالشعر الغناق تقريبا شعر مناسبات إلى حد كبير بمعنى: أن كل قصيدة من قصائده نظمت خصيصا من أجل مناسبة معينة ولسد حاجة محددة. ولم تكن الأغنية الفردية (المونودية) قاصرة على جانب واحد من الحياة، إذ أن موضوعاتها كانت تتعدد وتتلون مع إختلاف تجارب الشاعر نفسه وتعقد الحياة كذلك. ولكن نظرا لأن المآدب كانت أهم المناسبات لسلاغنية الفردية فإنها تمثل موضوعا ثابتا أو خلفية عامة لهذا النوع من الشعر الغنـائي. أمــا الأغنيــة الجماعية التي قسمها السكندريون إلى واحد وعشرين صنفا فكانت دائما تنظم لترودي في إحتفال عام. وكانت الأغنية الجهاعية في الأصل - وبطبيعة الحال - تمشل جزءا أساسيا من الاحتفالات الدينية التي تقام تكريما للآلهة بصفة عامة. كما أن الرقص والغناء والعزف على القيثارة كانت من بين دروس التربية والتعليم بالنسبة الأبناء الأسر الأرستقراطية. وكان من المسلم بـ أن كل مثقف يشبترك في الـولاثم أو الاحتفالات عليه أن يؤدي دوره في وسائل الترفيه والمتعة، سواء بتقديم أغنية فردية أو إرتجال جزء من أغنية جماعية. كما أن الفتيان والفتيات كانـوا يتـطلعون بشـغف للإشتراك في الجوقات التي تؤدي الأغاني والرقصات الجهاعية في الاحتفىالات المكبيرة. بالمدينة. وكانوا يرون في إختيارهم للإشتراك في هذه الجوقات شرفا عظيها، ويشعرون بخيبة أمل وإحباط لو لم يحظوا به، بينا يتفاخرون على أقرانهم بـه طـول العمـر إذا نالوه.

وهناك ملامح مشتركة تجمع بين كبار شعراء الأغنية الجماعية، لعل أكثرها وضوحا هو إستخدام الأسطورة، وإستنباط المبادئ الأخلاقية منها. وكذا الإنتقال الفجائ من فكرة إلى أخرى، وترك السامع يضع لنفسه ما شاء من روابط بين هذه الأفكار. ثم تأتى غزارة الصور الشعرية من مجاز إلى تشبيهات وغير ذلك. وتسود اللهجة الدورية الشعر الغنائ بصفة عامة مع بعض الإستعارة مسن الموروث الملحمى. ذلك أنه منذ البدايات الأولى للأغنية الجماعية الدورية تطورت لهجة أدبية



شکل ۱ فتاة تعزف المرسیقی، حفر علی لوحة من إیطالیا وتؤرخ بعام ۲۹۰ ق. م.

مصطنعة، إحتفظت بطابعها الدورى حتى بعد أن تطور هذا الفن على المستوى الإغريق القومى، والتزم بنداروس - أكبر الشعراء الغنائيين - بهذا التقليد المتعارف عليه، فهو مثلا يتحدث عن قيثارته الدورية مع أنه ليس من السلالة الدورية، بهل التزم بهذا التقليد نفسه شعراء التراجيديا الأتيكية وهم ينظمون الأجزاء الغنائية للجوقة في مسرحياتهم، وأخيرا لا يفوتنا أن نشير إلى ظاهرة البنية الثلاثية للأغنية الإغريقية إذ تنقسم إلى «إستروفة» (strophe) وأنتيستروفة (antistrophe) وإبودوس (epodos)، ويقال أن هذه البنية الإستروفية الشلائية مسن إخستراع وإبتداع مستسيخوروس، ولكنها على أية حال إستمرت في الوجود من بعده ورسخت في التراجيديا الاتيكية، وسنعود للحديث عن ذلك، وسنرى أن فن الدراما نفسه قد تطور عن فن الغناء الجهاعي، ولا سها أناشيد الديثورامبوس.

## الفصّال كن ال

### الشعر الإليجي والتعبير عن الذات في إطار دولة المدينة

نشأ الوزن الإليجى عن تطوير أدخل على الوزن السداسى الملحمى بهدف خلق الإيقاع المناسب للغناء. وتمثل ذلك التطوير فى إضافة بيت خماسى مكون من شطرين (hemicpes). وهكذا أصبح الثنائى الإليجى يتكون من بيت سداسى داكتيلى متبوع ببيت خماسى داكتيلى، ومن الملاحظ أن كل بيت منها مكون من شطرين كل منها مكون من قدمين ونصف بالتساوى. ويقع التشطير (caesura) عند نهناية كلمة. وفى الشطر الثانى من كل بيت ينبغى ألا يستبدل الداكتيلى بالسبوندى، بعكس ما يحدث فى الشطر الأول أحيانا. هذا وإذا كنا قد سمينا البيت الثانى بالخماسى فإن هده القدم التسمية ليست صحيحة تماما، لأنه فى حقيقة الأمر بيت سداسى إختصر فيه القدم الثالثة والخامسة (catalectic). وعلى أية حال فإن الثنائى الإليجى يوزن هكذا:

# -UU-UU-//-UU-UU-

ولقد إستخدمت الكلمة elegeion أى الوزن الإليجى في كتابات كريتياس (٥) في شدرة ٢ بيت رقم ٣، حيث إرتبطت هذه الكلمة بكلمة أخرى هي elegos التي تعنى «أغنية الحداد» أو «المرثية». ويقول البعض إن تسمية الوزن الإليجي جاءت من العبارة الإغريقية e e legein أى «القول أواه أواه!!». وفي العبالم القديم كان الشعر الإليجي بصفة عامة يعرف بأنه شعر المراث، فيتحدث أوثيديوس (٢)عسن «الإليجي بصفة عامة يعرف بأنه شعر المراث، فيتحدث أوثيديوس (١)عسن الشعر الإليجية الباكية الإليجية والمراثي ليس، هو المنطلق الموحيد لفهمه.

فهناك أمثلة قيمة من هذا الشعر بعيدة كل البعد عن المرثيات. ويميل العلماء والفقهاء الآن إلى ترجيح أن كلمة elegos جاءت أصلا من كلمة أجنبية وافسدة بمعنى والفلوت، وقد يكون جلع هذه الكلمة مشتق من المقطع الأرمنى elegn على أية حال كان الشعر الإليجى فى الأصل عبارة عن أغانى تغنى بمصاحبة الفلوت (aulos) وهى آلة شبيهة بالأوبوى، وغترع هذا الوزن مجهول، وإن كان القدامى يعتبرون أرخيلوخوس أوكاللينوس أو ميمنرموس صاحب هذا الفضل، ولقد ظهر لأول مرة فى أواخر القرن الثامن بأيونيا على ساحل آسيا الصغرى والجزر الهاورة، ثم شق طريقه إلى بلاد اليونان الرئيسية، وعلى أية حال يقول هوراتيوس فى كتابه وفن الشعر، (أبيات ٧٧ ـ ٧٨) ويتجادل الفقهاء حول من يكون أول مؤلف أبلع الإليجيات الخفيفة exiguos elegos ولا يزال الأمر موضع خلاف،

ويمكن التعرف على طبيعة الشعر الإليجي من إلقاء نظرة سريعة على أغراضه وهي كيا يلي:

ا \_ أغانى الشراب: وتغنى على أنغام الفلوت أثناء حفلات الشراب وتمتساز بالقصر، ومع أن إليجيات أرخيلوخوس (شدرات ١ \_ ١٣) تنتمسى إلى حيساة المعسكرات فى غالبها إلا أنها تعتبر من هذا النوع، ويمكن أن نجد أمثلة أخرى عند كاللينوس وميمنرموس وثيوجنيس وأناكريون وإيون من خيوس وكذا كريتياس.

٢ - أغان الحرب: وهي أناشيد طويلة تخاطب الجنود وتحثهم على القتال والنضال، والمثل الرئيسي لذلك قصائد تيرتايوس الإسبرطي.

٣ - أغان تاريخية: فلقد إستخدم ميمنرموس هذا الوزن لسرد تاريخ سميرنا (أزمير) في قصيدة طويلة بعنوان الأزميرية» (Smyrneis). وفعل نفس الشيء سيمونيديس من ساموس بالنسبة لتاريخ هذه الجزيرة.

اشعار الإهداء: إذ استخدم الوزن الإليجى فى النقوش التى حفرت على ما يهدى من الأشياء كما فعل أرخيلوخوس (شذرة ١٠١) وأنا كريون (شذرة ١٠٧ -- ١٠٨).

٥ - شواهد القبور: حيث إستخدم الوزن الإليجي لتخليد الموق بنقوش توضع

على القبور وتتحدث بضمير المتكلم، أو تذكر ببساطة إسم ومسقط رأس المتوفى. وأصبح ذلك شائعًا إبان القرن السادس ولا سيافى أتيكا. والجدير بالذكر أن بعض هذه الشواهد - وكذا قضائد الإهداء - لا تحمل إسم ناظمها الذى قد يكون شاعرًا مشهورًا وقديرًا مثل سيمونيديس.

7 - المراق: واستخدم الوزن الإليجى فى هذا الغرض منذ وقت مبكر فى شبه جزيرة البلوبونيسوس حيث إشتهر إخيمبروتوس (Echembrotos) حوالى عام ٥٨٦ بالصرامة فى هذه الأغاف الحزينة، ولم تصلنا أية شذرات من هذا النوع، ولكننا قد نجد له صدى فى شاهد قبر الأثينيين اللذين سقطوا فى معركة كورونيا، وكذا فى الليجيات يوريبيديس (د أندروماخى) أبيات ١٠٣ - ١١٦) وأفلاطون (شلرة ٦) حيث يرقى ديون السراقوصى (من سيراكوساى).

وإستمر الوزن الإليجى أداة التعبير عن هذه الأغراض حتى القرن الخامس وربما الرابع، وبعد ذلك بدأت الفواصل والفوارق بين الأوزان الختلفة تتلاشى، عندئذ بدأ الوزن الإليجى يستخدم فى أغراض جديدة كالقطوعات الوصفية التى ظلت معروفة حتى العصر البيزنطى، وإستخدم الوزن الإليجى كذلك فى قصائد الحب كها ظهر فى اليجيات افلاطون وشعراء الإسكندرية، ثم صار هذا النوزن أداة لتقليد ومعارضة المقطوعات التى نظمت قديًا فى الأسراض سالفة الذكر، وحظى الوزن الإليجسى بشعبية كبيرة فى الإسكندرية، ثم إزدهر فى العصر الأوغسطى بروما وكذا على يد لوكانوس إبان القرن الثانى الميلادى.

ومن أول الشعراء الغنائيين الذين إستخدموا الوزن الإليجى كاللينوس الأزميرى الذى لا نعرف عنه إلا القليل. كتب أشعارًا إليجية يحث فيها مواطنيه أن يقاتلوا أعداء الوطن. وبقيت لنا منه بضع أبيات من قصيدة يخاطب فيها زيوس. ومنها علمنا موطنه وشيئًا من تاريخ حياته. فهو يتضرع للآلهة من أجل سميرنا (أزمير الحديثة بتركيا)، ولو أن سترابون يعتبرها الإسم القديم لمدينة إفيسوس ويأخذ العلامة باورا بهذا الرأى (١). ويقول كاللينوس في قصيدته أن الكيمبريين آتون لمهاجمة أزمير وبذلك إستطعنا أن نعرف أنه عاش في النصف الأول من القرن السابع. ونص البيت الذي يذكر فيه هذا الهجوم المعادى هو كها يلي (شذرة ٣):

« الآن يتقدم الجيش الكيمبرى إلينا يا صانعي الغضب »

وبالفعل كان الكيمبريون وآخرون يهاجمون فريجيا وليديا وأيونيا في هذه الفترة. ويشير كاللينوس كذلك إلى تدمير ماجنيسيا على يد الإفيسيين. وهو ينهى مواطنيه عن الجلوس دومًا إلى المآدب، ويحثهم على أن يحملوا السلاح دفاعًا عن الوطن، ويقول أن المواطن الشجاع يتبوأ مرتبة نصف إلهية.

﴿ إِلَى أَى مدى ستظلون هكذا في إسترخاء؟

متى يا شباب ستصبحون شجعانًا أقوياء؟

إنكم تغمضون أعينكم عن إحتقار الجيران لكم، فأنتم متقاعسون إلى أقصى حد قعدتم فى بيوتكم آمنين، والأرض كلها من حولكم تشتعل بنار الحرب، (٨).

ومع أن لغة كاللينوس ملحمية الطابع إلا أنها تتسم بشيء من الأصالة والإبتكار.

وعاش ميمترموس الكولوفونى فى مدينة كولوفون التى لا تبعد كثيرًا عن موطن كاللينوس. وتؤرخ حياته بالنصف الثانى من القرن السابع لأنه إزدهر فيا بين ٦٣٠ و ١٠٠. وكان موسيقيًّا عترفًّا يعزف على المزمار (الفلوت)، وربحا كان معروفًا لسولون المشرع، إذ يروى أن ميمترموس نظم (شذرة ٦) بضع أبيات قال فيها «باليتنى فى سن الستين (hexekontacte) ألتق بالمؤت والأقدار بدون مرض أو أسى ، فرد عليه سولون معارضًا وقائلًا أنه يفضل الثمانين (ogdokontacte). وكان مسولون بإضافة هذه الكلمة لا يعدل رأيًّا فحسب بل يصحح لميمترموس هذا البيت من حيث الوزن،

ويعطى لنا ميمترموس صورة مشرقة للحضارة الأيونية إبان فترة بزوغها، وهو شاعر له فلسفته في الحياة. يسعى للحصول على أفضل ما يمكن الحصول عليه لا بأداء الواجب وإنكار الذات أو التضحية، بل بقوة الشباب وعنفوانه الذي يتيح له التمتع بمباهج الحياة. وهكذا يبدو لنا هذا الشاعر للوهلة الأولى وكأنه داعية إلى مبدأ اللذة بلا مسئولية فهو السائل (شذرة ١ بيت ١ - ٣):

«آه ما همى الحياة؟ وأية متعة لنا فيها بدون أفروديتى الذهبية؟ ليكن الموت نصيبى إن صرت لا أعبأ بمثل هذه الأشياء فالحب كالسر المكنون، والهدايا مثل العسل أو النوم»

وهو في هذه الأبيات يلمح الشيخوخة في الأفتى المنظور، ولا يجد فيها أية متعة. إنه يعرف أن حياة الإنسان قصيرة إذ يتساقط البشر بسرعة كأوراق الشجر، وأن أقدار الشيخوخة والموت تقف للجميع بالمرصاد. وعندما تأتى الشيخوخة يخشاها ميمنرموس ويفضل عليها الموت لأنها مليئة بالأسى. ولا يوجد بين البشر إنسان لم يهبه زيوس الكثير من الشرور. هذا ما يقول به ميمنرموس فيذكرنا ببيت ورد عند هوميروس ويقول فيه («الإلياذة» الكتاب السادس بيت ١٤٦):

#### «أجيال البشر كأجيال أوراق الشجر»

هكذا يتفق الشاعران في هذه النظرة المتشاغة للمصير البشرى، ولكنها يختلفان فى كيفية مواجهة هذا المصير. فهوميروس يرى أن قصر عمر الإنسان يستوجب أن غلاه بأقصى قدر ممكن من أعمال المجد والبطولة. أما ميمنرموس فقد حاول أن يملأ عمره القصير بشتى أنواع اللذة المتاحة(٩). بيد أننا ينبغى أن لا نبالغ في هذا الإتجاه بالنسبة لميمنرموس الذي ربما لا يعبر عن رأيه الخاص وطريقته في الحياة. إذ لزام علينا أن لا نسى أن قصائده كانت تنظم لتغيني في إحتفالات عامة، ولا يناسبها إلا مايبعث على السرور والبهجة. أضف إلى ذلك أن ميمنرموس يلتفت أحيانًا إلى الجانب الآخر من الحياة. فهو يشيد بأمجاد أمته القديمة سواء عندما جاء الإغريق وإستعمروا أيونيا، أو عندما صد الأيونيون هجوم الليديين وهزموهم. فهو هنا يظهر إعجابه بالقوة والبطولة. ومن ثم فإن ميمنرموس في السواقع يحتفظ في أشعاره بتوازن ما بين حياة العمل والنشاط أو التعب من جهة، والإسترخاء والمتعة من جهة أخرى. وهو بذلك يمثل وجهة نظر أيونية معروفة، فهم أناس يحيط بهم الأعداء من كل جانب، صمدوا أمامهم في شجاعة وبسالة، وحاضوا المعارك العنيفة. ولكنهم في كل مرة ما أن يتخلصوا من الخطر الداهم حتى يهرعوا إلى لذاتهم ليستريجوا أو يتمتعوا إلى أقصى حد. وميمنرموس الأيون لا يختلف في ذلك كثرًا عن سولون الأثيني. تتوجه قصائد ميمنرموس إلى عبوبة إسمها نانو (Nanno) التى قد تكون شخصية حقيقية وقد يكون إسمها مستعارًا، ومن المرجح أنه إسم شرقى الأصل. ويقال إنها كانت عازفة على المزمار (الفلوت) مثل حبيبها. حملت أشعار ميمنرموس هذه - التى تقسم أحيانًا إلى كتابين على يد الدارسين - إسم حبيبته ونانو، عنوانًا، وجمعت هذه الأشعار إلى جانب قصائد الحب بعض الأساطير، مثل أسطورة تيثونوس (شذرة ع) والزورق السحرى للشمس (شذرة ١٠) وتاريخ تأسيس كولوفون (شلرة ١٢) والحرب بين أزمير وجيجيس ملك ليديا (Gyges شذرة ١٣). ولو أنه يقال إن ميمنرموس كتب مؤلفًا تاريخيًا عن أزمير تحت عنوان والأزميرية، (Smyrneis)، وقد يكون جزءاً من كتابه بعنوان ونانو، ولقد تنبأ ميمنرموس بكسوف الشمس المدى وقع فى ٦ أبريل عام ١٩٤٨. ويتميز ميمنرموس بصفة عامة بحس الإيقاع الموسيق فى استخدامه للوزن الإليجي، وكذا ثراء قصائده بالصور الشعرية الرائعة والمباشرة، وقدرته على خاطبة العواطف وإثارة المتعة.

هناك حكاية أثينية (١٠) تقول أن تيرتايوس الإسبرطي كان في الأصل مدرسا أثينيا أعرج أرسله بنو وطنه إلى إسبرطة بناء على طلب منها - أو إستجابة لنبؤة ما - كمساعدة من الأثينيين للإسبرطيين في الحرب الميسينية الثانية، التي كانت بالنسبة لإسبرطة مسألة حياة أو موت، والتي إستمرت من عام ١٩٥٥ إلى ١٦٦٨. وهذا يعني أن الأثينيين الذين لم يرغبوا في إرسال مساعدة عسكرية أو قوات حربية إعتبروا أن في تيرتايوس الكفاية، أي أنه يمثل العون المناسب الذي تحتاجه إسبرطة. وبالفعل كانت أشعار تيرتايوس الحاسية هي التي نجحت في حث الإسبرطيين، لا أن ينسوا نزاعاتهم الداخلية فحسب، بل وأن بجاربوا ببسالة حتى يتحقق لهم النصر.

بيد أن تيرتايوس نفسه (شذرة ٤) يقول بأنه إسبرطي. ولا غرو في أنه عرف الفن الأيوني وقلد هوميروس إذا لاحظنا أن بعض الحلي الفينيقية الصغيرة قد عثر عليها مؤخرا في إسبرطة (۱۱). يضاف إلى ذلك أن تيرتايوس في بعض قصائده (شذرة او ۸) يعطى هو بنفسه الأوامر للجنود، وكأنه هو القائد العسكري. وهذا مالا يرضاه الأسبرطيون إن كان حقا من الأجانب. بل يبدو أنه هو الدي قاد الحرب. وحملت مجموعة من قصائده عنوان «إيونوميا» (Eunomia) بمعنى «النظام

والقانون ، أو بعبارتنا الشائعة «الضبط والربط». ووصلتنا منها بعض الشذرات، ومنها الشذرة رقم ٥ التي تقول:

الكم هو رائع موت رجل شجاع يقف فى الصفوف الأمامية للدفاع عن وطنه! هيا نحارب بكل شجاعة من أجل هذه الأرض. هيا نموت من أجل اطفالنا لا نبخل بالحياة، إليها أيها الشباب الله الحرب فى صفوف متراصة! لا تدع أى رجل فيكم يسلم اللواء ويهرب بسبب الخوف، لا تتركوا كباركم! من العار أن تروا بأعينكم محاربا مسنا يسقط فى المقلمة برأسه الصلعاء ولحيته البيضاء، يغطى بيده عورته التى تنزف منها اللماء بعد أن شوه الأعداء جسده. ياله من منظر كريه ومنفر! بيد أن هذا لو وقع لشاب. . . فهو أمر آخر . فطالما أنه فى ريعان الشباب الزاهى سيفوز بإعجاب الرجال، وتعشقه النساء إن نجا من المعركة، أما إذا سقط جريجا فى الصفوف الأمامية بقت ملاعه حية لا تموت، قفوا إذن ثابتين . . . صامدين » .

جمع السكندريون أشعار تيرتايوس فى خمسة كتب ضمت ثلاثة أنواع هى: ١ - أناشيد حربية وصلتنا منها شذرتان (١٥ - ١٦ Bergk). ٢ - قصائد بالوزن الإليجى تحث المواطنين على الصمود.

٣ - قصيدة تسمى «نظام الحكم» أو «دستور الدولة» (Politeia) ويخاطب فيها أهل إسبرطة.

هذا وتدور شذرة رقم ٩ حول موضوع «الفضيلة» (areto) وأهميتها، وطبيعة الرجل الفاضل أو الإنسان الممتاز (aner agathos). وغنى عن القول أن تيرتايوس يرى الفضيلة في الشجاعة، ويعتبر الرجل الفاضل هو الحارب الباسل، أما عن لغة تيرتايوس فهي ملحمية الطابع، تعكس بعض الملامح الهومرية، ولعل أهمية تيرتايوس تقوم على علاقته بالسياسة أكثر من إرتباطه بفن الشعر. بيد أنسه مسارس تساثيرا ملموسا على سولون بحياسه الشديد ردحا طويلا من الزمن.

وإن لم يكن تيرتايوس من مواليد أثينا حقا فإن سبولون المشرع الأثينى يعد بالفعل أول شاعر أو أديب نعرف بيقين أنه من أبناء هذه المدينة، وعاش فيا بين

18. و 20 تقريباً. برز سولون لأول مرة فى الحياة السياسية إبان الصراع بين البينا وميجارا حول ملكية جزيرة سلاميس الملاصقة لشبه جزيرة أتبكا فى الخليسج السارونى. إذ نجح سولون بالفعل فى طرد الميجاريين من هذه الجزيرة. وترد عند بلوتارخوس رواية قديمة فحواها أن سولون لكى يدعم ما تزعمه أثينا من أن هذه الجزيرة المتنازع عليها تتبعها منذ القدم أقحم فى قائمة السفن «بالإلياذة» الهومرية (الكتاب الثانى) بيتين لا يزالان موجودين فيها وهما القائلان:

«من سلاميس أحضر أياس إثنتي عشر سفينة ووضعها جنبا إلى جنب مع القوات الأثينية»

ومن ناحیة أخرى تثبت هذه الروایة - صدقت أم كذبت - أن هومیروس كان یؤخذ كسند تاریخی موثوق به إبان عصر سولون. ویقال كذلك فی روایات عمائلة أن سولون نظم سرا إلیجیة من مائة بیت، ثم تظاهر بالجنون وارتدی ثیابا تنكریة، وطاف فی شوارع أثینا یتغنی بها. وكان مطلعها كها یلى:

«جئتكم رسولا من حبيبتكم سلاميس لكى أتغنى لكم بأخبارها» (شذرة ٢ بيت ١ - ٢ Bergk ٢ )

وتستكمل الرواية هذه القصة فتقول إن هذه الأبيات الإليجية أشعلت الحماس في قلوب الأثينين، فأعادوا إعلان الحرب على الميجاريين، وإستعادوا منهم جزيرة سلاميس (١٢).

أختير سولون حاكيا (archon) عام ٥٩٤. وكانت أهم الإجراءات الإقتصادية التي إتخذها هي إلغاء الديون القديمة وتحريم إستعباد المدين المفلس العاجز عسن تسديد ديونه. ولقد سميت هذه الإصلاحات بإسم seisachtheia أي «نفض الأعباء» أو «إزاحتها عن الكواهل». وعادت هذه الإجراءات على سولون بشعبية كبيرة حتى أنه كلف بإعادة صياغة الدستور الأثيني. وظهرت باكورة أعماله الشعرية في قصائد خفيفة عن الحب، تدرجت رويدا رويدا لتصبح أشعارا أكثر جدية ومليئة بالحكمة والوعظ. ولقد إمتدت شهرته إمتدادا واسعا حتى أنه إعتبر من «الحكماء السبعة». وصلتنا من قصائده بعض الشذرات التي في مجموعها لا تتعدى خسة وعشرين بيتا.

ومع قلة هذه الأبيات أو الشذرات فإنها تعد ذات أهمية كبيرة كوثيقة تاريخية وإن كانت لا تم عن مقدرة خيالية فائقة، مع أنها صيغت فى أسلوب قوى وبسيط. ويمثل سولون فى الشعر الإليجى الإتجاه الحكمى (gnomic)، بمعنى أنه يهدف إلى زرع المبادئ الأخلاقية والحكمة الفلسفية فى أذهان الناس. ومن أقواله المأثورة والمشهورة وأظل أتعلم كليا تقدمت بى السن » أو «يموت المعلم ويتعلم » didaskomenos) . وله قصيدة يستهلها بخطاب موجه لربات الفنون، ويتضرع فيها للألهه أن تمنحه الرخاء والشهرة، أو بالأحرى النثرة والسمعة المطيبة. إذ يريدها ثروة تأتيه بطريق نزيه لا خبث فيه. هذا وقد نظم أشعارًا بالوزن التروخي والرباعى والإيامي.

وعرف عن سولون أنه سافر كثيرا إذ قضى عشر سنوات فى رحلات مستمرة زار أثناءها مصر وقبرص، فإلتق بأمازيس ( $^{(17)}$  وربما لاقى كرويسوس ( $^{(27)}$  على ملك ليديا. وكانت رحلاته من أجل المعرفة وجمع المال عن طريق التجارة عبر البحر. ولما عاد ووجد أثينا غارقة فى نزاعات داخلية إنتهت بتأسيس نظام الطغاة حاول عبثا أن يثنى الأثينيين عن تأييد بيسيستراتوس. وخاطب قومه قائلا (شذرة  $^{(17)}$  أبيات  $^{(17)}$  -  $^{(27)}$ ):

«إن جبنكم وحده هو المسئول عن مصيركم التعس لا تلوموا الآلهة، لا تلوموا إلا أنفسكم فأنتم الذين بأنفسكم حميتم تلك الطغمة وملأتم بالغرور صانعى العبودية المشيئة لكم»

ويبدو أن سولون كان من الحكمة بحيث أنه لم يحتقر متع الحياة، ولم يعزف حتى عن «الغلمان في ميعة الصبا المزهر»، «وتاق لحلاوة الفخل والشفاه» (شلرة ٢٥ بيت ١). ولكنه عندما تقدمت به السن هجر «الحب الإغريق»، وإتجه لعشق النساء والخمر والشعر. ويؤكد لنا بلوتارخوس أنه «هرب من عواصف عشق الغلمان ووطد العزم على أن يبدأ حياة جديدة هادئة وتهيأ للزواج والفلسفة». وروى أن سولون مات في قبرص وأن عظامه بعثرت فوق جزيرة سلاميس تبركا بها.

تبلغ حوالى ١٤٠٠ بيت، معظمها يقع فى شذرات مهلهلة. ويحتد النقاش بين العلماء والدارسين حول نسبة هذه الأشعار إلى ثيوجنيس. ويقال أن بعض فقرات هذه الشذرات من نظم ميمنرموس وتيرتايوس وسولون وشاعر آخر مجهول يدعى إيوينوس. وأهم هذه الشذرات هى تلك القصائد الموجهة إلى كيرنوس، وهو شاب صغير صديق لثيوجنيس. وتمتلىء هذه القصائد بالوعظ الأخلاق والأفكار الفلسفية عن الحياة وشرورها، كما تفيض بمشاعر الكراهية والحقد تجاه عامة الناس أى السوقة والرعاع، لأنهم مطبوعون على النشاط والحركة الدائبة ومفعمون بالعاطفة. فمن هذه الأشعار نفهم أن صاحبها محافظ عنيد، وبالأحرى رجعى يحارب تيار التجديد، ولا يرى سببا لمتاعب عصره سوى جنون وإنحطاط أفراد الطبقات الدنيا التي تحاول أن تأخذ بنصيبها من الثروة والسلطة.

ينصح ثيوجنيس صديقه الشاب كيرنوس بألا يتعامل إلا مع النبلاء الفضلاء الفضلاء (agathoi kai esthloi) بالمعنى الأخلاقي والاجتاعي والاقتصادي، فهو يعنى طبقة مملاك الأراضي الأرستقراطية. ويقول ثيوجنيس إن الميل إلى تخطى الحمدود أي جريمة العجرفة والتجاوز (hybris) هي خطيئة الإنسان الكبرى، وهي أرذل الرذائل التي العجرفة والتجاوز (pybris) فهي لا تجلب سوى الدمار، وكم من مدن أهلكت ؟ نعم فهي الآن تتهدد ميجارا بالخراب (ب ٤٤، ١٤٥، ٤٠٤، ١٣٥٥). وهو ونقيض وتقيض وتفطى الحدود، أو «العجرفة» فضيلة «الحياء» (aidos)، وهو أفضل ما يترك المرء لأبنائه من ميراث. والحياء الذي يوصي به ثيوجنيس يقترب كثيرا من روح التواضع المسيحية. أما أفضل الخيرات على وجه الأرض برأى ثيوجنيس فهو والمهاقات، بل ويقوده إلى طريق الإعتدال وسر النجاة. وعلى المرء أن يكون بسارا الحياقات، بل ويقوده إلى طريق الإعتدال وسر النجاة. وعلى المرء أن يكون بسارا بوالديه (١٣١) كريما مع ضيوفه، رحيا بالمستجبرين (١٤٣) تقيا خشوعا للألحة (ب ١٤٨هـ ١٩٠١)، أمينا صادقا مع نفسة ومع غيره (ب ١٤٧)، غلصا ومستقيا (ب ٢٨٩ وما يليه). فالثروة في حد ذاتها لا قيمة لها، إن لم تصاحبها الإستقامة وروح البر والتقوى (ب ١٤٥ - ١٩٥).

لقد كان ثيوجنيس شاعرا متعصبا لفكره الأرستقراطي، وأفزعته الشورة الشعبية التي قامت في ميجارا أيام شبابه عام ٥٧٠. بيد أننا نلمس في خاطبته لكيرنوس

حنانا دفاقا وإخلاصا عميقا يذكرانا برقة وعلوبة سافو وهمى تخاطب تلميداتها الجميلات كم سنرى. يقول ثيوجنيس لصديقه الشاب كيرنوس (ب ٨٧ وما يليه):

« لا يسكنى أن تحبى بسالكلمات نقط بينا قلبسك وذهنسك مشعولان بشى الحسر إما أن تحبنى محرارة وصدق وإلا فإكرهني . . . وأعلنها صراحة »

ويعتقد باورا أن كيرنوس شخصية حقيقية لا وهمية، وأنه عاش في الجزء الأخير من القرن السادس، وأنه شغل منصبا عاما، وكان ينتمى إلى طبقة الأرستقراطية في ميجارا، وفقد أراضيه إبان الثورة الشعبية المشار إليها فذهب إلى المنفى (١٤). ويقال إن قصائد ثيوجنيس قد تكون «كتاب أغان» وضع ليستخدمه أبناء الأرستقراطية اللين لا يريدون الإرتجال على موائد الشراب. أى أنها قد تكون مؤلفة على يد أو بإيعاز من - الدوائر الأرستقراطية في أثينا في القرن الخامس. وهي قصائد تعكس مجتمعا أكثر تمزقا من المجتمع الذي عاصره سولون. على أية حال فلقد صارت إليجيات ثيوجنيس رويدا رويدا تغنى بمصاحبة المزمار على مآدب الحسناوات والمحظيات الموجنيس رويدا رويدا تغنى بمصاحبة المزمار على مآدب الحسناوات

وفى تلك الأثناء وبإقترابنا من القرن الخامس بدأت الإبجرامات فى السظهور، وهى تمثل فنا شعريا سيصل إلى أقصى إزدهار له إبان العصر السكندرى. والإبجرامة تسجيل لذكرى ما على قطعة حجر أو معدن، فكان مثلا يكتب إسم ووطن الميت على قبره، وهذه عادة معروفة لدى الشعوب القديمة جميعا تقريبا. بيد أن الإغريق بفكرهم وحسهم الجهاليين أرادوا أن يكون هذا التسجيل شعرا، فنشات المادة أن يكتب بيت أو بيتان لهذا الغرض، وبزغ الثنائى الإليجى كأصلح وزن وإن لم يكن الوحيد في هذا الجال، وليس أمرا سهلا أن يوجز المرء كل ما يسريد قوله في عبارات قصيرة محكمة ومعبرة، ومن ثم فإن كبار الشعراء هم الذين تصدوا لهذه المهمة في الغالب، أي لكتابة الإبجرامات ولا سيا في المناسبات الهامة، وإشتهس سيمونيديس (Semonides) من ساموس بإبجراماته الراثعة وهو شاعر سنتحدث عنه سيمونيديس (Semonides) من ساموس بإبجراماته الراثعة وهو شاعر سنتحدث عنه في نايا حديثنا عن الشعر الإيامي.

ودعنا الآن نتوقف قليلا لنتأمل إنجازات الشعراء الإليجيين. لقسد كان كل من

كاللينوس وتيرتايوس وسولون من الشخصيات العامة التي إتخذت من الشعر وسيلة للفعل السياسي. وإستمد هؤلاء الشعراء قوتهم لا من الإحساس بـذواتهم بـل مـن الإقتناع بأنهم إنما يتحدثون إلى شعوبهم المحتاجة إلى جهودهم في مرحلة حرجة. فني أيام كاللينوس كان الغزو الأجنبي يهدد وطنه أزمير (أو إفيسوس). ومن ثم جاءت أشعاره تستحث بني وطنه على شحد الهمم والتصرف كرجال والدفاع عسن الأرض. وبالمثل تجد تيرتايوس يلعب دورا بارزا في حياة إسبرطة التي كانت تهددها بالفناء ثورة أتباعها المسينيين. أما سولون فهو المشرع الذي أصلح فساد القوانين في أثينا. فمع إختلاف الظروف التفصيلية بين كل من هـؤلاء الشـعراء الشـلاث إلا أن هناك بعض السيات التي تجمعهم. ولعل أهم هذه السيات وأبرزها أن صوتهم يسترعى الإنتباه، ويفرض وجوده لا بسبب ما يستندون إليه من قوة سياسية متمثلة فى نفوذهم الشخصى، بل لأنهم ينطقون بثقة كاملة وينطلقون من يقينهم الثابت بأن مواطنيهم لا بد وأن يسمعوهم. قالشعر هنا يقوم بوظيفة الخطابة السياسية التي لم تكن قد برزت بعد في الأفق الإغريق، لقد إعتقد هـؤلاء الشعراء أن مصائر أوطانهم معلقة في رقابهم، فتحدثوا بإحساس عميق بالمبثولية وعن إيمان صادق بأنهم على حق فى كل ما يقولون. وهذا تحول خطير فى مسار الشعر الإغريق، لأن الشاعر لم يعد يهدف إلى تسلية مستمعيه وإمتاع مواطنيه بتشنيف آذانهم باعلب الكلمات وأرق التعبيرات. بل صار الشاعر هو المتحدث الصارخ بلسان متاعبهم، والمعبر عن آلامهم ومخاوفهم. إنه شاعر يجمع بين عمل العراف الواعظ من جهة ورجل الدولة ذي الرسالة التثقيفية من جهة أخرى.

وتدين إليجيات هؤلاء الشعراء جميعا بالكثير للمروروث الملحمى الهرمرى، عما يوحى بأنهم يحاولون إحياء الرؤية البطولية للحياة وتجسيدها واقعا ملموسا فى الظروف الراهنة. إنهم يحضون على بذل أقصى جهد ممكن فى ميدان الحرب، بل وفى النزاعات الداخلية. فهم يؤمنون بأن لهذا الجهد المبذول مردود مضمون يتمثل فى قيمة الوجود الإنساني نفسه. يقول كاللينوس (شذرة ١ بيت ١٨ ـ ٢١)

«يلبس كل الناس لباس الحداد عندما يموت رجل شجاع أما إذا نُجا هذا الرجل من المعركة فيبدو لهم وكأنه سليل الألهة

وينظرون إليه كما لو كان قلعة شاغة تسزداد علسوا أمسام أعينهسم لأن ماكان ينبغى أن ينجزه عدد كثسير أنجسزه هسسو بمفسرده»

ألا يعنى هذا أن ثواب من يموت فى ميدان القتال هو تكريم الناس له؟ إن صح ذلك فهى إذن وجهة نظر تخالف ما طرحه هوميزوس من قبل، إذ وضع هذا التكريم البشرى ضمن فكرة المجد البطولي الأوسع أفقا، على أية حال فإن أبيات كاللينوس تقترب من المعنى الذى يقصده تيرتايوس حين يقول (شذرة ٦ أبيات ١-٤):

«نبيل ذلك الرجل الذى يسقط صريعًا فى الصفوف الأمامية بالمعركة إنه يثبت قيمته كها ينبغى أن يفعل رجل يحارب من أجل وطنه. وأتعس الناس كافة من يهيم متجولاً كشحاذ هرب من مدينته وحقوله المعطاءة»

فتيرتايوس يعبر هنا عن مفهومه للفضيلة، وهو مفهوم حبيب إلى نفس الإغريق بصفة عامة، ويقوم على أساس أن الفضيلة هي أن يحقق المرء طبيعته وذاته. ولقد طرحت عدة بدائل ممكنة لتحقيق هذا الهدف مثل الألعاب الرياضية، وسرعة الجرى، وجمال وكمال الأجسام، وجمع الثروة، والتمتع بالأبهة الملكية، وتثقيف اللسان والفصاحة في القول. ولكن تيرتايوس يقرر في النهاية أن الفضيلة الحقة هي الإقدام على الموت في سبيل الوطن. إنه بذلك يجسد فكرة الرجولة الإسبرطية المعهودة. بيد أنه لا يفهم من ذلك أن تأثير تيرتايوس منحصر في إسبرطة. ذلك أن هذه الفكرة عن الرجولة والبطولة ستلعب دورًا رئيسيًّا في توجيه مسار التباريخ الإغريق مرمته. صفوة القول أن بطولة هيكتور في دفاعه عن طروادة - المقابلة لبطولة أخيلليوس صفوة القول أن بطولة هيكتور في دفاعه عن طروادة - المقابلة لبطولة أخيلليوس فلمجومية - تصبح هي الآن المثل الأعلى، وهكذا تتحدد ملامح الفضيلة الإغريقية في أشعار القرن السابع، ويمكن أن نتعرف عليها لا في التأكيد على ذات الفرد في أشعار القرن السابع، ويمكن أن نتعرف عليها لا في التأكيد على ذات الفرد في أشعار القرن السابع، ويمكن أن نتعرف عليها لا في التأكيد على ذات الفرد وإنما في الإنسان الذي يمقق ذاته بالقيام بواجباته إذاء دولة المدينة.

وتأتى قصائد سولون وكأنها مقالات سياسية، وإن كانت تتميز بافق أوسع من ذلك بكثير، لأنها بالأساس تقوم على التفكير فى القيم الإنسانية الحالدة. يفكر سولون فى واجبات الإنسان أكثر مما يدعو إلى الموت فى سبيل الوطن. الإنسان عنده هو أكبر عدو لنفسه، لأنه يرتكب أحيانًا حماقات ناجمة عن زهو أعمى وكبرياء

جوفاء، مما يدفع زيوس إلى عقابه أشد العقاب هو وذريته من بعده. ولقد بنى سولون لنفسه نظامًا أخلاقيًّا متسقًّا على أساس واقعى، ويقول برعاية الألهة للبشر. إنه لا ينكر أن للإنسان طاقات هائلة وقدرات عظيمة، ولا ينقصه إلا حسن إستغلالها. يستطيع المرء عنده أن يتجاوز عماه وجهله. وهو بعون الألهة يستطيع أن يحقق إنجازات ضخمة لها نتائج قيمة فى مجال الحرف وصناعة الشعر والسطب والنبوءات. ومع ذلك فهناك بالطبع حدود لنجاح الإنسان، تأتى بالأساس من عجزه عن معرفة المستقبل، وهذا ما يجعله يقع فريسة سهلة تحت رحمة الحفظ وتقلباته. ويهم سولون أكثر ما يهم بتحصيل المعرفة وتطبيقها فى مجالات نافعة للمدينة ومؤدية لإزدهارها.

يتفق إذن كل من كاللينوس وتيرتايوس وسولون فى وضعهم الفرد فى خدمة المهموع أى الوطن، قال الشاعران الأولان إن مسئولية الدفاع عنه فى وجه الأعداء المغيرين تقع على عاتق المواطنين جميعًا، وجاء سولون فوضع أيضًا الفرد فى خدمة المدينة داخليًا أى بتطويرها وتنظيمها وتنميتها ورأب الصدع بين طبقاتها، ولا يعنى هذا أن الشعراء الثلاث أهملوا الحياة الخاصة للأفراد، فهذا أمر لا يفكر فيه أى إغريق مهها كان. يقول سولون (شدرة ١٣):

«سعبد حقًا من له أولاد يحبهم وخيول لها صهيل وكلاب تتمتع بحاسة حادة في الشم وأصدقاء يعبرون البحر»

وأكثر من ذلك فإن سولون الحكيم لا يغفل أو يهمل متعة الغرائز إذ يقول (شارة ٢٠):

«حبيبة إلى نفسى أفعال القبرصية (أفروديتى) وديونيسوس وربات الفنون، فهى تجلب إلى السرور والمتعة،

فهو هنا يجمع بين غريزة الجنس وشرب الخمر وصناعة الشعر كوسائل عببة إلى نفسه لأنها تجلب إلى قلبه المتعة والسرور، وسولون لا يكره الشيخوخة ولا يخشاها ويتمنى أن يعيش حتى الثمانين كها سبق أن ألجنا، بل يسرى أنه كلها تقسدمت بسه السن توسعت معارفه، إنه إذن رجل متوازن ومعتدل المزاج، لا تسركبه عساطفة

الجنون البطولي ولا يستعبده الشغف الزائد بالمتع الحسية. إنه يمثل الأرستقراطية الإغريقية في أحسن حالاتها.

أما ثيوجنيس فيقول (أبيات ٨٦٩ - ١٧٢):

دليت السهاء النحاسية الهائلة تدق رأسى هذه الساعة ليتها تزرع الرعب في قلب كل رجل من أبناء الأرض إن أنا تخاذلت في مد يد العون لأحباق أو لم أسبب الألم والحزن لأعداق ا

هنا نضع يدنا على مبدأ إغريق أخلاق مهم، سيطر على سلوك القرد فى كل عامًا كان أو خاصًا. بل إمتد هذا المبدأ ليشمل النزاعات الواقعة بين طبقات الجتمع الواحد، وكذا الحروب بين المدن، بل والصراع بين الإغريق والأجانب، إذ لا خير فى إمرئ لا ينصر ذويه فى الشدائد، أو يعادى أعداءهم ويلحق بهم الضرر دائمًا. هذا ركن من أركان مفهوم البطولة الإغريقية والفضيلة كذلك.

وينصح ثيوجنيس كيرنوس بالتلون والمصانعة، فهو يعترف بقيمة الـثراء وأهمية نفاق الأصدقاء، وفي هذا القول تكن بذور الفساد الاجتاعى الذي ستنمو جرثومته رويدًا رويدًا بفضل الظروف المواتية لها، والمعاكسة لثبات قيم الشرف والبطولة الهومرية.

عتفظ الشعراء الإليجيون ببعض الوقاز، فمع أن أشعارهم تأق ترجمة لتجربة ذاتية، إلا أنها عملة برسالة أخلاقية تعليمية، وتعكس لغتهم تأثير الموروث الملحمى، إلا أن لها صورها الشعرية المميزة، لهثلاً يشبه أحدهم الرجل الشجاع بالقلعة الشايخة التي تزداد علوًا على الدوام، ويصف آخر الفتاة وكأنها فرس تحت الفارس، وآخر يرى الخدم في الحقول غزلانًا ترعى، والصديق الخائن كالثعبان البارد والكلمن في الصدر. ولهؤلاء الشعراء فلسفتهم عن الكون وعن علاقة البشر بالآلهة. فثيوجنيس يلوم الآلهة على كل شيء حينًا، ويضع كل اللوم على عاتق البشر أحيانًا أخرى (أبيات ٢٥٥):



شكل ٧ الوحة تعرف بإسم تمجيد هوميروس، وهي تصور ربات الفنون مع زيوس وأبوللون. عثر عليها في بريني وهي محفوظة الآن بالمتحف البريطاني



شكل ۸ ربات الفئون يتراقصن مع أبوللون في لوحة رسمها الفنان الحديث بلداساري بيروتسي Baldassare Peruzzi

«أن لا يكونوا قد ولدوا أصلاً فهو أفضل ما كان يمكن أن يحظى به أبناء الأرض من القدر. أما إذا ولدوا بالفعل فعليهم أن يمضوا بسرعة نحو أبواب هاديس ليرقدوا هناك فى القبر تحت كومة من تراب الأرض»

وستجد هذه المقولة التشاؤمية تجاوبًا ملموسًا وصدى مسموعًا فى ثنايا تراجيديات سوفوكليس (۱۱۰). بل إنه قول يعبر عن العقلية الإغريقية ككل، أى أن على الإنسان أن لا يتوقع من الحياة الدنيا الكثير، لأن حياته على الأرض قصيرة وعابرة فليتمتع إذن بها قدر ما يستطيع وقبل الرحيل العاجل.

## الفضل الثالث

### الشعر الإيامبي

هناك أسطورة تقول أن الإلهة ديميتر - بعد أن خطف إله العالم السفلي هاديس إبنتها بيرسيفوف - كانت تسير بمفردها مهمومة بمنطقة إليوسيس، ودخلت منزل شخص يدعى كيليوس. وهناك إستطاعت الفتاة «إيامي» (Iambe) أن تجعل الإبتسامة تعلو شفتى الربة الحزينة ولأول مرة، إذ روت لها بعض الفكاهات المرحة. ويقال إن القدم الإياميي Iambos (ـU) أخذ إسمه من إسم هذه الفتاة. ولو أن بعض الدارسين يرون أن إسم هذا القدم مشتق من فعل iapto بمعنى «أهاجم» لأنه وزن كان يستخدم أساسًا في الهجاء. هذا مع أن سولون قد إستخدمه في الكتابات السياسية الجادة. كما أنه أصبح أداة الحوار بالمسرح الإغريق، لأن هذا الوزن بإيقاعه السريع يقترب كثيرًا من الحديث العادى في الحياة اليومية.

وهناك من العلماء من يرون أن كلمة (إيامبوس) (Iambos) غير معروفة الأصل، وهناك من يرجحون أنها كلمة أجنبية ذات أصول آسيوية. وردت لأول مرة عند أرخيلوخوس (شذرة ٢٠)، وإن كان ذلك لا يعيني أنه أول مين استخدمها، حيث أن أرسطو يقول إن هذه الكلمة وردت في قصيدة «مارجيتيس» استخدمها، النسوية خطأ إلى هوميروس. (١٠٣) ولقد إقتطف أرخيلوخوس (شذرة ١٠٣) بيتا من هذه القصيدة. ومن الملاحظ أن القدم الإيامبي سريع للغاية، وقد يكون ترديده لمدة طويلة عملا. ولذلك أدخل عليه الشعراء الكثير من التنويعات كان يستبدل المقطع الطويل بمقطعين قصيرين أو أن يكون الجزء الأول من البيت سبوندي (- -). وبذلك صار الوزن الإيامبي أكثر قربا من الحديث العادي، أي من الكلام الذي لا ينشد ولا يغني بل يناسب المؤلفات التي تروى في حديث يبدو وكأنه عادي

مثل القصص والخطابات والهجائيات وما إلى ذلك. والبيت الإيامبي يمكن وزنه كما يلى:

#### U \_ U \_ /U \_ U \_ /U \_ U \_

فهو مكون من ثلاث وحدات (metra) وكل وحدة تتكون من قدمين فهو إذن عبارة عن ستة أقدام. ويمكن إستبدال مقطع طويل بالمقطع القصير في بداية أي وحدة.

وأشهر من نظم أشعاره بالوزن الإياميي بين الشعراء القدامي هو بلا منازع أرخيلوخوس (ويعني إسمه قائد الجهاعة). يتحدث النقاد القدامي - أمشال شيشرون وكوينتيليانوس - عنه فيضعونه على قدم المساواة مع هوميروس نفسه. (١٨) وخكيت أو حيكت حول أرخيلوخوس رواية أسطورية وصلتنا في صورة نقش محفور على نصب يناه له مواطنوه من أهل جزيرة باروس إبان القرن الثالث الميلادي. وإكتشفه حديثا عالم الأثار اليوناني ن. م. كوندوليون. والنصب جزء من معبد الموساي (الموسيون)، ويشبه تلك المعابد التي أقيمت لهوميروس في جزيرة خيوس، ولهيسيودوس على سفيح جبل الهيليكون، ولميمنرموس في أزمير. وفحوى هذه الرواية الأسطورية أنه ذات ليلة قرية كان الشاب أرخيلوخوس - راعى قطعان الماشية البسيط - يسوق إلى المدينة بقرة من قطعانه بهدف أن يبيعها. وفي الطريق صادفته بعض الفتيات الجميلات، فوقف يتبادل معهن أطراف الحديث الفكه والممتع. وإذ بـالبقرة تختـني فجـاة ومعهـا الفتيات الجميلات كذلك! بيد أنه عوضا عنها جميعا وجد قيثارة ظهرت فجأة عند قلميه. وترمز هذه الأسطورة بوضوح شديد إلى أن هؤلاء الفتيات هن ريات الفنون اللاق إستبدلن بقرة أرخيلوخوس بالقيثارة أي بالشعر الغنائ. ولكن دعنا نسير مع الأسطورة إلى نهايتها. لقد عاد أرخيلوخوس إلى منزله وحكى قصته هذه إلى أبيمه الذي رأى ضرورة الذهاب إلى دلق، لكي يستشير نبؤة أبو للـون فيما قــد حــدث. وبالفعل جاء رد النبؤة كها بلى «أحد أبنائك ياتيليسيكيس (إسم الأب) سيصبح شاعرا خالدًا معروفًا في أنحاء الدنيا كلها. إنه أول من سيستقبلك بالتحية عند عودتك إلى موطنك ، وعندما وطأت قدما تيليسيكيس ارض جزيرة باروس قادما من دلني، كان أول من إستقبله بالتحية - كيا تقول الأسطورة - هو أرخيلوخوس. ومن المحتمل أن يكون أرخيلوخوس هو مبتدع الوزن الإيامي، لأنه يعتبر بالفعل مؤسس الأغنية الفردية (المونودية) كفن أدبي صارت فيا بعد له مكانة مرموقة، لا في الأدب الإغريق فحسب بل في الآداب الأوربية جميعا. وينبغي أن لا ننظر إلى نتاجه الشعرى على أنها محاولات بدائية مشتنة، لأننا في قصائده نسمع صوت شاعر ينطق بطلاقة مذهلة وعن ثقة واضحة، إزدهر أرخيلوخوس فيا بين عامي ١٧١ و ٦٨٠ وإشتهر عبر التاريخ الأدبي بهجائياته اللاذعة أو التي لاتحتمل من شدة العنف.

يقال إنه إنحدر من أسرة نبيلة بيد أن أمه كانت من العبيد. ذلك أن تربة جزيرة باروس جدباء غير منتجة ولم يكن رخامها - شديد النقاء - قد أصبح مادة للبناء، أى لم تعرف قيمته بعد. فأرسلت جماعة من أبنائها ليقيموا مستوطنة في جزيرة ثاسوس الخصبة والمليئة بالغابات الخضراء، والتي تقع بمحاذاة الساحل الطراقي. وكان بين هؤلاء المستعمرين الموفودين من باروس رجل إنحدر من أسرة نبيلة كها يدل على ذلك إسمه تيليسيكيديس (Telesikeides) وحفيد هذا الرجل الذي يحمل نفس الإسم تزوج من امرأة من العبيد تسمى إنبيد و (Enippo) التي على ما يبدو كانت عظية لديه، وأنجب منها إبنا وبنتا. وأعطى لإبنه إسما أرستقراطيا، إنه أرخيلوخوس الذي يحمل معنى الزعامة كها سبق أن ألحنا، فلما تقدم الأخير للزواج من فتاة أحبها وتدعى نيوبولى بنت ليكامبيس، رفض أبوها بعد أن كان قد وعد بالقبول من قبل، وإنتقم أرخيلوخوس لنفسه بنظم قصيدة هجائية قوية هاجم فيها عائلة حبيبته بأكملها، وبلغ من عنف هذه القصيدة أن الأب وبناته جميعا إنتحروا هربا من العار الذي سيلحقهم للأبد.

ومن ناحية أخرى إذا كان الدرع الثقيل بالنسبة للجندى الإسبرطى كامل العدة (hoplites) يمثل ويجسد فكرة الشرف والشجاعة، عملا بالمبدأ القائل العُدْ به أو عُدْ عمولا عليه، فإن إلقاء هذا الدرع في الميدان والهرب من الفرع هو أكبر عسار يمكن أن يلحق أو يلصق بأى مواطن. علاوة على ذلك فقد نصت مادة في قوانين سولون على معاقبة الهاريين من أرض المعركة، ولكننا نرى أرخيلوخوس الذي ربما لم تنقصه الشجاعة يلقى بدرعه، إذ ولى الأدبار وأسرع هربا للخلف في إثر هزيمة منى

بها الجانب الذي كان يحارب في صفه. وبدلا من التكتم على هذه الفضيحة أعلنها ارخيلوخوس على الملأ وجعلها مادة للسخرية في قصائده (شدرة ٢ Diehl). ويبدو أنه يفضل أن يعيش كلبا على أن يموت أسدًا، فبعد الموت لا يبق للإنسان أي شيء من احترام. إذ لا يلبث أن ينساه الناس مها كان شهيرًا، وقد لا تبق له إلا الإهانات (شذرة ٧). والغريب أن نهاية أرخيلوخوس كانت في إحدى المعارك التي خاضتها باروس ضد أهل جزيرة ناكسوس. إذ قتل أرخيلوخوس في هده المعركة على يد رجل يدعى كالونداس، ولقد صارت باروس فيا بعد فخورة بشاعرها المحارب الباسل أرخيلوخوس، وراجت روايات أسطورية حيكت لتخليد ذكراه، وفحواها أن نبؤة دلني نفسها هي التي أدانت كالونداس قاتل خادم ربات الفنون، بل إن هذا القاتل إكتسب فيا بعد لقب «الغراب».

يقول ارخيلوخوس في إحدى الشذرات (رقم ٥) التي وصلتنا منه معقبا على ما اصاب الهل جزيرته، الذين إبتلع بعضهم البحر وأصيب البعض الآخر بعد أن تعطمت سفينتهم، يقول «إن البكاء لن يداوى الجرحى، أما السرور وإقامة الولائم فلن يجعلانهم أسوأ». وفي قصيدة له عن عبوبته نيوبولي يقول (شذرة ٣٨):

« غرق شعرها ونهداها في العطور

إنها قد تثير شهوة رجل مسن، بلغ أرذل العمر

يالشقائ! لم أعد بقادر على التنفس بعد أن سيطرت على الرغبة وهاجمتني الإلهة بمعاناة قاسية حتى النخاع

لقد هدن طول الإشتياق.....

لم تعد تحركني الولائم ولا متع الشعر....

ياليتني أستطيع أن أضم نيوبولي إلى أحضان والتصق بها وبجسدها ، \*.

والجدير بالذكر أن بعض أشعار أرخيلوخوس قد نظمت فى الوزن الإليجى فى شكل إبجرامات وتدور فى معظمها حول الخمر والحرب، ويقال أيضًا أنه كتب بعض القصائد السردية أى التى تحكى بعض «الخواديت» (ainoi) وتلعب فيها الحيوانات والطيور دورًا بارزًا، فنى شذرة ١٠٤ يكتب قصة عن الثعلب والقرد. وله قصة

تصرفنا في ترجمة هذا البيت لما فيه من الفاظ رأينا أنها تتنافى مم ذوق الفارئ العرب.

أخرى عن الثعلب والصقر، يقول فيها الشاعر إنها كانا صديقين مقربين لبعضها البعض ثم صارا عدوين لدودين وإنتهى بها النزاع إلى أن إبتلع الصقر صغار البعض ثم صارا عدوين لدودين وإنتهى بها النزاع إلى أن إبتلع الصقر من عشهم العالى فأكلهم الثعلب. بيد أنه بمرور الزمن حدث أن وقع صغار الصقر من عشهم العالى فأكلهم الثعلب. وله قصة أخرى عن القنفد والثعلب، ويقال أن الشاعر يرمز بهذه القصص وعندئذ إلى نفسه وظروف حياته فهو يتنكر وراء شخصية الثعلب فى هذه القصص وعندئذ سيكون الصقر هو ليكامبيس والد عبوبته الذى إفترس أحلام حبه. ولقد تكسب أرخيلوخوس بالشعر إذ روى أنه كان ينظم القصائد لمن يدفع له أجرا. وبما يروى عنه أيضًا أنه تنبأ بكسوف الشمس (قارن شذرة ٤٤) الذى وقع بالفعل فى ٦ أبريل عام ١٤٨ (وليس ١٤ مارش عام ٧١١ كما يرى البعض).

ودعنا الآن نلق نظرة عامة على إنجاز أرخيلوخوس الشعرى فى إطار ظروف عصره. يبدو لنا أنه كإنسان يجسد المحارب الهومرى البطولى الذى يعيش للحرب بيد أنه لا يتردد ولا يتحرج من الغناء. يقول أرخيلوخوس عن نفسه (شذرة ١):

د أنا خادمه، خادم السيد إله صيحة الحرب وأتقن فنون ربات الفنون التي أحبها إلى أقصى حد»

وإذا دققنا النظر في تفاصيل ملامح أرخيلوخوس عن قرب سنكتشف أنه خالف المثل الهومرى البطولى، أو عدل فيه ليتناسب مع ظروفه الخاصة والأحوال المستجدة، وفي النهاية خرج بأسلوب جديد للحياة. فأرخيلوخوس ليس مثل هيسيودوس الذي يتشبث بموطنه الأصلى المغمور أسكرا القاسية بجوها الشتوى والصيفى، إنه أي أرخيلوخوس أول شاعر نسمع أنه إشترك في تأسيس مستوطنة جديدة في جزيرة بعيدة نسبيا عن موطنه الأصلى. إنه إذن مغامر غير مستقر، ولو أنه قد يكون مهاجرا مرغها على الترحال. فني حدود ما نفهم من إحدى قصائده (شذرة ٥٠) لم يسعد بهجران باروس ذات أشجار التين حلو المذاق، والتي تتمتع بحياة بحرية مستقرة. أي أنه قد يكون هو ورفاقه من ضحايا فقر البيئة الإغريقية. وكان أرخيلوخوس مفعها بشعور عدائي تجاه البرابرة أو من يسميهم «الطراقيين الكلاب» أرخيلوخوس مفعها بشعور عدائي تجاه البرابرة أو من يسميهم «الطراقيين الكلاب» (شذرة ٥١ بيت ٤٨). ويعتوره إحساس بالضيق والحقد على القواد والرؤساء، الذين يجمعون الثروات على حسابه وحساب رفاقه من الطبقات الدنيا. إنه إذن

شاعر يفتقد جو الصداقة المتوافر في عالم هوميروس وعينه دائمًا على النقود. يبدو أنه كان محاربا محترفا، أي مرتزقا يمارس مهنة الحرب، ولا يرى فيها وسيلة لتحقيس المجد. كتب أشعاره إنطلاقا من تجاربه، فعبر عن نفسه بصراحة شديدة، دون أن يخفي شيئا أو يكم إحساسا إعتمل في صدره. يستخدم لغة ملحمية أحيانا ولاسيا عندما ينظم في الوزن الإليجي. أما لغة أشعاره الإيامبية فتقترب من اللغة الدارجة وربما تعود شعبيته إلى بساطة لغته. يقول بنداروس عنه (البيثية الشانية أبيات

« إن أرى ق الماضى
 أرخيلوخوس الفقير، سليط اللسان
 يسمن هزاله بالكراهية، والكليات المتلئة»

واهم ما يميز ارخيلوخوس أنه يتلق المزائم والمصائب دون شكوى أو أنين إعتقادا منه أن الآلمة تمنح الصبر والسلوان دواء ناجعا لكل الكوارث. وهو يعتبر أن نشوة النصر المبالغ فيها لا تقل ضررا عن العويل فى الشدائد والأحزان. إنها برأيه جانبان متعادلان للحياة. وهذه بالطبع ليست رؤية بطولية هومرية للحياة، بل وجهة نظر واقعية جديدة. وإذا كان الشعراء الإغريق منذ هومروس قد رأوا الحرب فرصة لتحقيق المجد رغم ما تجره من أهوال مؤسفة وأحزان مضنية، فإن أرخيلوخوس رجل متوازن نظر إليها نظرة الجندى المحترف. يقول الثعلب فى قصة «الثعلب والصقر» عند أرخيلوخوس (شذرة ٤٤):

د زيوس ا أى زيوس الأب ا أنت تحكم السياء وتراقب ما يفعل البشر من علياء يفعلون الحق وغير الحق وفى عالم الحيوان أيضا وبقوتك تحس بما يحدث، بالفعل الصحيح وبالكبرياء،

ودائمًا ما يختلط إسم سيمونيديس (Semonides) من ساموس أو أمورجوس مع الشاعر الآخر الأشهر سيمونيديس (Simonides) من كيوس والذى سنتناوله فى الوقت المناسب. وسبب الخلط أن الحرف ق بالمقطع الأول فى إسم هذا الشاعر - وفى

اللغة الإغريقية بصفة عامة - صار ينطق بصورة تقربه جدا من الحرف أ في عصور لاحقة، بل إن هذين الحرفين بكادان أن يكونا متأثلين في النطق باللغة اليونانية الحديثة. وكان سيمونيديس أحد الذين ذهبوا من ساموس لتأسيس مستوطئة أمورجوس، ومن ثم يسمى أحيانا سيمونيديس من أمورجوس. وهو إبن كريتياس (١٩) الذي تنسب إليه بعض الإليجيات ويعاصر أرخيلوخوس أو عاش بعده بفترة قصيرة بقيت لنا منه بعض الشذرات أطولها (شذرة v Diehl v) تسرد بعض الحكايات التي تلعب فيها الحيوانات والطيور دورا. وفيها يقول إن عقول النساء على إختلافها يمكن أن نجد لها ما يقابلها في الحيوانات. فالمرأة بعقلها إما تشبه الخنزيرة أو أنثى الثعلب أو الكلبة أو أنثى الحار أو الفرس، وبعض عقول النساء ترابي المزاج أو بحرى الطبع. أما أفضل العقول النسائية فهو الذي يشبه النحل. وتنساب هذه القصيدة في إيقاع أقرب ما يكون للحديث الدارج، البعيد عن اللغة الملحمية الوقورة وحتى عن لهجة هيسيودوس السامية. تقسول بعض أبيسات هسذه القصيدة عن طبحة هيسيودوس السامية. تقسول بعض أبيسات هسذه القصيدة (بيت ۲۷ - ۴۰):

ا في يوم تجدها مفعمة بالضحك، متألقة وقد يراها غريب بالمنزل فيمتدحها قائلا: لا وجود لسيدة أروع ولا أحلى على سطح الأرض منها. وفي يوم آخر قد يكون من العسير الإقتراب منها أو حتى إلقاء نظرة عليها... فهي مجنونة مسعورة كالكلبة التي تخاف على جرائها إنها ثائرة لا يمكن لأحد قط أن يهدئ من روعها صخرة تتحطم عليها جهود الأعداء والأصدقاء على حد سواء وهي أحيانا كالبحر الراقد في هدوء لطيف معظم أيام الصيف، حيث يتمتع به البحارة بلا حدود. ولكنها سرعان ما تنقلب إلى الجنون فتكتسح كل شيء أمامها بموجاتها العارمة

وهذا الخيط التهكمي المتزايد في الشعر الإغريق هو الذي سيتابعه هيبوناكس وسيصل إلى مستوى البذاءة فيا بعد. فمثل هذه السخرية في الأبيات السالفة لا يمكن أن نتصورها في عالم هوميروس البطولي حتى وهو يضحك أو يتفكه، ولا في عالم هيسيودوس وهو يقدح الظالمين ويتهجم على أحيه بيرسيس.

وهناك شذرة أخرى لسيمونيديس من ساموس تتحدث عن عبثية الأمال الإنسانية. ويقال إنه جمع تاريخ ساموس في كتابين بالوزن الإليجي.

وعاش هيبوناكس الإفيسى (نسبة إلى إفيسوس) بعد أرخيلوخوس بقرن مسن الزمان، إذ إزدهر فيا بين ٥٤٠ و ٥٣٧ وعاصر إستيلاء قبورش على سارديس. ويعتبر هيبوناكس صورة مبالغ فيها لأرخيلوخوس نفسه. ويبدو من إسمه الذى يحمل معنى الفروسية أنه مثله إنحدر من أسرة نبيلة. كان قد نفي على يد أحد الطغاة إلى كلازوميناى بالقرب من أزمير، وقد تكون حدة لسانه هي سبب نفيه. إخترع الوزن الإيامي الجديد المسمى «سكازون» (skazon) أى «الأعرج» أو «خبوليامبوس» تروخى أو سبوندى وهى نهاية مترددة وغريبة (قارن أعلاه).

تدور بعض الشذرات التي وصلتنا منه (شذرة ١٥ - ٢٢) حول قصة حبه لفتاة تدعى أريتي Arete (وهي كلمة لا تعنى الفضيلة (Arete بعض الفتاة تدعى أريتي Arete (وهي كلمة لا تعنى الفضيلة (Bupalos). وتدور بعض الشذرات الأخرى حول قصة نزاعه مع الفنانين بسوبالوس (Bupalos) وأثينيس (Athenis) اللذين صنعا تمثالا كاريكاتيرياً له بهدف التهكم منه والتندر بقبحه فا كان من هيبوناكس إلا أن رد عليها بقصيدة هجائية بلغت من العنف والحدة أن الفنانين إضطرا للإنتحار هربا من العار (٢٠٠). ومن المرجح أن هذه قصة مختلقة ولا أساس لها من الصحة، لأنه من الواضح أنها تحاكي قصة أرخيلوخوس مع ليكاميس، كها أن التماثيل الكاريكاتيرية لم تكن معروفة إبان القرن السادس. هذا ويعتبر هيبوناكس شاعر الطبقات الدنيا وقاع المدينة، إذ استخدم لغة دارجة، ربما تحوي أصولا آسيوية ليدية كانت أم فريجية. وكان لهيبوناكس تأثير ملموس على الكوميديا وعلى الشعر السكندري، ويقال إنه أول من إخترع فن المعارضات الأدبية.

## الفض الكرابع

#### الأغانى الفردية

تعنى الكلمة «lyrikos» كما سبق القول أن الأغنية تؤدى بمصاحبة العزف على القيثارة (lyra). بيد أن بعض الأغانى لاتصاحبها موسيق، وبعضها الآخر يغنى على أنغام الفلوت (aulos)، لكن القيثارة (lyra) هى الأشيع على أية حال. ويكن القول بصفة عامة أن القصيدة اللبريكية (الغنائية) هى التى تنظم بهدف الغناء. وتعود أصولها إلى جلور ضاربة فى القدم. فالقيثارة كانت معروفة إبان العصر الموكينى. بل ولا يمكن تصور أن الإغريق فى عصورهم الباكرة كانوا لا يمارسون فن الغناء. فالأغنية جزء من الفولكلور الإغريق كما هو الحال لدى كافة الشعوب القديمة. ولقد عرف هوميروس أناشيد قديمة تمجد الآلهة، وكذا مراثى تسكرم الموتى. وعسرف هوميروس أيضا أغانى الزواج التى قد تؤديها مجموعة على أن يقوم بالدور الرئيسي هوميروس أيضا أغانى الزواج التى قد تؤديها مجموعة على أن يقوم بالدور الرئيسي قائد هذه المجموعة، فهو الذى يغنى الجزء الأكبر من القصيدة، وتسنده المجموعة وترد عليه الحين بعد الآخر.

وهكذا كانت الأغان الإغريقية منذ البداية، إما أغان فردية وإما أغان جاعية. وكل من هذين النوعين يختلف عن الآخر في الشكل والمضمون، فكل منها تطور بطريقته الخاصة. بيد أن هناك فيا بينها علاقة تأثير وتأثر بطبيعة الحال، ولو أن ذلك لاينني أن لكل منها طبيعته المميزة وسماته الخاصة. ولعل أهم الفروق بين النوعين أن الأغنية الفردية (المونودية) يتغني فيها الشاعر بذاته وبمشاعره، في حين أن الأغنية الجهاعية (الكورالية) يعبر الشاعر فيها عن مشاعر المجموعة، أي الطبقة التي يتعمى إليها أو حتى المجتمع ككل. إنه في هذه الحالة يقوم بواجبه إذاء المجموع، وهو واجب يخرج على أية حال عن نطاق الذات الضيق.

ولم تصلنا (النوتة) التي نستطيع منها التعرف على الموسيق الإغريقية المصاحبة

للغناء. المهم هو أننا عندما نقراً هذه الأغاني يجب أن نتذكر أننا نتعامل مع جزء فقط من كل أكثر تعقيدًا، ويشمل الموسيق والرقص أو أى تعبير حركى. وقد يشير أسفنا أننا لا نمتلك هذه الموسيق الإغريقية القديمة المصاحبة للاغاني التي بين أيدينا. بيد أنه بما يخفف من حدة أسفنا أنها موسيق كانت بالقطع ستكون غريبة على آذائنا. حيث أن السلم الموسيق ذا السبع درجات غريب علينا، كها أن عدم تساوى نغهاته وأنصاف نغهاته قد يثير فينا الحيرة. المهم أن ما بق لنا هو الكلمات المتمثلة في القصائد الغنائية الفردية والجهاعية، وبقراءتها سنجد أن لها سحرها الحناص حتى بدون الموسيق المصاحبة لها. ففيها بمفردها نغم أخاذ وتأثيرها لا يقاوم ولاسيا أن عروضها يقوم على التوزيع الكمي لا الكيني والذي ما أن نستوعبه حتى نكتشف أن هذه الكلمات تتراقص فعلا وهي تنساب إلى داخل آذائنا وقلوبنا.

ويتداخل التاريخ الموسيق مع تاريخ الشعر الغناق بصفة عامة، وعندما نتحدث عن ترباندروس من ليسبوس بصفة خاصة. ولقد توازت النماذج الرئيسية في التأليف الموسيقي الإغريق مع النماذج الرئيسية في الشعر الغناقي إلى حد كبير. بيد أن مصادرنا القديمة وهي قلبلة بطبعها ـ تذكر أهم المؤلفين الموسيقيين على أنهم شعراء أيضا ومنهم أرخيلوخوس وسافو وبنداروس بل وسوفوكليس شاعر التراجيديا الأشهر وعما يؤسف له أنه لا تتوافر لدينا المعلومات الكافية عن الجانب الموسيق في عبقرية كل من هؤلاء الشعراء الموسيقيين. لكن هناك فئة أخرى عوف أفرادها كموسيقيين أكثر من كونهم شعراء. وفي الواقع يبدأ التاريخ الإغريق الموسيق إبان القرن السابع بإثنين من الشعراء هما أرخيلوخوس وترباندروس، والأهم مبن ذلك أن خلفية بإثنين من الشعراء هما أرخيلوخوس وترباندروس، والأهم مبن ذلك أن خلفية أو الاحتفالات العامة، وبعض هذه الأغاني فردى وبعضها الآخر جماعي، وتتصدر الأغاني الدينية المصاحبة للطقوس في المعبد هذا التراث الفولكلوري. وفي خلفية هذا العصر أيضا يدخل التراث الملحمي، حيث نجد المنشدين أمثال فيميوس وديودوكوس حسائي الذكر - بل والأبطال أنفسهم مثل أخيلليوس وكاليبسو يغنون الأغاني ويعزفون على الآلات الموسيقية.

الشرقية. لقد أثبتت الأبحاث الحديثة في الموسيق الفرعونية المصربة والبابلية والفلسطينية وجود عناصر تشابه كثيرة مع الموسيق الإغسريقية. ويعترف الـتراث الإغريق الموسيق نفسه بدينه للشرق، وهذا ما نكتشفه من أسماء بعض الأساليب الموسيقية أو من شخصية أسطورية مثل أوليمبوس المسي، فهو فى الأصل إسم جبل عال يقع في أقصى الشرق من سلسلة الجبال التي تمتد عبر الجزء الشهالي الغربي من آسيا الصغرى. أما شخصية الموسيق المعروف بنفس الإسم فهي فريجية. إنه عمازف على الفلوت تعلم هذا الفن على يد مارسياس، ثم أخذ أيضا فن العزف على المزمار (syrinx) عن الإله بان. والشيء اللافت للنظر أن إسم هنذا الموسيق يجمع بين عنصر إغريق (أوليمبوس) وآخر شرق (الميسى نسبة إلى ميسيا بآسيا الصغرى). وبالطبع فإن لهذا المزج مغزاه الذي لا يخني على أحد. أما آلة الموسيق المرتبطة بـ أى الفلوت aulos فلم تظهر في بلاد الإغريق وكما يبدو من الاكتشافات الأثرية إلا إبان القرن السابع وإن كان من غير المعقول أن الإغريق لم يعرفوها قبل ذلك التاريخ. ومن الجدير بالذكر أن التناقض بين القيشارة الإغريقية والفلوت (aulos) الآسيوية مسألة شائكة ينبغى التعامل معها بحذر شديد، لأن القيشارة الإغريقية لها علاقة وثيقة أيضا بالشرق وموسيقاه. ومن المؤكد أن أساليب موسيقية جديدة وتقنيات مستحدثة قد وفدت من الشرق أيضا إلى بلاد الإغريق إبان أوائل القرن السابع، ولكننا على أية حال لا نملك ما يمكننا من التمييز بين القديم والجديد آنذاك.

ولقد ولد ترباندروس فى أنتيسا (Antissa) بليسبوس بيد أن نشاطه الموسيقى يرتبط بمدينة إسبرطة. وتعود شهرته إلى أنه إستطاع أن يطبع إسمه وشخصيته على الأغانى التقليدية المسهاة «أغانى القيثارة» (nomoi kitharodikoi) حتى أنها صارت تعرف على أنها من تأليفه وغنائه. وهي أغنيات فردية تصاحبها القيثارة بأنغامها وأصبحت بجالا للمسابقات فيا بعد. قيل أن نصوصها جاءت من الملاحم مع مقدمة إستهلالية من وضع المؤلف الموسيق الذي يقوم بالغناء، وقيل أن اللحن كان صارما يتجنب الترنيم والتفخيم. وفي نفس هذه الفترة ظهر كلوناس (Klonas) من تيجيا (؟) والذي لا نعرف عنه شيئا مؤكدا. ولكن قيل أنه قام بشي عائل بالنسبة للأغان التقليدية الأخرى المعروفة باسم «أغانى الناي» أو «الفلوت» (nomoi aulodikoi).

بيد أنه توجد أسماء أخرى أكثر شهرة وألصق بالفلوت (aulos) مثل بوليمنيستوس (Polymnestos) من كولوفون وساكادس (Sakadas) من أرجوس. فالأول إعترف بنداروس نفسه بشهرته (شذرة ۱۷۸)، ويتحدث عنه بلوتارخوس كمجدد مبدع، ولكنه مع ذلك لم يتخلى عن الأسلوب الصارم. أما سكاداس فهو أشهر عازف القرن السادس، كان إذن مغنيا مشهورا ومؤلفا موسيقيا مرموقا لأغانى الفلوت. وكان أيضا عازفا ومؤلفا للمقطوعات الموسيقية (بدون كلمات) المعروفة باسم وكان أيضا عازفا ومؤلفا للمقطوعات الموسيقية (بدون كلمات) المعروفة باسم بموضوع إنتصار أبوللون على الأفعى بيثون (Python). وفي هذا التأليف والعزف الموسيقيين بلغ سكاداس حد الروعة والإتقان حتى أنه فاز إلى عام ٥٨٦ بالجائزة الموسيقيين بلغ سكاداس حد الروعة والإتقان حتى أنه فاز إلى عام ٥٨٦ بالجائزة الأولى في ثلاث دورات للألعاب البيثية المتنالية. لقد كان العزف المنفرد على آلة الفلوت (psile kitharisis) بعتل مكانا مرموقا في المهرجانات الإغريقية مثله في ذلك مثل العزف المنفرد على القيثارة (psile kitharisis).

وحققت الموسيق الإغريقية أكبر إنتصاراتها في مجال الأغنية الجهاعية حيث التركيبة أكثر تعقيدًا. إذ تجمع الأغنية الجهاعية بين الشعر واللحن المصاحب والتعبير الحركى المواكب، ووصل هذا النوع ذروة النضوج على يد بنداروس وسيمونيديس من كيوس وشعراء التراجيديا الأوائل، ولقد إستلزمت الأغنية الجهاعية إحداث تطويرات كثيرة على الآلات الموسيقية وأساليب العرف عليها، وكان صاحب النصيب الأكبر في التطوير هو الفلوت (هساه)، بيد أنه قد أضيفت أوتار جديدة للقيثارة أيضًا. وأدت هذه التطورات جميعًا بالإضافة إلى عوامل أحرى كشيرة إلى ظهرور أنساشيد الديثورامبوس - أصل الدراما - وهذا ما سنعود إليه في حينه.

ويعزى إلى ترباندروس إختراع القيثارة ذات السبعة أوتار بدلاً من القيثارة الأقدم ذات الأربعة أوتار. وتعزى إليه كللك كتابة مقدمات إستهلالية لاناشيد قديمة ربما قريبة من الأناشيد الهومرية. وبالإضافة إلى الأغانى التقليدية للقيثارة والفلوت التى سلف أن ذكرناها يعزى إليه تأليف أغنية شراب (شذرة ١) ولو أن هذا أمر مشكوك فيه. ومن المحتمل أن علماء الإسكندرية وفقهاءها لم يعرفوا عنه شيئًا. ويقول باورا أن تطور الأغنية الإغريقية إلى عمل من أعمال الفن الأدبى كانت نتيجة ثورة في الفن الموسيق ذاته إبان القرن السابع، وهي الثورة التي أحدثها ترباندروس

الذى إزدهر (برأيه) عام ٦٧٦. فهو الذى أقام سلمًا منتظمًا للقيثارة سباعية الأوتدار، وهو الذى جعل التأليف الموسيق السليم أمرًا عكنًا إذ وضع له القواعد (٢١). ولقد أخذ أهل القرن السابع بتجديداته وطبقوها على أغانيهم، فإزدهر الفن الموسيق والشعر الغنائ. ومع أنه لم يتبق لنا من أعماله سوى بضع شذرات ضئيلة، فإليه يعزى تطوير الشعر الغنائ الذى تهيأ ليحل عمل الشعر الملحمى المتدهور ويسد الفراغ الناجم عن ذلك.

كانت سافو (أوبسافو) ليسبية المولد هي أيضًا، وعاصرت سولون على وجمه التقريب إذ إزدهرت حوالي عام ٢٠٠٠. إنها الشاعرة الوحيدة التي يمكن إعتبارها من مصاف الشعراء الإغريق لأن كورينا - وهي شاعرة أخرى - ربما تنتمي إلى العصر الهيللينستي، كها أنها لم تحظ بما حظت به سافو من شهرة. ولمدت سافو في مدينة موتيليني أو - في رأى آخر - بقرية إريسوس، وكلاهما في جزيرة ليسبوس. إنحدرت من أسرة ميسورة تنتمي لطبقة مالكي الأرض أو الأرستقراطية. ويقال إنها أمضت فترة الصبا في جزيرة صقلية، التي ذهبت إليها منفية بعيدًا عن الوطن الذي سافو أمضت فترة الصبا في جزيرة صقلية، التي ذهبت إليها منفية بعيدًا عن الوطن الذي أيضًا أنها أحبت رجلًا يدعي فاؤون ولكنه لم يبادلها نفس الشعور وصدها، عما أيضًا أنها أحبت رجلًا يدعي فاؤون ولكنه لم يبادلها نفس الشعور وصدها، عما غرب بلاد الإغريق. وهناك رواية أخرى تقول إن حبيبها هذا هجرها إلى صقلية غرب بلاد الإغريق. وهناك رواية أخرى تقول إن حبيبها هذا هجرها إلى صقلية فإنتحرت أو ذهبت إلى صقلية حيث وافاها الأجل. ويقول بعض المفسريسن إن فإنتحرت أو ذهبت إلى صقلية حيث وافاها الأجل. ويقول بعض المسريسن إن رجل يدعي كيركيلاس (Kerkylas) من أندروس وأنجبت منه بنتًا حملت إسم كلس رجل يدعي كيركيلاس (Kerkylas) من أندروس وأنجبت منه بنتًا حملت إسم كلس رجل يدعي كيركيلاس (Kleis)) همن أندروس وأخبت منه بنتًا حملت إسم كلس

وصلتنا شذرات من قصائدها كها وصلتنا قصيدة كاملة تحت عنوان «دعاء إلى افروديتى»، وجمعت هذه الشذرات فى تسعة كتب. ولأنها تنتمى للجنس الناعم أصبحت سافو شخصية فريدة فى التاريخ الأدبى عند الإغريق. إذ يتحدث عنها سترابون وكانها «أعجوبة»، فى إبجرامة لأفلاطون توصف بأنها «ربة الفن» العاشرة! أى أنه أضافها لربات الفنون التسع «الموساى» الملهات لكل شعراء الإغريق.

صفوة القول أن النقاد إعتبروها ويصفة عامة شاعرة من الطراز الأول ووضعوها إلى جوار هوميروس.

كان لهذه الشاعرة علاقات ودية مع ألكايوس، وذلك واضح من أشعارهما التي وصلت إلينا. كما أنها جمعت حولها بعض بنات جنسها، أي بعض الفتيسات الصغيرات - في شكل منتدى أو جماعة أدبية (Thiasos) بهدف تعليمهن الموسيق والشعر وعبادة ربة الجهال والحب والتناسل أفروديتي، ولقد أطلقت الشماعرة على منتداها هذا إسم «دار خلمة الموساى». وفنون الموساى - ربات الفنسون -لا تقتصر على الموسيق والرقص بل تشمل كل ألوان الثقافة بما في ذلك العلوم وكافة الفنون الأدبية. ومن ثم فإن تكريس سافو نفسها ونشاطها للموساى وأفروديتي وكذا ريات النعم أو الخير (Charites) يعنى أن برنامج الدراسة عندها تضمن بنودًا جادة للغاية. ولم يكن تعليم بنات سافو فنون الرقص والموسيق والشعر يهدف إلى تخريج المترفات في هذه الفنون، وإنما كان يسرمي بالأساس إلى تكوين الشسخصية النسائية المتكاملة والصالحة للزواج. وكمدرسة ناجحة وشاعرة موهوبة إقتنعت مسافو بأن أفضل وسائل التعليم هو الحب فسبقت سقراط بـذلك. ولـكن إذا كان الأخـير قد أصر على الجانب الروحي للحب، فإن سافو فيا يبدو قد تعدت إلى ما وراء ذلك. فهذا أمر ليس بمقدورنا أن ننكره بيقين، لأن القدامي الذين نقلوه لنا كانوا ولا شك قد قرأوا كل أشعارها، وكانوا بالقطع على علم بها وبشخصيتها أكثر منــا. إنهم لم يتركوا مجالًا للشك بأن سافو كانت - على حد قول شاعر فرنسا الحديث بودلير - والشاعرة العاشقة لتلميذاتها).

كان الحب بلا منازع هو أهم أغراض الشعر الذى نظمته سافو. وهى أحيانًا تعبر عنه ببساطة وتلقائية، وأحيانًا أخرى برقة ونعومة، ولكنها فى كل حين تعانى من عاطفة نارية. ولا يلعب الرجال دورًا بارزًا فى حياتها وأشعارها، أو على الأقبل لا يقارن دورهم بدور النساء اللائى يظهرن فى أشعارها على نحو مستمر، وصورتهن دائمًا مشرقة تبعث على البهجة. وهذا ما يعكس إحساس الشاعرة نحوهن من حب عاطف. ووصلتنا شذرات عديدة تتحدث عن هؤلاء النسوة بالإسم ومنهن نسذكر أتثيس (Atthis) التى تحظى بمكانة خاصة فى قلب سافو (شارة ١٤)، وجسرينو

(Gyrinno) وأناكتوريا (Anaktoria) وجونجيلا(Gongyla) وأريجنوتا (Arignota). وفي إحدى الشذرات تقول سافو إنها تحسد زوج حبيبتها فهو كالإله لأنه حظى بها دونها. فهي نفسها أي سافو عنلما تراها يكاد يغمى عليها من شدة الإعجاب وقوة الإنجذاب. ومن نافلة القول أن هذه العاطفة التي أحست بها سافو تجاه النساء أمر غير عادى ويخالف المألوف، مع أنه ليست لدينا أية أدلة على أنها عاطفة وصلت بالشاعرة إلى حد المرض والشذوذ. وقد لا يتعدى الأمر عجرد حب رومانسي بمكن أن يتبادل الإحساس به أبناء أو بنات الجنس الواحد.

نظمت سافو ايضًا أغانى الزواج (Epithalamia) كها أنها أعطت إسمها للمقطوعة الشعرية (stanza) المعروفة بإسم والسافية الإلام (Sapphic) والتي نظم كثير من الشعراء قصائدهم على شاكلتها الى في مقطوعات سافية - ومن بين هـولاء الشعراء هوراتيوس نفسه وكذا كاتوللوس الذي قلدها (قصائد ٢١ و٢٦)، وكلاهما من أكبر الشعراء الغنائيين في روما. وفي إحدى الشذرات التي وصلتنا منها تتحدث سافو عن أخيها وإسمه خاراكسوس، الذي كان قد ذهب إلى مصر وهناك وقع في حب غائية إشتراها. تعطيها سافو إسم دوريخا (Doricha) شذرة ٢٦) بينا يسميها هيرودوتوس رودوبيس، وهي إمرأة مشهورة إزدهرت في عصر أمازيس (٢٦٥ - ٢٦٥). ويحكي لنا أوفيديوس أن خاراكسوس تحول ليكون فيا بعد قرصانًا بعد أن فقد ثروته في مصر. ولدينا شذرة أخرى من سافو (٢٥) تتضرع فيهـا إلى بنـات نـيريوس أي عرائس البحر أن يعيدن إليها أخاها سالًا، وأن يزرعن في عقله رأيًا أفضل عمن عبونه وينتظرونه. ومن الجدير بالذكر أن إحدى قصائد سافو (شـنـرة ٥٠) تـدور حول زواج هيكتور من أندروماخي.

وكانت سافو - مثل الكايوس - تتغنى بأشعارها لنفسها ولدائرة ضيقة من صديقاتها وتلميذاتها، وليس بالضرورة فى أية مناسبة عامة أو خاصة. ولذلك نراها تنظم أشعارها باللهجة الليسبية المحلية، وإن داخلتها بعض مفردات الموروث الملحمى. ومن المحتمل أن الأوزان التي إستخدمتها - هى والكايوس - جاءت من الأغانى الشعبية التقليدية، ولا تزال الوحدة العروضية فيها هي «المقطوعة» الأغانى الشعبية التقليدية، ولا تزال الوحدة العروضية فيها هي فى الأغلب من بيتين

لا أكثر. وهي بالطبع تختلف في الشكل والمضمون عن الأغنية الجماعية.

وتختلف سافو عن ألكايوس فى أنها لم تذكر كثيرا الأحداث السياسية التى عاصرتها وعانت هى نفسها منها. ذلك أنها ركزت شعرها وكرست موهبتها لعواطفها الحاصة. وفى أطول شذرة وصلتنا من قصائدها تخاطب سافو أفروديتى، ثم تحكى لنا كيف أن هذه الربة قد ظهرت لها بعد أن نزلت من السهاء فى عربة وسألتها عن متاعبها، ثم طمأنتها وبشرتها بأن كل شىء سيكون على خير ما يرام مستقبلا، وقالت لها (شذرة ا بيت ٢١ - ٢٤):

« إذا كانت (أى حبيبها) تهرب منك الآن ستجرى خلفك فيا بعد وإن كانت ترفض هداياك ستمنحك هى الهدايا عها قريب وإن كانت لا تحبك سوف تخضع لسلطان الحب شاءت أو لم تشأ»

وللعاطفة في قصائد سافو ألوان متعددة، ولكنها في كل حال تعمق الإحساس بها ولا تكتف بمجرد الوقوف عند أي مظهر من مظاهرها، تقول لنا إنها ذات مرة لحت فتاة تجلس إلى جوار رجل تحبه، تتحدث إليه وتضاحكه فغلبتها – أي سافو – العاطفة وغشتها مشاعر الغيرة، وإنعكس ذلك في بعض الأغراض الفيسيولوجية التي إعتورتها، فهي مثلا لا تستطيع الكلام لان لسانها يتلعم، وإندلعت نيران وهاجة تحت جلدها، وطرق طنين مدو أذنيها، فإمتقع لونها ومالت صفرة بشرتها إلى إخضرار الأعشاب، إنها تحس وكأنها على شفا الموت، إذ ستخرج روحها وتفارقها الحياة، أليست مثل هذه الأقوال كفيلة بتوضيح كيف أن هذه الشاعرة كانت غاية في تلقائية التعبير عن مكنونات نفسها؟ نجدها عندما يمتلكها الحب تجاه إنسان في تلقائية التعبير عن مكنونات نفسها؟ نجدها عندما يمتلكها الحب تجاه إنسان ما تريد أن تشاركه كل ألوان المتعة، وكان ذلك بالطبع يجسر عليها كشيرا مسن المتاعب، وساعات مظلمة من الأسي والأسف ولا سيا إذا فارقها الحبوب. وعندائل المتعد، وساعات مظلمة من الأسي والأسف ولا سيا إذا فارقها الحبوب. وعندائل

كم من مرة تتحدث سافو عن فتاة ترحل بعيدا عنها، ربما لانها تنزوجت او لأى سبب آخر، المهم أن الشاعرة عندئذ تشعر بفراغ كامل وينبغى أن نصدقها حين تقول عندئذ إنها تود أن تموت. ولكنها على أية حال لا تلبث أن تفيق من الصدمة رويدا رويدا ولا سبا عندما تستعيد ذكريات المتعة. على أن حب سافو

لتلميذاتها قد جعلهن يحبين بعضهن البعض، وعندما تغيب إحداهن تقول عنها بإسمهن إنها كالقمر بين النجوم تفوقهن تلألؤا، وهي أيضا كالقمر الدى ينعكس ضوؤه الساحر على سطح البحر، ويغمر الأرض فتنتعش المزهور وتبلل قسطرات الندى خدودها. أما عندما تتزوج إحداهن فتنظم لها سافو أغنية الزواج، وذات مرة بالفعل تزوجت إحدى تلميذاتها ولكن في سن متقدمة نسبيا، وعندئذ شبهتها سافو بالتفاحة التي إحتلت أعلى مكان بين أغصان الشجرة، فلم ينتبه إليها الشبان اللين يمئون اللمار القريبة من أيديهم، ثم تجرى حسوارا بسين «عسروس» «وعسذريتها» عبئون اللمار القريبة من أيديهم، ثم تجرى حسوارا بسين «عسروس» «وعسذريتها»

« العروس : أيتها العدرية ا إيه ياعذريتي ا أين ذهبت بعيدا عنى ؟ العدرية : لن أعود إليك ثانية ، . . . لا لن أعود أبدا »

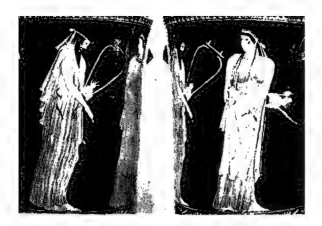
وتلتصق سافو بالطبيعة أكثر من ألكايوس، فهى تتمامل معها برقة وشاعرية وتتخلعا خلفية للحب اللى كرست حياتها وشعرها له. إنها تتلذذ بسلار انسواع الزهور، وتتغنى بالنجوم التى تخفى وجهها عندما يبنغ القمسر وتسسمى العنسدليب ورسول الربيع المتحدث بلسان الحب» (شذرة ١٣٣١). وأكثر من ذلك تنفذ سافو إلى ما وراء الأشياء، أى إلى القوى الخفية التى تحركها، فهى عندما تخاطب ريات النعم والخيرات أو ربات الفنون تحس بأنها تخاطب كاثنات تراها وتتعامل معها بالفعل، ولعل هذا ما يجعل حبها آدميا في عاطفته سماويا في جزله، إنها عنسلما تحب تلوب في الحبوب فإذا ما غاب الحبيب فقدت سبب الوجود نفسه وأحست بأنها فارغة من الداخل، والحب عندها وحلو في مرارة العلقم ومخلوق لا مهرب بنها فارغة من الداخل، والحب عندها وحلو في مرارة العلقم ومخلوق لا مهرب منه (شلرة ۱۳۰). وهكذا فإن شعرها ينضم بعملوبة قلها نجمدها في الشمور رؤيتها تلك، ولا تتردد في التعبير عنها صراحة فهي لا تخجل قبط من خضوعها للمواطف الصادقة.

ولكنها وكيا سبق أن ألحنا لا تقصر عاطفتها على تلميذاتها، فهى تحب أخداها وإبنتها كليس التى تقول عنها أنها «مثل زهرة ذهبية» (شدرة ١٣٢) وإنها - أى سافو - لا تقايضها بمملكة ليديا الواسعة بمعتلكاتها وكل ثرواتها. بل إنها تقول

لإبنتها كيف أنها لا تستطيع أن تشترى لها إكليلا تزين به رأسها إحتفاء بمناسبة معينة ومن الأفضل الإستعاضة عنه بشيء آخر! وهذا يعنى أن العاطفة عندها أثمن من كل أموال ليديا أي مملكة كرويسوس (قارون؟).

وتتمتع سافو بروح الدعابة حتى فى أغنيات الزواج، وتتميز بالصدق والحيوية واللغث. نحس بأنها إمرأة حقيقية أحبت بالفعل، لم تكن صحبتها للألحة مانعا أو عائقا لحا فى أن تكون بسيطة وعفوية. قلما إستخدمت الجاز لأنها تتحدث مسن القلب وتريد أن يصل كلامها إلى القلب مباشرة فهى تقول مشلا «إن أحبك يا أتثيس منذ زمن بعيد». وتتحدث عن أفروديتى فتقول «مبتسمة بشفتين خالدتين». لا يحتاج فنها إلى صور شعرية يزيده ثراء، لأن هذا الفن الصادق ذهب إلى ما وراء الصور الشعرية، وحقق ما لم يكن ليحققه الجاز. فى قصائدها نتحرك فى عالم كل ما فيه مرئ وملموس ومحسوس على نحو بلغ من الوضوح ما لا يحتاج ألى زخرف أو شرح إضاف. بل هو عالم يزداد قوة ووضوحًا كلما تخلص من الرتوش وعاش مكتفيا بقواه الذاتية. لا نحس بوجود أية فجوة بين تجربة سافو الفعلية فى الحياة وتعبيرها الشعرى. تبدو أشعارها غاية فى البساطة وكأنها نظمت بلا أدنى جهد ولكنها فى نفس الوقت غاية فى النسق والإتقان. وتلك قة شامخة من قم الشعر الغنائى.

غاطب سافو إمرأة جاهلة فتحتقرها وتقول إن مثل هذه المرأة التي لم تجنى شيئا من ورود بيريا (أى الفنون) ستهيم فى العالم الآخر مهملة منسية، غير ماسوف على موتها. أما فيا يتعلق بها هى نفسها أى سافو فسيكون الموقف جد مختلف، لأنها ستبق خالدة أبد الدهر بفضل أغانيها التي ألهمتها إياها الآلهة. أى أن الإلهام الرباني للشعر سيخلع عليها صفة الخلود الربانية أيضا. وليس لدينا ما يفيد بان سافو كانت تشغل منصبا رسميا كأن تكون كاهنة فى معبد أفروديتى. ولكن لا يمكن أن نتفهم هذه الشاعرة حتى الفهم ما لم نضع فى الإعتبار ورعها العميت وإيمانها الثابت بأن الآلهة راضون عنها ويؤيدونها، بل ويفرضون عليها أن تستغل مواهبها إلى أقصى ما تستطيع. إنها إمرأة ليست كبقية النساء وهذا معنى نجده فى مخاطبة الكايوس (شذرة ٢٨٤) لها حيث يقول:



شكل ٩ ألكايوس وسافو على إناء أتيكي محفوظ الآن بتحف ميونيخ بألمانيا



شكل ۱۰ رجل منتشى يرقص على أنشام موسيقى تعزفها إحدى الفتيات، إناء يؤرخ بعام ۵۲۰ – ۵۱۰ ق. م وهو محفوظ الآن بمتحف بازل

داى سافو! أيتها المقدسة! ياذات الشعر البنفسجى والبسمة العذبة إن أتلهف للحديث إليك بيد أن الحياء بمنعنى ا

ولنا أن نضع لكلمة «المقلسة» ما نشاء من معان، ولقد ظلت صفة القدسية الاصقة بها حتى بعد أن هاجها شعراء الكوميديا إبان القرن الخيامس إلى حد أن أفلاطون قد وضعها بين ريات فنون الشعر نفسها كما سبق أن الهنا(٢٢).

وعاش الكابوس مع سافو فى نفس مدينة موتيلينى ونظم أشعاره فيا بين ١٦٠ و ٥٨٠. ويقال إنه أحب هذه الشاعرة ولكنها صدته ووصلتنا أخبار هذا الحب فى شدرة باقية من أعهاله (٦٤). كها أن هناك رسمًا على إنساء أشرى (kalathos) يـ ويخ بعام ٤٨٠ ويصور لقاء بينها. ومع ذلك فهناك من العلهاء الدارسين مسن يسرون أن قصة الحب بين ألكابوس وسافو من نسج الخيال، تخاطب إحدى قصائده على أينة حال سافو ووصلتنا الأبيات الأولى منها، وهي التي ترجمناها وأوردناها في نهاية الفقرة السابقة، أما رد سافو فقالت فيه (شدرة ١٦٠):

د إن كانت الرغبة فى قلبك من أجل الخير والجهال فحسب وإذا كان لسانك عفا لم ينبس ببنت شغة خبيثة فإن الحياء لن يمجب عنى بريق عينيك،

كان ألكايوس عاربًا وجوالًا يعلوف ببلاد الإغريق هنا وهناك، ولكنه في فترات التوقف عن القتال والترحال كان على إستعداد لأن يغنى الأغان عن الخمر والحب، ونظم كللك أناشيد دينية تكريًا للألمة أبوللون البيس وهـرميس والـربة أثينة وديونيسوس وهيفا يستوس، بل وللبعل اخيلليوس وأياس وكذا عرائس البحسر، وبالطبع له أناشيد تكرم أفروديتي وإبروس، ولكن معظم أشعاره مستوحاة من تجارب حياته غير المستقرة والمليئة بالتقلبات والقلاقل في معترك السياسة والحرب ومغامرات الحب، وقيل أنه نق إلى معمر وعاش هناك بعض الوقت. وهو مشل أرنعيلونوس فقد درعه في إحدى المعارك التي خاضها موطنه ضد أثينا في نزاع حول ملكية سيجيون بمنطقة طروادة عام ٢٠٦ (٢٢). ويسرى الكايوس أن الخمر دواء لكل داء، وعلاج شافي لكل الشرور بما في ذلك سوء الحظ والشيخوخة (شسذرة ٨٦٥). بل

إنه يرى أن الخمر هدية ثمينة قلعها ديونيسوس للبشر نفعًا لهم، سواء أكان الجو عاصفًا زمهريرًا أو حارًا خانقًا (شذرة ٩٠).

كان ألكايوس صبيًا لا يزال حين خلع أخواه أنتيمينيداس وكيكيس الطاغية ميلانخروس حيث تلاه ميرسيلوس الذي ساعده دينومينيس وبيتاكوس. ويبدو أن ألكايوس في مطلع الشباب كان متمردًا على هؤلاء الطغاة الثلاث بما أدى في النهاية إلى طوده أي نفيه إلى بيرها (Pyrrha). وهناك نظم قصيدة (شذرة ٤٢ وربما ١٣٠) يصف فيها إضطراب الأحوال السياسية مستخدمًا لغة بحرية بجازية. ثم قامت معركة سقط فيها ميرسيلوس صريعًا (شذرة ٣٣٢) فإعتلى كرسى الحكم من بعده بيتاكوس الذي فيا يبدو كان ألكايوس على علاقات ودية معه. فإشتركا معًا في المعركة ضد أثينا حول سيجيون حوالي عام ٦٠٦، وهي المعركة التي فقد فيها درعه كها قال لنا في أشعاره (شذرة ٤٢٨)، وتم التوصل إلى عقد معاهدة سسلام. ووصلت قسوة بيتاكوس وسلطانه إلى الذروة. وعندئذ هاجمه ألكايوس بقصيدة قال فيها إن إنتخابه يعد ضربًا من الجنون (شذرة ٣٤٨). بل تندر ببعض العيوب الخلقية والخلقية فيه مشيرًا إلى قدميه المفلطحتين وبطنه المنتفخة، وكذا أصله الوضيع وعاداته الفجية وخيانته لرفاقه القدامي. ثم إنتقد زواجه المغرض (شذرة ٦٩) وسلوكه الخليع (شذرة ٧٠) ودهاءه (شذرة ٧٧). ونتيجة لهذا الهجوم نني ألكايوس إلى مصر وأصبح أخوه أنتيمينيداس من الجنود المرتزقة لحساب ملك بابيلون (شدرة ٤٨). ويبدو أن الكايوس قد هاجرأيضًا إلى طراقيا (شذرة ٤٥) وتفاوض مع الليديين (شذرة ٦٩). وقبل أن يعتزل بيتاكوس الحكم عام ٥٨٠ عنى عن ألكايوس الذي لا بد وأنه قد عاد إلى وطنه. ولا نعرف شيئًا عن حياته ومصيره فيها بعد ذلك.

جمع أريستوفانيس البيزنطى وأريستارخوس أعيال الكايوس فيا لا يقل عن عشرة كتب. ويبدو أنها قسمت حسب الموضوعات إذ ورد ذكر الأناشيد (hymnoi) وواغان سياسية حزبية عيطلق عليها إسم (stasiotika). ويبدو من الشذرات المتبقية لنا أنه كتب أيضًا أغان فردية عن الأحوال السياسية وحفلات الشراب والحب بالإضافة إلى بعض القصائد التأملية. ويبدو كذلك أنه أعاد صياغة بعض أغان الفولكلور. أما لغته فهى علية أيولية مع بعض التأثيرات المومرية. هذا وتنقل الشاعربين أوران عدة.

وبالنسبة للشق السياسي في حياته وشعره فيبدو أنه أخذ جانب المحافظين، الذين أرادوا الاحتفاظ بسلطانهم التقليدي، فذهبت جهودهم سدى بفضل الطاغية بيتاكوس الذي كان قد حالفهم من قبل. فما أن إنتخبه الشعب حتى حكم عشر سنوات مستديمة فإستعاد للمدينة سيادة القانون والنظام. بيد أن ألكايوس هاجمه بشدة وعنف. فألكايوس مثل ثيوجنيس يتباهى بالتمادى في كراهية الأعسداء وحسب الأصدقاء. إنه لا يعرف أنصاف الحلول أو الإعتدال وعندما يفعل شيئًا يفعله بكل قوته ويصل فيه إلى النهاية. وأغانيه هي إنعكاس لمثل هذه الافعال. بيد أنه في أشعاره يظهر تمكمًا واضحًا في كلهائه، بل إن قصائده جد عكمة ودرامية. ومع أن الطبيعة لا تلعب سوى دور الخلقية لأحداث حياته التي يسجلها في شعره نجده الطبيعة لا تلعب سوى دور الخلقية لأحداث حياته التي يسجلها في شعره نجده الطبيعة لا تلعب سوى دور الخلقية لأحداث حياته التي يسجلها في شعره نجده

دأى هيبروس يا أجمل الأنهار تجرى عبر آفينوس إلى مياه البحر الداكنة الزرقاء وتفيض بالخير عبر الأراضى الطراقية،

وهو يدعو للتمتع بالحياة قائلاً إننا لا نعيش مرتين، وينبغى أن نتعمل المدرس من سيسيفوس الذى بالفعل هرب ذات مرة من العمالم السفلى، وقد كان أحكم الناس ولكنه لم يستطع الهرب مرة ثانية. وألكايوس مثل ثيوجنيس يسرى أن الفقر يقصم ظهر الإنسان وينغص عليه عيشته لأنه يفقد المرء الإحترام بين الناس، ويعقد مقارنة بين هيليني صارخة الجهال وجالبة الخراب على المطرواديين وبين ثيتيس التي تزوجت بيليوس وولدت أخيلليوس.

وتقع تيوس على الساحل الأيوني شمال إفيسوس، فهى إذن قريبة نسبيًا مسن ليسبوس. هناك في هذه المدينة ولد أناكريون عام ٤٧٠، إذ عرف أنه بلغ سن النضج في النصف الثاني من القرن السادس. ترك تيوس عام ٥٤٥ عندما كان يتهددها الخطر الفارسي، وذهب مع بعض مواطنيه لتأسيس مستوطنة جديدة في طراقيا هي أبديرا. وعاش أناكريون في جزيرة ساموس المواجهة لأيونيا، بعد أن إستدعاه طاغيتها بوليكراتيس لكي يعلم إبنه الموسيق. ويبدو أن أناكريون كان يميل إلى حد الإنحلال أو الغلظة،

بل يدخل هذا الأسلوب في إطار ما نسميه الحياة الأيونية (Bios Ionikos) في أكمل صورها. وهي حياة كان الحمافظون على التقاليد القديمة والمدافعون عسن الأخسلاق القويمة ينظرون إليها شذرًا. أما الأدباء والفنانون فكانوا معجبين بها غارقين فيها إلى أذانهم.

نظم أناكريون شعرًا يناسب جمهوره الأيون في لغة سلسلة وأوزان سهلة، وحمل قصائده فكرًا صريحًا ومعان واضحة. تشمل أشعاره موضوعات الحب والخمر ومناجاة الإلحة والثناء على بعض الرجال وهجاء بعضهم الآخر ورشاء بعض الأصدقاء بمن سقطوا في ميدان الوغي، وتشبه بعض قصائد أنساكريون وأغان الولائم وكانت أحيانًا وهي أغان كانت تؤدي بعد تناول وجبة الغذاء لتسلية الفسيوف، وكانت أحيانًا أغاني فردية وأحيانًا جماعية، ونسبت إلى كل من أنساكريون والمكايوس بعض هذه الأغان، وهناك شاعر من نفس بلدة أناكريون ومن قبله أو عاصره سيدعي بيثيرموس (Pythermos) نظم أغاني شراب، وبق لنا منه بيت واحد معناه وكل الأشياء الأخرى فها عدا الذهب لا تساوى شيئًا وعليها في أتيكا وتقول:

 ابالنسبة للإنسان تأل العسحة أولاً فهى أفضل الممثلكات ويعدما ثانيًا أن يولد جميل القسيات وثالثًا الثروة التى يكسبها بشرف
 ورابعًا أيام الشباب يقضيها فى متعة مع الصحاب، (٢١)

وتعزى بعض هذه الأغان إلى شاعرة مجهولة تبدعى بسراكسيلاً عساشت إبسان منتصف القرن الخامس.

ولقد نضل أتاكريون وژنا خاصا أطلق عليه إسمه فيا بعسد، إذ نسظمت بسه مجموعة من الأغان في وقت لاحق، وإن كنا لا معرف تباريخها بالضبط، ولسكنها بلا شك تنتمى إلى ما قبل العصر السكندري، ونعرف بساسم « الأنساكريونيات » (Anakreontea). وهي الأشعار التي جعلت الشاعر يكسب شهرة عالمية في عصورنا الحديثة. ولقد أصدر أريستارخوس أعماله في ست فنب مقسمة إلى الأعمان الفردية (clegeia) والإيامبيات (iamboi). وإحتوت الجموعة الأول على

قصائد غنائية فردية فى الغالب مثل أناشيد للربة أرتميس ولإله الحب إيروس، وكذا لديونيسوس إله الخمر وأغانى حب لكليوبولوس وأغان غداء وأخرى لحفلات الشراب. وهى مكتوبة باللهجة الأيونية الدارجة مع تأثيرات هومرية أو أيولية. وفى الشذرة رقم ١١ نجد قصيدة غنائية بعنوان «إلى إيروس» (eis Erota)، ولو أنها إشتهرت بإسم «المعركة»، والتي ترجمها عملاق المسرح العربي توفيق الحكيم في كتابه عصفور من الشرق» عن اللغة الفرنسية كها يلى:

د إن أريد... أريد أن أحب
ولقد زين لى دالحب، (إيروس) أن أحب
فأبيت من جهلى أن أصغى إليه
فقبض من فوره على قوس من ذهب!
ودعانى إلى القتال... لبست له الحديد...
فأمسكت بالرمح والدرع!
ونهضت كأنى أشيل (أخيلليوس)
أنازل دالحب، (إيروس) فسدد لى سهاما
خدت عنها فطاشت، ونفذت سهامه
فتقدم إلى يتقد غضبا
وهجم على فإخترق جسمى
ونفذ إلى قلى إ... وإنهزمت
ونفذ إلى قلى إ... وإنهزمت
يالها من حماقة أن أتق بدروع!
أى سلاح خارجى ينتصر على الحب (إيروس)

ولقد عاصر أناكريون الشاعر إيبيكيوس ـ الذى سنتحدث عنه فى إطار الأغان الجماعية ـ إذ عاشا معا تحت رعاية طاغية ساموس بوليكراتيس. كما عاش بعض الوقت فى أثينا ببلاط طاغية آخر هو هيبارخوس إبن بيسيستراتوس، وكان صديقا لكسانثيبوس والدبريكليس، ولقد كرم أناكريون فى أثينا إذ يقال أن تمثالا قد أقيم له فوق الأكروبوليس، المهم أنه شاعر بلاط تقليدى ذو ألحية ودفء، لأنه عندما مات

مثل أناكريون ذات مرة لماذا لم يكتب أنساشيد طقسوسية لسلالمة كالشسعراء القدامي، بدلا من أن ينظم الأشعار متغنيا بجيال الغليان. فيرد قبائلا الآن هؤلاء هم آلمتناه، وهو يقول عن إيروس وسيد الألهة وسسائس البشرة، لقسد حساول أناكريون مثل إيبيكوس أن يعطى لأشعاره أهمية أكبر وأفقًا أوسيع بساستخدام الأسطورة والرمز، فهو يصود إيروس إله الحب كصبى يلعب العابا بهلوانية فوق الحبال مع العرائس وأفردويتي نفسها، وهو يتحداه عندما يلق إليه بكرة ذهبية، أو يضربه ببلطة، أو يتحرش به للدخول في ملاكمة وجها لوجه، أو يأخذه ليطير به فوق السحاب على أجنحة ذهبية، وهي رموز تزيد عن بجسرد كونها تشبيهات، ولا تعمل إلى حد الأساطير. إنه ضرب من مسرحة المشاعر عسلما يتخيل الشاعر ولا تعمل إلى حد الأساطير، إنه ضرب من مسرحة المشاعر عسلما يتخيل الشاعر يتخيل نفسه وقد ألق بجسده من فوق صخرة ليوكاس، وهي بالمعمقرة التي يلق يتخيل نفسه وقد ألق بجسده من فوق صخرة ليوكاس، وهي الصخرة التي يلق الشعراء المنكوبون في الحب إلى البحر بأنفسهم من فوقها كيا فعلت سافو من قبل. الشعراء المنكوبون في الحب إلى البحر بأنفسهم من فوقها كيا فعلت سافو من قبل. وهو يقول أنه سبح في بحر الحب كقرار يائس، وهو يرغب في الاعتدال ولا يود أن يكون ثريا إلى حد الفحش، ولا مسنا إلى حد العجسز، إذ يقول (شسذرة أن يكون ثريا إلى حد الفحش، ولا مسنا إلى حد العجسز، إذ يقول (شسذرة أن يكون ثريا إلى حد الفحش، ولا مسنا إلى حد العجسز، إذ يقول (شسذرة أن يكون ثريا إلى حد الفحش، ولا مسنا إلى حد العجسز، إذ يقول (شسذرة أن يكون ثريا إلى حد الفحش، ولا مسنا إلى حد العجسز، إذ يقول (شسذرة أنه) :

د إن لا أطلب قرن الكثرة من أمالثيا<sup>(٢١)</sup>، لا ولا أرغب ف أن أعيش قرنا ونصف مثل ملك تارتيسوس (Tartessos) ع

## الفصل مختشمس

## الأغانى الجاعية

من الطبيعي أن يعرف الغناء الجهاعي أي شعب تذوق فن الموسيق بصفة عامة ومارس الغناء الفردى بصفة خاصة. ويذكر هوميروس الغناء الجهاعس في « الإلياذة » (الكتاب الأول بيت ٤٧٧) على أنه شيء مألوف في عصره. وبما أن الغناء - كجزء من الموسيقى - قد شكل مبدأ مها في برامج التربية ببلاد الإغريق، وإحتسل مكانة لا تقل عن تعليم القراءة والكتابة، فلقد نجم عن ذلك تبوافر أعداد كبيرة من الفتيان والفتيات الذين يجيدون هذا الفن، ويمثلون كوادر فنية بمكن أن يستغلها أى شاعر غنائي. والإغريق بطبعهم ميالون إلى ممارسة فن الرقص (وهـذا أمر ملحـوظ حتى في أيامنا هذه ببلاد البونان الحديثة). ومن ثم توافرت العناصر الثلاث الرئيسية لتطوير فن الغناء الجهاعي (الكورالي): أي الكلمات المنظومة نسظها جيدًا ومنغما، والموسيق المصاحبة والحركة التعبيرية الرشيقة. وصار من اليسير تشكيل الجسوقات وتدريبها، كان يكني لإنجاز عرض غنائي جماعي وجود أحد الفنانين المحترفين ليكون مسئولًا عن نظم القصيدة الغنائية، وتأليف الموسيق المناسبة لها، وتسدريب أفسراد الجوقة على الرقصة المعبرة عنها والمواكبة لها. كان هذا الفنان إذن همو قائد عملية العرض كلها من أولها إلى آخرها. وقد يساعده أحد العازفين على آلة وترية وآخر على آلة نفخ، ولكنه هو «المايسترو» الذي يحرك كل أعضاء الفرقة. ولقمد تفوق الدوريون على غيرهم في هذا المضهار وبرز من بينهم أهل البلوبونيسوس وجسزيرة صقلية بصفة خاصة. بيد أن بويوتيا قد ساهمت بأعظم شاعر غناف عرفته بـلاد الإغريق ألا وهو بنداروس،

كانت الأغنية الجماعية إذن مرتبطة بالرقص وهذا أمر أثر في طبيعتها. إذ كانست الرقصات في الغالب ثابتة وشكلية، بل كانت تعاد نفس الحركات إذا تكرر النغم.

ولقد إنسحب ذلك على كليات الأغنية التى إنسمت أيضبًا بالشكلية، وظل الأسر كذلك حتى تطور الشعر الغناق الإغريق فيا بعد منفصلا عن فن البرقص قبيل القرن الرابع، وينظم الشعر الغناق الإغريق في استروفات، أو «مقطوعات». فنق كل أغنية كانت الإستروفة أو المقطوعة من الناحية العروضية تشكون مسن جسزئين مختلفين، هذا منظوم بأسلوب وذلك بأسلوب اخر، ثم تأتى الإستروفة الشائية (أو المقطوعة الثانية)، فالثالث عائل الجزء الثانية وهي بدورها مكونة من جزئين (الثالث والرابع هنا)، فالثالث عائل الجزء الأول في الإستروفة الأول، والرابع يماثل الجزء الثاني بها وهكذا.

ولما شعر الإغريق بأن هذا الشكل العروضي للأغان الجياعية يحتاج إلى بعض التعديل، إتبعوا البنية الثلاثية أي أن الأغنية صارت تتكون من ثلاثة أجزاء رئيسية هي: إسترونة (epodos) وأنتيسترونة (antistrophe) وإبودوس (epodos). والكلمات الثلاث تعنى على التوال: دورة، دورة مضادة، ما بعد الأغنية. وصارت هذه البنية الثلاثية هي الوحدة المتكررة (مع التنويع والتغيير في الترتيب) بدلا من الإسترونات (المقطوعات) الصغيرة في الشكل العروضي الأقدم.

ومع ذلك فلابد من التنويه إلى أن هناك فروقا شتى بين كل قصيدة واخرى من حيث البنية العروضية، بحيث يمكن القول أنه من بين كل قصيائد الشعر الإغريق المناق التى وصلتنا لا توجد قصيدة مماثلة للشائية، وليو أنسا يحسكن أن نقسمها إلى مجموعات متجانسة من حيث الأوزان، وإن دل ذلك على شيء فيإنما يدل على أن الشكلية الخارجية هذه، المتمثلة في البنية الشلائية أو غيرها، لم تضع المناء الإغريق في قالب متجمد، إذ لازالت أمام الشياعر الغنائي فيرصة واستعة وجمال رحب للإختيار والمفاضلة بين الأوزال المختلفة، ولأل اللغة الإغريقية بعليمها لغة تركيبية لا تحليلية، بمعنى أن وظيفة كل كلمة ومعاها بتحددان من نهايتها، فإن ذلك سهل على الشعراء وضع الكلمة في أي مكان بالبيت، وهذا ما يجعل الشاعر ذلك سهل على الشعراء وضع الكلمة في أي مكان بالبيت، وهذا ما يجعل الشاعر يهدم على كلهاته وأوزانه على نحو لا تعرفه بعضى اللعات الحديثة.

وليس هناك ما يستوجب أن تكون الأعنية الحياعبة تصديره بل هسى سالفعل لبست كذلك عبد الإغريق، فالكمان منذ القرن السابع كان قد نظم معض الأغناف في ماثة بيت أو تريد ولم تجد الجوقات عباء في غنائها، ودهب ستسيخوروس إلى

أبعد من ذلك حيث نظم أغان بلغ طولها عدة مشات مسن الأبيسات كقصيدة والأوريستيا، التي طبعها القدامي في كتابين ولكنها للأسف لم تصلنا. ولعل أطول القصائد الغنائية التي وصلتنا هي والبيئية الرابعة، لبنداروس حيث تبلغ الأربعائية بيت ونظمت عام ٤٦٢. وهنا ينبغي أن نتذكر أن طول الأغنية الإغريقية الجاعية هو ملمح ملحمي موروث. بيد أنه بعد ستسيخوروس على أية حال وبصفة عامة صارت الأغنية لا تزيد كثيرًا على الماثة بيت. ومع ذلك فهي بصورتها هذه لا تزال طويلة بالنسبة للشعر الغنائي في عصرنا الحديث.

وتلعب المناسبة العامة التي تقال فيها الأغنية الجهاعية دورًا حيويًا في تشكيلها أكثر بما يحدث في الأغنية الفردية، التي في الأغلب يتغنى بها الشاعر لدوافع عص ذاتية. فالأغنية الجهاعية إذن هي أغنية المناسبات العامة التي يستدعى فيها الشاعر لكى يؤدى واجبه إزاء مجموع الناس. ولقد بدأ الشعر الغنائي الجهاعي أصلا من أناشيد يتوجه بها المتعبدون للآلهة في تضرعاتهم وصلواتهم، وللذا فهان الألهسة موجودون في أغراض الشعر الغنائي الجهاعي بما في ذلك المرثيات وأغاني العدارى وغيرها.

## وأهم أنواع الأغاني الجماعية هي كما يلي:

paean الخيبة النصر بايان الميبورخيا hyporchema parthenion المغيورخيا العدارى hymnos heroikos النشيد البطولي encomion النشيد اللح أو الثناء الليثورامبوس للديثورامبوس الديثورامبوس

ولقد سبق أن تعرضنا بالحديث لبعض هذه الأنسواع وغميرها فى الصفحات السابقة، وسنتعرف على مزيد من التفاصيل فى ثنايا حديثنا عن شعراء هذه الأغمان الجماعية الذين سنتناولهم الآن.

إزدهر ألكمان (أو ألكيمون أو الكمايون) حوالي عام ٢٥٤ - ٢١١. وهناك

رواية تقول إنه كان فى الأصل من سارديس عاصمة علكة ليديا باسيا الصغرى، احضره إلى إسبرطة كعبد ثم حرره سيده عندما إكتشف موهبته الغنائية. يقال أيضا إنه أول من إخترع شعر الحب، نظم بعض الأناشيد وأغان النزواج وأغان تسؤديها الجوقة فى الاحتفالات العامة والمهرجانات.

وتضم أطول شذرة وصلتنا من أغان ألكمان «أغنية عذرية» (parthenion) أي أغنيـة تؤديها جوقة من العذاري، ويبدو أنها كانت تكريًّا للإلهة الإسبرطية المحلية واورثيا، (Orthia). وتكونت هذه الجوقة من إحدى عشر فناة تقبودهن مسن حملست إسسم هاجيسيخورا (Hagesichora) الذي يعني «قائدة الجوقة». وبعد سرد أسطورة بطولية عن معركة هرقل مع أبناء هيبوكؤون تدخل فتيات الجيوقة في حوار فسكاهي مم بعضهن البعض، إذ تتبادلن النكات ويقارن جمال هاجيسيخورا بجمال فتاة اخرى هي أجيدو (Agido)، ويتميز الجو العام للأغنية بما يوحى بمأنها تسؤدي في وسمط عسائلي لا في حفل عام، بل أكثر من ذلك ترد في الأغنية إشارة إلى هاجيسيخورا على أنها ه إبنة عم ، الشاعر، ولا بد أن جزءًا كبيرًا من الأغنية كان يضم مقطوعات فردية قصيرة أو على الأقل كانت تؤديها بعض - لا كل - بنيات الجوقة. وتعد هــذه الأغنية أول مثل يصلنا من الأغان الجهاعية الإغريقية، وهي على ما يبدو تمثل جزءًا من طقس ديني يؤدي قبل شروق الشمس، وفيها تقدم العدداري عرانًا إلى الإلحة المرتبعلة بالفجر، أما معنى أسطورة صراع هرقل مع أبناء هيبوكؤون فهو بصفة عبامة أن الكبرياء أو الصلف يهلك صاحبه في النهاية لا محالة. ويصدوغ السكمان هدف الفكرة بأسلوب فيه الكثير من الخيال والإبهار حيث يقول (شــــذره ١ أبيــات ١٦ 🕟 : (17

ولا تدع أحدًا يحاول الصعود إلى السهاء على أجمعة المروب
 ولا تدع أحدًا يحلم بأن ينال أفروديتي على فراش الزوجية ،

إنها بيتان يوجزان فكرة الإعتدال الإغريقية ويوصيان بالإكتفاء بالوسط الفهي ويقد ان خاتمة مناسبة للأسطورة، وفي حديث العداري عس قبائدتهن هاجيسيخورا يشبهنها بالشمس الطالعة أو بحصان السباق عمن سلالة الأحلام الجمعة، أسا شعرها وفكالذهب الصافى غير الخلوط، تشكو العذاري من قلمة زينتهن إلا أنهن

واثقات من فوزهن وكسب قصب السباق فى هذه المناسبة التى يحتفلن بها. ربما لا يقوم الكمان نفسه بالرقص والغناء معهن، إلا أنه قد نجح فى تقمص شخصيتهن وعبر خير تعبير عنهن وعن المجتمع الإسبرطى وبعبارة أخرى لقد وجد الشاعر فى أغنية العذارى هذه إمتدادًا لنفسه وأحاسيسه.

وفى شذرات أخرى نجد الكنان يتغنى بالحب، ويقال أن الشاعر أحب إمرأة تدعى ميجالوستراتا (Megalostrata) التي يحكى أيضا أنها كانت شاعرة، وتسدور قصائد غنائية أخرى الألكمان حول الطعام والشراب وحب الطبيعة وسكون الليل وما إلى ذلك. وفى إحدى القصائد يعبر عن أمنيته الذاتية فى أن يصبح طائرا أو بالتحديد وطائر الربيع المقدس، المصبوغ بقرمزية البحر» (halykon). ووصلتنا شذرة من أغنية له يقول فيها إن و الفيثارة الجميلة تلعب دورا لا يقل أهمية عن السيف، الشذرة رقم ٤١). وفي شذرة أخرى (رقم ٥٦) يصف مهرجانا ليليا لديونيسوس إله الخمر.

وجمعت قصائد الكمان قديما فى ست كتب وشاعت أشعاره وتغنت بها الجوقات فى إحتفالات أرتمس وديونيسوس وأفروديتى وأثينة وغيرهم. وكانت لغته تجمع بين اللهجة الدورية والأيولية وبها أصداء من الموروث المومرى. بل إنه يستخدم الوزن السداسى فى أناشيده، ولكنه يتحدث فيها عن نفسه، ولا يلتزم ألكمان فى أغانيه بالبنية الثلاثية.

ويقول هيرودوتوس (الكتاب الأول ٢٣) أن أريون إخترع الديثورامبوس كفن أدبى في بلاط برياندروس، والديثورامبوس أغنية جماعية تبؤدى تمجيدا لمديونيسوس وورد أول ذكر لها عند أرخيلوخوس الذي يقول وإني أعرف كيف أقود رقصة الأغنية الجماعية الجميلة، أغنية ديونيسوس الديثورامبية عندما تكون الجتمر قد لعبت بفؤادى الشدرة ٧٧). وفي المرحلة التي يتحدث عنها أرخيلوخوس يبدو أن المديثورامبوس كان لا يزال أغنية مرتجلة يقودها أحد المجتمعين على مائدة الطعام أو ربما كان قبائد المجوقة والإكسارخوس (exarchos) يرتجل بعض العبارات التقليدية بينا يردد الباقون عبارات مكررة (اللازمة). وبناء على ما يرد عند هيرودوتوس يبدو أنه كلها تمدعمت عبادة ديونيسوس برز دور الديثورامبوس كمجزء رئيسي في طقوس عبادته. ودخل هذا

الفن أثينا إبان عصر الطغاة حيث كانت المسابقات الديثورامبية تمثل ملمحا مها من ملامح أعياد الديونيسيا الكبرى بعد إعادة تنظيمها. وكانت الجوقات الدائرية المكونة من الرجال والصبية هي أكثر أشكال الشعر الغنائي شيوعا وأطولها بقاء، إذ كانت لا تزال قائمة حتى القرن الثاني الميلادي.

يجتل الديثورامبوس في الشعر الغنائي الجهاعي مكانة خاصة ويستحوذ على إنتباه الباحثين، لأن أرسطو قال بأن التراجيديا نشأت من تطوير في هذه الأغنية الجهاعية. ولعل إرتفاع نسبة الأجزاء الغنائية في التراجيديات الأولى ما يؤيد رأيه، فهي تشكل ما بين الثلث والنصف في و المستجيرات، و و الفرس، و و أجاعنون، لأيسخولوس، وسنرى أن أغاني الجوقة ظلت تشكل جزءًا عضويا في التراجيديا الإغريقية حسى أواخر أعهال يوريبيديس حيث قل فيها دور الجوقة كثيرا. وتنظهر أغاني الجوقة في التراجيديا نفس ملامح الأغاني الجهاعية التي نتحدث عنها في إطار الشعر الغنائي. فهي مثلها تقوم على أسطورة ذات هدف أخلاق، وتحفل بصور شعرية غزيرة ومكثفة، وتسودها صبغة دورية وإضحة. وهكذا يكننا القول بأن أغاني الجوقة في التراجيديا الإغريقية تعتبر قمة من قم الشعر الغنائي الجهاعي. هذا وسنعود إلى الربط بين الدراما في نشأتها والشعر الغنائي في مطلم الباب الثالث.

إزدهر آريون فيا بين عامى ٦٢٨ و ٢٥٥ وعرف على أنه إبن رجل يسمى كيكليوس، مع أن هذا الإسم الذى يعنى دالدائرى، قد يكون من نسج الخيال فهو مشتق من الرقصة الديثورامبية الدائرية، قيل كذلك إنه ولد فى ميثيمنا (وإسمها لحديث موليفوس) فى ليسبوس وربما تتلمذ على يد ألكمان. وذاع صيت آريون لعدة سباب منها إرتباطه بالقصة الأسطورية الواردة عند هيرودوتوس والتى تقول إنه فى حدى رحلاته – المتعددة – ذهب إلى صقلية وإيطاليا وجمع ثروة طائلة عاد بها إلى لاد الإغريق فى سفينة كورنثية. وهناك إعترض طريقه بعض القراصنة وسمحوا له أن يغنى أغنية الوداع مرتديا ملابس عازف القيثارة قبل أن يلتى بنفسه فى البحر. لم فعل تلقفه دولفين كانت موسيق آريون قد إجتذبته إلى المكان، فانقذه من مرق وحمله على ظهره حتى رأس تاينارون فى جنوب شبه جزيرة البلوبونيسوس. قام آريون معظم حياته فى كورنثة أى فى بلاط الطاغية برياندروس.

إحتل آريون مكانة بالغة الأهمية فى التاريخ الأدبى رغم أنه لم يصلنا بيت واحد من أشعاره. ولو أن هناك بعض الدارسين عن لا يقبلون قول هيرودوتوس سالف الذكر، أى أنه غترع أغنية الديثورامبوس. فالديثوارمبوس برأيهم – وهو أحد القاب ديونيسوس – لابد وأن يكون أقدم من آريون بكثير، بيد أنه يعزى إلى آريون أنه هو الذى جعل الجوقة تتحلق فى شكل دائرة حول مذبح ديونيسوس لترقص وتغنى أغنيتها التى تمجد هذا الإله. وهذه الدائرة هى التى ستشكل ما يعسرف بسإسم الأوركسترا فى المسرح الإغريق. كان آريون ينظم الأغاني الديثورامبية ويدرب جوقات كورنئية على أدائها. ويبدو أنه هو بالفعل الذى أعطى لهذه الأغاني شكلها الشابت، كل جعل لكل أغنية موضوعها الخاص وطبيعتها المهزة.

ويعنى إسم ستسيخورس «مؤسس الجوقة» عما يشى بأنه إسسم خيالى، أو على الأقل لقب إشتهر به الشاعر بدلاً من إسمه الحقيق «تيسياس» (Teisias). ولد فى صقلية وبالتحديد فى ما تاوروس وعاش فى هيميرا والتواريخ التقريبية لمولده وبماته هى ٢٦٢/٦٣٣ - ٥٥٣/٥٥٠. جاء إلى أئينا عام ٤٨٤/٤٨٥ عندما فاز أيسخولوس لأول مرة بالجائزة الأولى فى التراجيديا. يقول بعض العلماء بوجود شاعرين بإسم ستسيخوروس الذى تعزى إليه من الأشعار الغنائية ما يزيد فى مجموعه على حجم الإلياذة». وجمعت أشعاره قديما وقيل أنها بلغت ٢٦ كتابا.

يتحدث ستسيخوروس فى أشعاره كأحد الثقاة فى الأساطير وكشاعر غنائى كبير له باع طويل ويتمتع بإنساع فى الأفق، وهو ما يقربه من رحابة الشعر الملحمى، شعلت موضوعات قصائلاه الألعاب الرياضية الجنائزية لبيلياس، وأسطورة هرقل لا سيا حصوله على قطعان جيريون وإحضاره الكلب كيربيروس من العالم السفلى وصراعه مع كيكنوس، ونظم أيضا أشعارا عن أسطورة سكيلا وكذا خطف زيوس للفتاة يوروبا من مدينة صور الفينيقية، ومأساة إريفيلى، وأحداث كثيرة من الحرب الطروادية مثل قتل أجاعنون وإنتقام أوريستيس، وأسطورة دافنيس الذى أحبته إحدى عرائس الغابات وسلبته نعمة البصر عندما رأت عدم إخلاصه لها، أما أهم قصائده فهى الأناشيد (hymnoi) التي كانت تنشد ضمن الطقوس وتتوجه بالخطاب لا للالهة بل للأبطال وتؤديها جوقة على أنغام القيثارة ولكن دون أن يصحبها رقص، وفيها يتغنى بمنامرات أبطال الأساطير والملاحم.

فى قصيدته عن «هيلينى» نجد أغنية تراجعية (palinode) مشهورة، لأنها ادت إلى نشأة رواية عجيبة حفظها لنا أفلاطون (٢٧)، وفحواها أن ستسيخوروس فقد بصره لأنه ذكر هيلينى بالسوء. ولم يستطع مثل هوميروس الأعمى أن يشرح مأساته فى اشعاره ولكنه بوحى من ربات الفنون أدرك سبب المصيبة بما دفعه للإسراع بنظم الأبيات التالية (شذرة ١٩٢):

(لا... لا أساس من الصحة فى هذه القصة
 فلا أنت أبحرت على السفن ذات الحمولة الكبيرة
 لا... ولم تدخلى أسوار طروادة قط!»

فهو هنا يقول إنها لم تذهب مع باريس إلى طروادة بكنوز الذهب بسبب الحب الذى طغى على قلبها، وهو يعتب على هوميروس لشيوع القصة الأخرى (شذرة الذى طغى على قلبها، وهو يعتب على هوميروس لشيوع القصة الأخرى (شذرة عشاقا كثيرين، وتمضى الرواية إلى القول بأن ستسيخوروس ما أن أنهى نظم هذه القصيدة حتى إستعاد بصره! والجدير بالذكر أن الأسطورة التى يتحدث عنها ستسبخوروس في هذه الأبيات عن عدم ذهاب هيليني إلى طروادة كان لها أثر كبير في الشعر الإغريق، فنحن على سبيل المثال نجد لها صدى في مسرحية يوريبيديس عن «هيليني». فالشاعر يورد هذه الأسطورة ويقول إن هيليني لم تذهب قط إلى طروادة وإن مسخة لها هي التي أرسلت إلى هناك، أما البطلة نفسها فقد ذهبت الى مصر! وهذا يعني أن الحرب الطروادية لم تقم بسبب هيليني وإنما بسبب مسخة لها الهي إذن حرب عبثية.

ويقال إن ستسيخوروس هو أول من عالج عاطفة الحب معالجة سيكولوجية فى الشعر الإغريق. (٢٨) ومع أننا لسنا على يقين من الشكل الذى إتخذته أشعاره إلا أنه من المرجح أن بعضها أخذ شكل الديثورامبوس. ولاسيا تلك القصائد التى تتبع الأسلوب السردى المميز لهذا النوع من الأغانى الجماعية. وهناك بعض الدارسين عمن يرون أن ستسيخوروس قد تأثر برحلة آربون إلى صقلية وإبطاليا، هذا وقد أصبح ستسيخوروس مرجعا مها فى الأساطير لأن كل قصائده تقوم على أساسها، فهو فى القصيدة التى نظمها للألعاب الجنائزية لبيلياس (شذرة ١٧٨ ـ١٨٠) يتحدث عن

رحلة السفينة أرجو. وفي « الجيريونية »، أى قصة إحضار هرقل لقطعان جيريون، يذكر مناجم الفضة في تارتيسوس، كما يشير إلى حب هرقل الشديد للخمر (شدنرة ١٨١). وفي قصيدة « حصار طروادة » (Iliou Persis) يتحدث عن إبيسوس صانع الحصان الخشبي في طروادة (شذرة ٢٠٠). وفي « الأوريستيا » التي يبدو أنها ألقيت في إسبرطة أثناء إحتفال للربيع خالف هوميروس، إذ جعسل أجساءنون يمسوت في إسبرطة أثناء إحتفال للربيع خالف هوميروس، إذ جعسل أجساءنون يمسوت في لاكيدايمون أي إسبرطة (شذرة ٢١١). وضمت نفس هذه القصيدة حلم كليتمنسترا (شذرة ٢١٩) الذي ورد بعد ذلك في مسرحية « أجاءنون » لايسخولوس. كليتمنسترا (شذرة ٢١٨) الذي ورد بعد ذلك في مسرحية « أجاءنون » لايسخولوس. وكان ستسيخوروس هو أول من جعل هرقل يرتدي جلد الأسد ويتسلح بالهراوة بدلا من الأسلحة الأخرى. وكان أول من جعل جيريون بجنحا وله رؤوس ثلاث رئوس مدججة بكامل السلاح، وكان أول من جعل جيريون بجنحا وله رؤوس ثلاث وأجساد ثلاث. ومارس ستسيخوروس بسبب هذه الأساطير تـأثيرًا ضحاع على فنون النحت والرسم. ولأنه جعل أغانيه تقترب من الملحمة هجره شعراء الجيل التـالى النحت والرسم. ولأنه جعل أغانيه تقترب من الملحمة هجره شعراء الجيل التـالى النعت والرسم. ولأنه جعل أغانيه تقترب من الملحمة هجره شعراء الجيل التـالى النعت والرسم. ولأنه جعل أغانيه تقترب من الملحمة هجره شعراء الجيل التـالى النعت والرسم. ولأنه جعل أغانيه تقترب من الملحمة هجره شعراء الجيل التـالى القصائد القصيرة.

جاء إيبيكوس (İbykos) بن فيتيوس من ريجيون فى جنوب صقلية إلى ساموس حيث عاش فى بلاط الطاغية بوليكراتيس معاصر كرويسوس (قارون؟) ملك ليديا. حدث ذلك فى أواسط القرن السادس. وعندما شرع ينظم الشعر قلد مواطنه الشاعر الصقلى الآخر ستسيخوروس، أى كانت قصائده مردية فكتب عن حصار طروادة (شذرة ۲۲)، وعن صيد الدب الكاليدونى (شذرة ۹) ومولد الربة أثينة (شذرة ۷۱) وكتب أيضا عن أورتيجيا (شذرة ۵٠). وضمن أشعاره كذلك بعض الحكايات الصفلية الشعبية. وجمع القدامي أعهاله فى سبع كتب واحتوت على قصائد. مسن الشعر الغنائى الجهاعي المتطور وقصائد المديح (encomia) وأغانى فريدة فى موضوع الحب. ولقد إستخدم إيبيكوس عدة أوزان وإمتاز أسلوبه بالخيال الواسع والقدرة الفائقة على الوصف وفى معالجة مشاعر الحب وجمال الطبيعة (أنظر شذرات ۳۳، ۳۳).

ويلتزم إيبيكوس بالبنية الثلاثية للأغنية كها أنه يتحاشى الأساطير الملحمية، ويرى

أن الحب هو الموضوع الأنسب للشعر الغنائ. وفى إحدى الشذرات (٢٨٦) يقول إن عاطفته عنيفة كالعاصفة التى تهب مع الرياح الشهالية. وهو لا يتحدث عن الحب بصراحة ووضوح سافو ولا ببساطتها، وإنما بفخامة ملكية تناسب حياة البلاط الذي عاش فيه بساموس بالقرب من الطاغية بوليكراتيس كها سبق أن الحنا. واطول شذرة وصلتنا منه يخاطب فيها الشاعر إبن هذا الطاغية الذي يحمل نفس إسسم أبيه، وتنتهى بإشارة لجهال هذا الغلام الساحر. وفيها يقول إيبيكوس عن الأبطال الملحمين (شذرة ٢٨٢ أبيات ٢٣ . ٢٦):

«تستطیع ریات الفنون بنات الهیلیکون اللائی طالما تغنین بهم ان یتحدثن عنهم بطلاقة اما أی شاعر من البشر فلیس بوسعه ان یسرد کل قصیصهم»

وتحكى رواية أسطورية عن موت إيبيكوس، إذ جاءت نهايته على أيدى بعض اللصوص قطاع الطرق، الذين هاجموه وقبل أن يقتلوه كانت بعض طيور الغرنوق تحلق فوق رأسه فنظر إليها وقال دهذه الطيور ستنتقم لى». دوبعد موته دفين في ريجيون. وعندما كان أحد هؤلاء اللصوص يتجول في المدينة ورأى بعض هده الطيور ثانية قال لأحد رفاقه دهذه هي الطيور التي ستنتقم لإيبيكوس». في ان سمعه أحد المارة حتى التي القبض عليه وعلى جميع رفاقه وقدادهم إلى السلطات لمقاضاتهم. ولقد أهاجت هذه الحكاية الأسطورية قبريحة الشاعر الألماني الرومانسي شيللر فنظم قصيدة حولها.

ولد سيمونيديس (Simonides) حوالى عام ٥٥٦ فى كيوس ـ جزيرة صغيرة فقيرة الموارد كثيرة السكان فى شرق أتيكا ـ لأب يدعى ليوبريبيس (Leoprepes). هاجر إلى أثينا حيث حظى مثل أناكريون بحياية ورعاية هيبارخوس الطاغية إبن بيسيستراتوس. وبعد موت هيبارخوس رحل سيمونيديس إلى تساليا. وإبان الحروب الفسارسية وفى التمانيات من عمره إستقر سيمونيديس أخيرا فى صسقلية بسلاط هسيرون طساغية سيراكوساى، وهناك إلتق بإبن أخته الشاعر باكخيليديس وبنداروس أيضسا، ومسات

عام ٤٩٨ فى سن التاسعة والثمانين. وأثناء إقسامته فى أثينا كان قد فاز على أيسخولوس عام ٤٩٨ بالحصول على الجائزة المرصودة لأحسن مرثية أو قبرية نظمت لقتلى معركة ماراثون عام ٤٩٠ دفاعا عن الوطن. وبذلك إعتبر سيمونيديس شاعر الحروب الفارسية المتوج. وأكثر من ذلك فإنه قد بلغ قمة الحجد عندما فاز بالجائزة السادسة والخمسين بنشيد ديثورامي نظمه.

يقال إن سيمونيديس هو أول من إتخذ من الشعر حرفة إذ تكسب بهذا الفن. فيحكى أن طاغية ريجيون أنا كسيلاس بعد أن فاز فى الألعاب بفريق من البغال طلب من سيمونيديس أن يكتب له أغنية نصر (epinikion)، فلما تبين سيمونيديس أن ثمن القصيدة المعروض صغير لا يستحق الجهد رفض نظم القصيدة بحجة أن بغال الطاغية من نسل الحمير وليست جديرة بقريحته الشعرية. وفطن الطاغية للسبب الحقيق فرفع المحن إلى درجة أن سيمونيديس نظم على الفور أغنية يصف فيها البغال بأنها دسليلة خيول سريعة ال

تضم أشعار سيمونيديس الإبجرامات وأغانى الديثورامبوس والأغانى البسايانية والهيبورخيا وأغانى النصر وكذا المراثى (threnoi) وبقيت لنا منه بضع شذرات. وأهم ما يميز شعره العذوبة والصقل، ولكنه من حيث الأصالة كان أقل مستوى ليس فقط عن سبقوه من الشعراء الغنائيين ولكن أيضًا من معاصره الأصغر بنداروس. إتبع سيمونيديس البنية الثلاثية وأضاف شيئًا من الوضوح المدرامي إلى الأغنية الجاعية، إذ جعل الكليات والموسيق تواكب وتؤكد حركات الجوقة ورقصاتها أكثر من ذي قبل. ويقال إن أول قصيدة من نظمه كانت في الإحتفال بإنتصار الملاكم المشهور جلاوكوس من كاريستوس (عام ٥٢٥؟). وأشهر مرثياته هي تلك التي تغني فيها بأسطورة دانائى، التي عندما ولدت بيرسيوس وضعته في صندوق والقت به في البحر (شذرة ٤٤٣) أو Diehl ١٣). وتعتبر هذه القصيدة من أفضل مقطوعات الشعر الغنائى الإغريقي كله ويقول فيها:

«عندما هبت الرياح عاصفة على الصندوق المنحوت الق البحر في قلبها (دانائ) الخوف والإضطراب حيث وجناتها مبللة لم تجف بعد.

لفت بيد الحنان طفلها بيرسيوس

وقالت له: يا بني . . . ياله من ألم!

نعم الألم الذي يعتصرن... أما أنت فنم

بقلبك . . . نبع الطفولة

نم في هذا الصندوق - القارب

الموصول بعروق البرنز... نم على هذا الفراش الخشن

الذي يلمع في الظلام

بيها تتمدد أنت في الشفق الأزرق.

إنك لا تعبأ بهذه المياه المالحة ولا بأعماقها الداكنة،

ولا بالأمواج تقفز من فوق رأسك،

ولا بصفير الريح،

بينا ترقد في قاط مهدك القرمزي

وتحملق بعينيك الجميلتين إلى أعلى.

وإذا كان الهول فعلًا لا يرعبك

فإنك ستعطى لكلهاتى آذانًا صغيرة... وصاغية

إن آمرك أن تنام يا بني

وأن تدخل النعاس إلى جفون اليم نفسه

وإلى جنون الألم الذي لا حد له

وقد يأت منك أنت يازيوس الأب

ما ينم عن أنك قد عدلت عن رأيك.

فإغفر لي

أية كلمة قد تكون بدرت عنى فى جرأة

أو بدون وجه حق وأنا أتضرع إليك،

ومن الملاحظ أن موقف دانات وعواطفها تجاه طفلها وخوفها عليه وتواضعها وجراتها كل ذلك يجعل من هذه القصيدة الغنائية شعرًا دراميًا. فهسى أقسرب ما تكون إلى تصوير موقف تراجيدى مؤثر. وهذه القصيدة تبدو أكثر تعقيدًا من

قصائد الشعر الملحمي وتتمتع بإستقلال درامي عن الأسطورة التي تدور حولها.

ولقد أصبحت الأغنية الجهاعية الإغريقية في عصر سيمونيديس أكثر شعبية وأوسع ثراء من ذي قبل. فإذا كانت هذه الأغنية في الأصل ذات نشأة دينية، أي أنها كانت عبارة عن نشيد ديني يكرم الآلهة في إطار طقوس المعابد، فإنها مع تعدد أغراضها وتطورها لم تفقد هذه الصبغة الدينية. يتحدث سيمونيديس عن مدينة تعانى من إعتداء خارجي أو من إضطراب داخلي فيقول(٢٩):

المحان من عرش زيوس مكان من عرش زيوس وتغزلن بمغازلكن وسائل صلبة وتغزلن بمغازلكن وسائل صلبة وخططا أو خيوطا من كل نوع وفوق كل تصور. أنت يا آيسا وكلوثو ولا خيسيس يا بنات ربة الليل ذوات الأذرع الجميلة السياء والأرض. في السياء والأرض. أبعثن إلينا بروح القوانين ذات الصدر الوردي وأخواتها الجالسات على عروش ناصعة وربة السلام العادلة... ذات التاج.

تظهر براعة سيمونيديس أكثر ما تظهر في القبريات أو المرثيات فهو في هذا المضار لا ينازعه منازع في إحتلال مركز الصدارة، حتى أن البكثير من القبريات تنسب إليه مع أنها منظومة قبل بجيئه إلى الدنيا أو بعد رحيله عنها، وهو في هذه الفبريات يقول في كلمات قليلة ما يمكن أن يقال في كتب ومجلدات بأكملها. وهو أيضًا في هذه القبريات لا يحفل كثيرًا بالجد القردي فيا عدا القليل من الحالات، كما فعل عندما نظم قبرية العراف الإسبرطي ميجيستياس (Megistius) الذي رفض أن يترك رفاقه في بمر ثرموبيلاي وقتل معهم في المعركة. إنه إذن يضع المزايا الشخصية والبطولات الفردية في إطارها الاجتاعي والسياسي، وأبرز مثل على ذلك

قبريته التي خلد فيها موت الإسبرطيين الثلاثمائة الذين إستبسلوا في الدفاع عن ممر ثرموبيلاي حتى ماتوا جميعًا. وتقول هذه القبرية:

دأيها الغريب قل للإسبرطيين إننا نرقد هنا طاعة لأوامرهم،

وبالرغم من شهرة سيمونيديس فى كتابة القبريات نجده يسخر بمن يحاولون تخليد أنفسهم ببناء التماثيل الضخمة أو شواهد القبور الفخمة (شذرة ٥٨١) إذ يقول:

ومَنْ مِن أولئك الذين يثقون فى قدرتهم الذهنية سيملح كيلوبولوس من ليندوس عندما يتحدى الأنهار الخالدة والزهور الربيعية اليانعة ووهج الشمس الساطعة، وأشعة القمر الذهبية ودوامات البحر العاصفة...

يتحدى كل ذلك بشاهد قبر حجرى ؟
كل الأشياء أقل قدرًا وقدرة من الآلهة فهذا الحجر نفسه يمكن أن تسحقه أيدى بشرية وأحمق من ظن أن مثل هذا الحجر يمكن أن يخلد ذكراه»

تعود شهرة سيمونيديس إلى حكمته أكثر من طلاوة شعره، لأن بنداروس تفوق عليه بعلوبة أغانى النصر التي صاغها وبشعبيته التي تمتع بها. يحس سيمونيديس إحساسًا عميقًا بالضعف البشرى إذ يقول (شذرة ٢١٥):

د لأنك إنسان لا تقل قط إنك فاعل كذا غدا وعندما ترى إنسانا سعيدًا لا تقل قط كم من الوقت سيدوم ذلك فحتى الذبابة طويلة الجناح ليست أسرع ف دورانها من تقلبات الحظوظ،

ولقد قال سيمونيديس إن الشعر درسم ناطق، وفي قصائده الغنائية نجده. يرسم مشاهدا تخاطب جميع الحواس، فهو يجعل أورفيوس بحوسيقاه يسخر الأحياء والأشياء، فطيور عديدة تنجذب إلى أنغامه وتسبح حول رأسه، والأسحاك تتراقص

وهى تقفز من أعياق البحر (شذرة ٥٦٧). فالشاعر بهذا يخاطب حاسة البصر والسمع، وجاء فى وصفه أن صوتًا مفاجئًا كسر حدة الصمت والسكون عندما ذهبت الربح لتهز أوراق الشجر (شذرة ٥٩٤).

ومع أن سيمونيديس قد أمضى عدة سنوات فى قصور السطفاة من السطبقة الأرستقراطية فإن ذلك لم يصل به إلى حد النفاق أو الجبن، إذ تحدث بقدر كبير من الشجاعة. قيل أن سكوباس ملك ثساليا سأله عن القول القديم المأثور عن بيتاكوس دمن العسير أن تكون فاضلاً». وبالطبع كان الملك يتوقع من سيمونيديس أن يقول دنعم من العسير أن يكون المرء فاضلاً، ولكنك أنت يا صاحب الجلالة قد حققت العسير». بيد أن الذى حدث هو أن سيمونيديس أعطاه درسًا فى الفضيلة. إذ قال له أن ألوان الخير متعددة، فالبعض يبراها فى الصحة وآخرون يرونها فى المال وهكذا. ومن ثم فالخير ليس قيمة ثابتة أى لا يوجد إنسان قط خير على الدوام وإلى الأبد. أما الرجل الفاضل فهو من يبذل أقصى ما فى وسعه من أجل صالح المدينة، ويعرف ماذا يفعل بالضبط، أى أنه المواطن الذى يحقق ذاته أجل صالح المدينة، ويعرف ماذا يفعل بالضبط، أى أنه المواطن الذى يحقق ذاته أحل صالح المدينة، ويعرف ماذا يفعل بالضبط، أى أنه المواطن الذى يحقق ذاته أبيات ٣٤ - ٤٠):

«ليس قط وضيعًا أو ذا عقلية فارغة من سكنت العدالة قلبه، العدالة التي تنفع المدينة. إنه رجل فاضل ولا لوم عليه أن أجيال الحمق تتزايد فكل الأشياء في غاية الجمال

ولدت الشاعرة كورينا فى تاتاجرا بإقليم بويوتيا. وهناك رأيان فى تاريخ حياتها أحدهما يقول بأنها معاصرة لبنداروس، والثانى يعتبرها من أهل العصر الهيللينستى اى عاشت بعد عام ٣٠٠٠. ووفقًا للرأى الأول أبدت كورينا لبنداروس الشاعر الشاب بعض إشارات التودد والحب. ويقول أصحاب هذا الرأى أنها ولدت فى منتصف القرن السادس. فهى تكبر بنداروس سنًا وكانت تنظم قصائد تروى فيها أساطير

بويوتيا فى أسلوب بسيط وواضح، فكتبت قصيدة عن حرب السبعة ضد طيبة (شذرة V Dieh V)، وتمتعت بشهرة محلية كبيرة. وإذا كان لنا أن نصدق بلوتارخوس فإن كورينا أخذت على بنداروس فى شبابه أنه لا يهتم بسرد القصص الأسطورى فى قصائده وركز جهوده على الزخرف اللفظى، فى حين أنها تسرى أن أسمى وظيفة للشعر هى صياغة الأسطورة. ولقد أخذ بنداروس نقدها هذا مأخذ الجد ونظم أغنية ضمت عدة أساطير دفعة واحدة. فضحكت كورينا وقالت: «على المرء أن يبذر البذور بيده، لا أن يفرغ كيس حبات البذور دفعة واحدة (٢٠٠)».

أما أصحاب الرأى الثانى فيرى أن كورينا التي عاشت إبان العصر الهيلينستي كانت معروفة لدى فقهاء الإسكندرية بسبب اللهجة التي كتبت بها الشعر، إذ عثر على إحدى البرديات في الأشمونين بمصر - وهي عفوظة الأن بمتحف برلين - وعلى هذه البردية قصيدتان إحداهما (شذرة ٤) تصف مسابقة في الغناء بين جبلى كيثايرون وهيليكون. ولقد هزم جبل هيليكون في هذه المسابقة نما يعني أن السباق في الواقع كان بين فن الشاعرة وفن هيسيودوس. ولوحظ أن نص هذه الشذرة بمشل فين المجاء المعروف في بويوتيا والذي طرأ عليه تعديل في القرن الشالث. ولذلك فإن أصحاب هذا الرأى يقولون بأنه لو سلمنا بأن كورينا عاشت إبان القرن الثالث.

إنحدر بنداروس من أسرة نبيلة في بويوتيا وإحتفظ دومًا بميوله الأرستقراطية، إذ ظل يتفاخر بنسبه الحقيق أو الوهي للأسر النبيلة في إسبرطة وثيرا (سانتوريني) وقورينة (الشحات بليبيا). ولد حوالي عام ٥٢٢ أو ٥١٨ في قرية صغيرة بالقرب من طيبة تسمى كينو سكيفا لاى (Kynoskephalai). تعلم فن الشعر على يـد عمه (أو خاله) سكوبيلينوس ثم ذهب بعد أن تعدى سن العاشرة إلى أثينا حيث تلق العلم على أيدى لاسوس من هـــيرميوني وأبــوللودوروس وأجــاتوكليس والتــق بأيسخولوس.

ظل طول حياته مخلصًا لعبادة أبوللون وآلهة بويوتيا المحليين. ذهب إلى صقلية عام ٤٧٦ بدعوة من طاغية سيراكوساى هيرون. كان بنداروس يعشق الحياة الدورية وربطت بينه وبين أهل جزيرة أيجينا أوثق روابط الصداقة والحب. مات فجاة وهو

يناهز الثمانين في مسرح أرجوس عندما وضع رأسه على ركبتى صديقه الغلام الجميل ثيوكسينوس ذات يوم من عام ٤٣٨.

فى عام ٤٨٠ وإبان معركة سلاميس عندما غزا الملك الفارسى إكسركسيس البلاد كان بنداروس فى الأربعينات، ويقال إنه تعاون مع الفرس الغزاة لأن مدينته سوء حظه - كانت قد إتخذت نفس هذا الموقف، ويستشهد بعض الدارسين على ذلك بفقرة من الشذرات المتبقية لنا منه (رقم ٣ Puech) والتى يقول فيها:

(إن الحرب شيء عمت لمن لم يعرفوا عنها شيئًا
 أما اللين خبروها حقًا فيشعرون برجفة في القلوب عند إقترابها».

وهذه الشذرة تذكرنا بالقول المأثور الذي حفظه لنا الفقيه الهولندى ديـزيديريوس (٢١) في كتابه «المأثورات» (Adagia)، أي «الحرب لـليدة لمن لم يسلقها» (باللاتينية dulce bellum inexpertis). ومهما يكن من أمر هذه الرواية فإن الشاعر بعد إنحسار الغزوة الفارسية أشاد بشجاعة الإغريق وتغنى متباهيًا بتحرير البلاد على يد أبطال الحرب ولا سيا في البيئية الأولى والإستمية الخامسة والسابعة. وعلينا أن لا نتعجب من موقف بنداروس لأن كهنة معبد أبوللون في دلني فعلوا نفس الشيء، ونصحوا بقية الإغريق أيام الحرب بالخضوع للنير الفارسي الذي لا يمكن إتقاء شره ولكنهم كذلك بعد تحقيق النصر للإغريق الساحق تغنوا بـاعجاد فسرسان المقساومة وبطولاتهم .

وأول قصائد بنداروس المعروفة بالنسبة لنا هى البيئية العاشرة المنظومة عام ١٩٨ وكان الشاعر في سن تناهز الخامسة والعشرين تقريبًا. حقًا إنها ليت من روائعه إلا أنها - برأى بونارد - تستحق العناية من جانب الدارسين لأنها تكشف عن كل خصائص مؤلفها فكرًا ودينًا، ولا سيا تكريسه نفسه وفنه لأبوللون وكذا إعجابه بإسبرطة وإمتداحه للفضيلة المكتسبة (٢٧). وفي عام ١٨٦ نظم بنداروس البيئية السابعة تمجيدًا لميجاكليس من أسرة ألكمايون والذي كان عكومًا عليه بالنفى، وفي عام ٢٧٦ نهب إلى صقلية حيث نظم الأوليبية الأولى والثانية والثالثة. وفي الأوليمبية الشانبة تظهر تأثيرات العقيدة الأورفية السائدة في صقلية، وهناك ربحا نظم أيضًا النيمية الأولى والتاسعة، وبعد عودته من صقلية نظم بنداروس النيثورامبوس المشهور تكربًا

لمدينة أثينا (شذرات ٦٤ - ٦٥). ثم نظم قصيدة يملح فيها أحد ملوك مقدونيا (شذرة ١٠٦). أما البيثية الرابعة والخامسة فقد نظمتا من أجل ملك قورينة عام ٢٦٤ - ٢٦١. وآخر أشعار بنداروس المعروفة بالنسبة لنا هي البيثية الثامنة وتورخ بعام ٢٤٦ والنيمية الحادية عشر وشذرة رقم ١٠٨. وفي أشعاره كان بنداروس لا يلتزم دومًا بالبنية الثلاثية.

عرف علماء الإسكندرية أشعار بنداروس وجعوها في سبعة عشر كتابًا ووصل إلينا ما يقرب من ربع هذه الأشعار، أي أربعة كتب عبارة عن 48 أغنية نصر في الألعاب الأوليمبية والبيثية والإسشمية والنيمية و11 أغنية لأهل جزيرة أيجيبا المكان الذي شعر فيه بالراحة أكثر من غيره، أما أهل صقلية فقد فازوا من بنداروس ب ٢٦ أغنية، ووصلتنا أيضًا بعض أغاني النصر التي صاغها للأبطال الفائزين في الألعاب الرياضية، ومع أن هذه الأغاني في حد ذاتها لا تعطى فرصة كبيرة للتنويع والتجديد بسبب تكرار نفس المعاني في كل القصائد تقريبًا، بيد أن عبقرية بنداروس الفلة هي التي جعلت من هذا المضمون المتكرر أشعارًا رائعة، لأنه نجح في إدخال موضوعات أسطورية متجددة ومتنوعة، وربما فعل بنداروس هذا بإيجاء من كورينا كها سبق أن ألهنا،

صارت الأغنية على يد بنداروس لا تتحرك نحو هدفها مباشرة، وإنما تدور حول الموضوع وتطور جوانب مختلفة فيه على نحو متتابع ومطرد. وقد يرسم الشاعر مجموعة من الصور الشعرية المتنامية في وقت واحد. على أن أية أغنية بندارية لا تمجد البطل الذي إنتصر في الألعاب - كسباق الجرى أو الملاكمة - فحسب بل يمتد التمجيد إلى أفراد أسرته جميعًا وكذا موطنه، فهو يمدح المدينة التي أنجبت مشل هذا البطل، ثم يورد قائمة بالإنتصارات الرياضية وغير الرياضية التي سبق لهذه المدينة أن حققتها. ثم يعبر بنداروس عن مشاعره الخاصة ويورد قولاً سائرًا أو حكمة ماثورة مناسبة ليخم بها القصيدة.

يضاف إلى ذلك أن نغمة دينية تسود أغانى بنداروس، فهى إذن ليست قصائد مدح وثناء على المنتصر فحسب بل لها جانبها الديني. ولا يقتصر شعور الشاعر الديني على الإستهلال بالإبتهال إلى أبوللون أو زيوس، وإنما تحاول كل قصيدة

بندارية أن تعطى تقسيرا دينيا للحياة. وينزع تعدد الآلهة فى نظام بنداروس الدينى إلى نوع من الوحدانية حيث يبرز زيوس ربا للأرباب بلا منازع، فهو يسود ويسوس جميع الآلهة دون أى إعتراض منهم. وهناك ملمحان مهمان فى شعر بنداروس، الأول يتمثل فى عظمة وعدل أبوللون الذى كان الشاعر نفسه خادما فى معبده. والثانى هو إصرار بنداروس على إظهار إستقامة الآلهة. فهو يرفض رفضا قياطعا وينسفى نفيسا مؤكدا أية أسطورة تسىء للآلهة (راجع الأوليمبية الأولى بيت ٥٦ وما يليه، والأوليمبية التاسعة بيت ٣٥ وما يليه). فآلهة بنداروس لا يخضعون لقواعد السلوك الادمى أو للقوانين الوضعية التى يخضع لها البشر. ومن ثم ينبغى أن لا تضايقنا أساطير مغامرات الآلهة الغرامية. إن الخضوع لقوة أفروديتى - ربة الجمال والحب والتناسل الجبارة - حتى من قبل الآلهة ليس عارا. كما أن النساء اللائى يخضعن أو يستجبن الإغراء من يطارحهن الغرام من الآلهة لسن ملومات.

وإذا أردنا أن نعطى مثلا على تقنية بنداروس (٢٣٠) ونيظام عمله علينا أن نحلل النيمية الأولى. إنها قصيدة موجهة إلى خروميوس من أيتنا، الـذي فـاز في سـباق العربات في مهرجان الألعاب النيمية عام ٤٧٣ تقريبا. ويبدأ الشاعر الأغنية بمسح سيراكوساي (سراقوصة)، لأن طاغيتها هيرون هو الذي كان قد أسس مـــدينة أيتنــا. ثم يشرع في مدح خروميوس في إطار أسطوري. إذ يقول الشاعر أن هذا البطل «سينثر المجد ؛ على أرض صقلية ، التي كان زيوس قد أهداها إلى بسيرسيفون واعدا بأن تكون هذه الجزيرة شديدة الخصب والعطاء لا من حيث الزرع والضرع فقط بل من حيث الرجال الأبطال كذلك. ثم يعود الشاعر من هـذا الإستطراد الأسطوري إلى خروميوس ثانية فيقول إنه ليس شجاعا مقداما فخسب بـل هـو كريم بـطبعه، حكيم في رأيه وينفق ثروته كما ينبغى بتعقل وتبصر، وهو بدلك يكسب الشهرة ويحظى بالصداقة ويفيد من يصادقهم. ذلك أن وفي الصداقة تكن آمال كثيري الأعباء ١٠. ثم يحدث إنتقال مفاجئ - وإن كان مميزا لبنداروس - فهو يستغل فرصة وجود أو ورود كلمة «كثيرى الأعباء» (polyponon) ليتطرق إلى أشهر أبطال الإغريق من حيث الأثقال التي ألقيت على ظهره والأعباء التي نهض بها، ونعني هرقل الذي قام بالأعمال الإثنى عشر المشهورة، وينفق بنداروس بقية القصيدة في سرد بعض تفاصيل هذه الأسطورة، مبتدنا من مهد هرقل حيث قتل الثعبانين الللذين ارسلتها هيرا ليقتلاه طفلا رضيعا. ويصف لنا كيف أن الوالدين إستشارا العراف تيريسياس الأعمى الذي تنبأ له بجستقبل زاهر ينتهى بالتأليه الباهر، ومن المعتاد أن ينهسى بنداروس قصيدته بالحكمة المستفادة من مغزى الأسطورة التي يرويها، ولكنه هذه المرة رأى أن أسطورة هرقل كها سردها كافية لتوصيل الحسكمة الستى أراد أن ينقلها لمستميه.

وفى كثير من الحالات تكون الأسطورة نفسها ذات صلة وثيقة بأسرة البسطل المحتف به أو بمدينته. فمثلا عندما يتغنى ببطل من جزيرة أيجينا لابد وأن تسكون الأسطورة التي يتطرق إليها الشاعر متعلقة بأياكوس وسلالته. وفي بعض الأحيان تكون للأسطورة صلة واهية بالبطل ومدينته. وفي أحيان أخرى ولاسيا في الأغاني القصيرة لا توجد أسطورة على الإطلاق ومثال ذلك الأوليمبية الثانية عشر.

حقا إن إستخدام الأساطير في الشعر الغنائي تقليد قديم عرف منيذ الكمان، وقد يكون من الموروث الملحمى أو ما قبل الملحمى، ولكن بنداروس له طريقته الخاصة والمميزة في توظيف الأساطير، فهو بها يربط الحياضر بسلاضى، في البيثية الرابعة يحكى قصة السفينة أرجو لأن راعيه وولى نعمته ملك قورينة أركيسيلاس الرابع كان يزعم أنه سليل أحد أبطال هذه المغامرة البحرية، وفي البيثية الحادية عشر المنظومة عام 201 يتحدث بنداروس عن قتل أوريستيس لامه كليتمنسترا إنتقاما لأبيه أجامنون، وكان في ذهن الشاعر أن أثينا التي غزت طيبة واستولت عليها ستنال العقاب يوما ما، وفي الإسمية الثامنة المكتوبة عقب الغزو الفسارسي مباشرة أي عام 2٧٨ يتحدث بنداروس عن الخطر الذي قد يتهدد الأوليمبوس لو أن زيوس أوبوسيدون تزوج من ثيتيس وأنجب ولدا يفضله قوة وعظمة، إنه إذن بهذه الأسطورة يصور الخطر الداهم الذي تخلصت منه بلاد الإغريق أي الغزو الفارسي.

وف لجظات النشوة التي تعتور البطل الرياضي بعد إنتصاره يقترب هذا الإنسان من الألوهية، أما الأغنية البندارية التي تمجد هذا البطل فيكتنفها جو إلمي عسام أيضا. يتحدث بنداروس في أغانيه بشيء من التلهف أو التشوف للهاضي الأسطوري أي الحنين إلى النعم المفقود، عندما حضر الآلهة حفل زفاف بيليوس على ثبتيس أو زفاف كادموس على هارمونيا، فعندئذ أمسك أبوللون نفسه بالقيثارة ليعزف الألحان

ويغني أغانى الزفاف. ويعنى بنداروس بهذا أنه من خلال أغانى النصر التى يسظمها للأبطال الرياضيين يقربهم من الألوهية، فيجعلهم يحسون بأنهم ذوو قربى مع أرباب السهاء، أى أنه يؤله أبطاله. في إستهلال البيثية الأولى (أبيات ١-١٢) المنظومة عام ٤٧٠ من أجل هيرون طاغية سيراكوساى (سراقوصة) يخاطب ينداروس قيثارته ويقول أن الموسيق والغناء يدبجان الأرض بالسهاء:

دأيتها القيشارة الذهبية يا كنز أبوللون وربات الفنون شريكاته المتوجات بالبنفسج تتجاوب مع أصدائك القدم الخفيفة، وتشيم البهجة من ألحانك الَّتي تشد المغني قائد رقصتنا فيصلح بالإستهلال على أوتارك المهتزة. بوسعك أن تخمدي أوار شعلة الصاعقة الخالدة وبوسعك أن تجعلي الصقر ينام على صولجان زيوس وقد أرخى جناحيه السريعين على جانبيه. لقد أسدلت غلالة سحرية على ملك الليور، على منقاره ورأسه. سلبته عقله ووضعت على مقلتيه المغلقتين خاتماً لذيذاً إنه يغط في سبات عميق، يعلو وينخفض ظهره الرشيق في إيقاع رخيم. لقد قهرته أغنيتك السابحة وحتى آريس العنيف قد ألق سهامه الصلبة المدبية جانيا وأسلم نفسه لنعاس خفيف. إن سهامك أيتها القيثارة تسحر حتى أرواح الآلمة بفضل سلطان إبن لاتو أبوللون وريات الفنون ذوات الصدر الفسيح، فبنداروس إبن الأرستقراطية البار لابد وأن يرى أن الشعر إلهام مسن قبسل الألهة، إنه هدية السهاء له، فضلته به على غيره. ولكنه كان يرى أيضا أن عليه أن يكثف جهوده ويحسن إستغلال ما وهبته ربات القنون. إنه يطلق على نفسسه لقب ونهي ربات الفنون؛ أى المتحدث بإسمهن. لقد وهبنه شيئا وعليه أن ينميه ويرتبه ويحافظ عليه، تماما كها تفعل كاهنة معبد دلق بالنسبة لنبؤات أبوللون. هذا ويشبه بنداروس الشاعرين سيمونيديس وباكخيليدس بغرابين ينعقان أما هو فشل طائر زيوس الأسطورى والمقدس له صوت رنان:

وإنه لحكيم ذلك الذى بالسليقة يعرف الكثير عن الطبيعة
 أما الآخرون وإن حصلوا المعارف الواسعة تظل ثرثرتهم
 مضطربة وبلا جدوى

مثل هذين الغرابين في مقابل طائر زيوس السياوي ،

ينادى بنداروس بضرورة تزيين القصيدة الغنائية لكى تكون جميلة الشكل ويقارنها بالمدخل المسقوف لمعبد له بريق لامع، أو بقطعة من الحلى صنعت من السلهب والمرجان والفضة، أو بثوب منسوج أو بتاج من زهور. والأغنية عند بنداروس كائن حى يتحرك كعربات السباق أو كالسفن أو كالصقر، أو كالنحلة التى تجمع العسل من رحيق الأزهار. والأغنية أحيانا كالسهم الذى يصيب هدفه إصابة عققة. وهى أحيانا كالنور أو كالنار أو كإعصار النهر جارف التيار. وما من شاعر تحدث بمثل أحيانا كالنور من شعره مثل بنداروس، وما من شاعر عبول كثيرا على أن يفهمه جمهوره من الأرستقراطيين أى الملوك والأمراء مثل بنداروس،

ولقد حدد بنداروس بوضوح شديد وظيفة الشعر، فهى عنده أن يخلد أعبال الأبطال للأجيال القادمة. وهو بذلك يعيد إحياء المفهوم الهومرى القديم، إذ يعتقد بنداروس أنه بدون الأغنية ستظل الأعبال الجليلة منسية فى غياهب البظلام وطيات الزمان وستضيع، لقد بقيت لنا أمجاد الماضى وعرفناها بفضل تغنى الشعراء بها. فالأغانى قادرة على أن تمنح الشهرة للأموات، فيحيون بعد الموت، إنهم على الأقبل يعيشون على السنة الناس وفى ذاكرتهم، ويظن بنداروس أن إخو (Echo الصدى) تحمل صوت الأغانى إلى القبور وإلى العالم السفلى، فيسمع الموتى هناك أخبار

أمجادهم ويتمتعون بخلودهم. يتحدث عن الألعاب السرياضية فيقسول في إفتتساحية الأولى (أبيات ١ ـ ٦):

والذهب يلمع كشعلة النار فى الظلهاء
والذهب يلمع كشعلة النار فى الظلهاء
وبالنسبة للإنسان قد يكون أفضل من أى شيء آخر التراء
ولكن إن كان عليك يافؤادى أن تتحدث عن الألعاب الرياضية
فلا تبحث عن شيَّ آخر ولا حتى عن النجوم فى السهاء الصافية
إذ لا شيَّ يفوق الشمس دفء
والنصر الرياضي فى دوامه الخالد كالماء
وكالذهب فى بريقه اللامع وكالشمس

فلا غرو إذن ما دامت هذه نظرة بنداروس للألعاب الرياضية والانتصار فيها أن القصائد الباقية الكاملة من أشعاره هي كلها أغاني نصر في هذه الألعاب. ولابد من التنويه إلى أنه لا يهتم بهذه الألعاب في حد ذاتها، ولا حتى بالمهارة التي يظهرها البطل في أثنائها إلا على أنها فرصة متاحة لإختبار القدرة الإنسانية وقوة الشخصية. ولا يفوتنا ما يبذله بنداروس من جهد، فهو يضع كل قواه في هذه القصائد، ويجاول أن يوسع في أفقها ويعمقها لكي تغطى أوسع رقعة بمكنة من الفكر والخيال، ويتخذ من هرقل بطله أو مثله الأعلى لأنه سب الخلود والتأليه بعد حياة مليئة بالكفاح والعمل النشط. (٢٤) ويعتقد بنداروس أن لحظة إنتصار البطل الرياضي تقترب كثيرا من التأليه، أما أغانيه فهي التي تكمل المسافة.

ويؤكد بنداروس أنه لا يقول إلا الصدق لأنه يرى أن هذا هو واجب الشاعر ووظيفته في الحياة، وهكذا يبدو بنداروس وكأنه ياخذ على كل من هوميروس وهيسيودوس أنها في أشعارهما يسردان عن الألهة أمورا غير لائقة، إنه يستنكر قول هيسيودوس بأن ربات الفنون الملهات بالشعر يمكن أن تقول الأكاذيب، وأنكر بنداروس الأسطورة التي تحكى أن تانتالوس قدم إبنه بيلوس طعاما لللهة، وأن ديميتر أكلت جزءاً من كتف هذا الطفل ظنا منها أنه لحم حيوان مقدم كقربان، بل

إنه ينكر أن يكون هرقل \_ بطله المفضل \_ قد حارب أبوللون وبوسيدون وآريس، يقول (الأوليمبية الأولى أبيات ٥٢ \_ ٥٣))

« لا . . . لست أنا من يقول
 إن لأى إله من الآلهة المباركين معدة شرهة
 أنا أتحاشى مثل هذا القول
 أمن يتحدثون عنهم بالسوء لهم عذاب أليم »

وبنداروس عن طريق الرمز الأسطورى يوضح أن البهجة الآدمية شبه الإلهية ساعة النصر الرياضى لا يعوقها عائق إلا من نفس الإنسان، فهو إما يسئ إستخدام قدراته أو يثير حسد الآخرين، ويؤكد بنداروس الضعف الإنساني أمام جبروت المجد الإلمى، فالإنسان قصير العمر وهو بعد الموت لا أمل له في ثواب أو خلود مثل الإلمة، ويقول بنداروس (البيثية الثامنة أبيات ٩٥ ـ ٩٧):

دحياة الإنسان يوم زائل، ماذا يكون؟ أو ماذا لا يكون؟ إنه طيف فى الحلم إنه إنسان، ولكن عندما يهديه زيوس البهجة تلمع الأرض بالضياء وتصبح الحياة حلوة كالعسل،

وعن الفرق بين البشر والآلهة يقول بنداروس (النيمية السادسة أبيات

البشر والألهة من سلالة واحدة كلاهما من نفس الأم التي منها نأخذ أنفاس الحياة ولكن الفرق في القوة بيننا لا حدود له؛ فأحد الطرفين لا شي والطرف الآخر أبدى الصلابة يسكن مسكنا ثابتا، لا يهتز ولا يفني »

ويتميز بنداروس بتشبيهاته القوية. فهو يقول عن الأغان أنها «سيدات القيثارة» ( anaxo phorminges الأوليمبية الثانية بيت ۱). ويصف خيسول السسباق بسانها

«العواصف ذات الأقدام» (aello podon النيمية الأولى بيت ٦). واللهجة الغالبة فى شعره هى الدورية مع تأثيرات من الموروث الملحمى وأصداء للهجة البويوتية المحلية والتى تعد تنويعا للأيولية. وبالنسبة لبنداروس الفلاسفة هم «من يقطفون ثمرة الحكمة قبل أن تنضج» (شدرة ٢٠٦). وبالنسبة له أيضا كان كسوف الشمس نذير شؤم (شدرة ٢٠٧). ومن هاتين المقولتين نرى أنه أبعد من أن يكون فيلسوفا.

وباكخيليديس بن ميديلوس (Midylos) هو إبين أخت سيمونيديس، وله في يوليس بجزيرة كيوس، وربما تتلمل على خاله هناك. يصغر باكخيليديس بنداروس بحوالى عشرة أو إثنتي عشر سنة إذ ربما ولد عام ٢٠٥ أو ٥٢١. وننى باكخيليديس من كيوس ربما على إثر ثورة ديوقراطية قام بها الحزب المؤيسد لأثينا، المهم أن الشاعر إستقر في البلوبونيسوس. ولكنه كان قد أرسل أغنية نصر إلى هيرون طاغية سيراكوساى الذي أحب أن يحيط نفسه بالشعراء الغنائيين فياستدعى باكخيليديس. وهناك وجد الشاعر نفسه جنبا إلى جنب مع خاله سيمونيديس ومع بنداروس عا أدى إلى إشعال نار التنافس الشعرى بينهم. وبالفعل تعكس بعض قصائد باكخيليديس وبنداروس هذه الروح ولاسيا البيثية الثانية (أبيات ٢٢ - ٢٣) والنيمية الثالثة أبيات (٨٠ - ٨٨) لبنداروس.

وفى الحقيقة فإنه حتى عام ١٨٩٧ كان باكخيليديس مجهولا فلا يعرفه دارسو الأدب الإغريق سوى بالإسم. وفى السنة المذكورة نشر العلامة فريدريك كييسون (F. Kenyon) بردية كبيرة كانت قد أرسلت إلى المتحف البريطاني بعد أن تم العشور عليها في مصر أواخر عام ١٨٩٦ في القوصية. وكانت تضم ثلاثة عشر أغنية من أغاني النصر وستة أناشيد ديثورامبية. وهكذا أصبح باكخيليديس شاعرا معروفا لنا من خلال أشعاره نفسها - ولو أنها شذرات قليلة - والفضل في ذلك يرجع لرمال مصر.

ومن هذه النصوص التي وصلتنا عرفنا إلى أى مدى تقدم فن الشعر الغناق الجهاعى. ومن سوء حظ باكخيليديس أنه دائما يتعرض فى دراسات النقاد للمقارنة ببنداروس، حتى أن البعض يعتبره «بنداروس من الدرجة الثانية». وهذا يعنى أنه لم يلق بعد التقدير المناسب، ولقد عُزى إلى باكخيليديس نفسه أنسه قال عن

بنداروس بأنه «نسر» أو «صقر»، أما هو نفسه «فعندليب كيوس». وفى الواقع نلاحظ أن موضوعات باكخيليديس هى نفس موضوعات بنداروس بيد أن لغته أسهل وأوضع. أما أفكاره فهى أكثر شعبية من أفكار بنداروس الأرستقراطى. وهو يعبر عن هذه الأفكار على نحو أكثر إثارة للبهجة والمتعة. كها أنه يسرد الأساطير بأسلوب بسيط ومباشر مثلها فعل عندما قص أسطورة اللقاء بين هرقل وشسبح ملياجروس فى العالم السفلى (الأغنية الخامسة أبيات و٥٠ مايليه). ويبدو أنه كان يقدد بنداروس، أو ربما يرجع التشابه إلى أنها نهلا من نفس النبع وتناولا نفس الموضوعات.

لا ينزل المديح في أشعار باكخيليديس إلى حد النفاق، ولكنه يقف عند مستوى الكياسة وقواعد السلوك المتمدين. وهو يتمتع بروح السخرية التي يفتقدها بنداروس. وأعجد ذلك في أحد أغانيه للولائم (skolia) الموجهة لألكساندروس الأمير المقدوني بين أمينتاس (٣٠٠) وهي تصور حالة الزهو والنشوة التي يمر بها إنسان مخمور. وإستوحى باكخيليديس قصيدتين من أسطورة ثيسيوس. الأولى هي الأغنية السابعة عشر بعنوان والغلمان وربما تكون أغنية نصربايانية وتدور حول رحلة ثيسيوس ألى كريت، أما الثانية فهي الأغنية الثامنة عشر، وهي على الأرجع ديثورامبوس بعنوان وثيسيوس لانها عبارة عن حوار غنائي بين الجوقة وأيجيوس والسد ثيسيوس. ويضم هدا الديثورامبوس أقدامنا على أعتاب التراجيديا، ويبدو أن باكخيليديس قد نظم مشل خاله سيمونيديس أغاني ديثورامبية للمسابقات الستي كانست تقام في أثينا، وفي خاله سيمونيديس المشار إليه توا يبدو أن أيجيوس كان يقوم بدور قائد الجوقة.

ويرى بعض النقاد أن باكخيليديس هو أحسن من يروى الأساطير بين الشعراء الغنائيين. فهو يمكى للطاغية السراقومي هيرون قصة كرويسوس (قارون؟) ولاسيا بهايتها عندما هزمه قورش إمبراطور الفرس فبني لنفسه كومة حرق نام فوقها ومات. يقول باكخيليديس (الأغنية الثالثة أبيات ٥٣ – ٥٦):

دولكن ما أن إندلعت النيران وشبت فى الحرقة بنهم عنيف حتى أرسل زيوس سحابة داكنة عملة بالأمطار



ديونيسوس وأريادني وثالثهها إله الحب إيروس على كأس يؤرخ بعام ٢٠٠ - ٣٩٠ ق. م، عثر عليه في نولا ويحفظ الآن بالمتحف البريطاني

فأطفأ الشعلة الصفراء»

وهنا نرى باكخيليديس شاعرا يحب الإثارة ويعرف كيف يحققها. وهو لا يعتبر نقسه - مثل بنداروس - صاحب أفكار علوية أو معلها أو نبيا يتحدث بإسم ريات الفنون.

ولقد إستبق باكخيليديس سوفوكليس ومسرحيته «بنات تراخيس»، عندما تحدث عن ديانيرا التي أرسلت لزوجها هرقل ثوبا مغموسا في دواء سحرى إتضح فها بعد أنه سم قاتل وحارق، ويقول عنها (الأغنية السادسة عشر أبيات ٣٠ - ٣٤)

«يالحظها المنكود، ذات المصير السيء ا ماذا دبرت؟ لقد حطمتها الغيرة العنيفة والغطاء الكثيف الذي يججب أحداث المستقبل،

لقد نظم باكخيليديس أغانى نصربايانية وأغانى مواكب وعلريات وهيبوزخهاتا وقصائد مديح. وبموته إنتهى العصر الذهبى للشعر الغناق ولكنه كان بمشابة همزة وصل بين الشعر الملحمى والدراما.

## الب اب الثالث

الدراما قة النضج الشعرى

> د الألم درس، أيسخولوس دوالجال الم، سوفوكليس

# الفص الالأول

## الولادة الطبيعية للدراما ١ - أسطورة ديونيسوس والجذور الدرامية في العقلية الإغريقية

بادئ ذى بدء لابد وأن نقر بوضوح الحقيقة القائلة بأن الإغريق وحدهم ممن بين الشعوب القديمة .. هم الذين عرفوا الدراما في أكمل صورها، وأن أي مسرح عند غيرهم من القدامي أو المحدثين مصل إلى مرحلة من النضع يدين لهم بالوجود. حقا أن شعوبا أخرى كثيرة عرفت ما قمد يعمده بعض المدارسين غمير المدققين مسرحا، وما لا يعدو في الحقيقة عن كونه بذورا درامية صالحة للإستنبات والتطوير ولكنها قط لم تصل إلى ذلك لسبب أو لآخر. وفي الواقع فإن كافة الفنون الشعبية لدى جميع الحضارات القديمة دون إستثناء تقريبا تتضمن نواة الدراما، ولكن المهم أن تتطور هذه النواة وأن تتبرعم البذور وتنمو حتى تطرح الثمار. وهذا ما لم يحدث لدى الشعوب القديمة سوى في بلاد الإغريق، أما لماذا بسلاد الإغسريق بالذات؟ فإننا في هذه السطور نجيب بيساطة شديدة على هذا السوال المعقد وكتمهيد لهذا الباب، الذي قد يعد برمته الإجابة المقترحة على نفس هذا السؤال المطروح. أما الإجابة البسيطة فهي أن العقلية الإغريقية منذ أن بدأت تتجلى عبر اطوار حضارتهم عقلية درامية بالدرجة الأولى. وهذا يعني أن بذور الدراما موجودة في طريقة تفكيرهم وأسلوب حياتهم ورؤيتهم للأشياء، وهـذا مـا يـظهر واضـحا في اساطيرهم وملاحمهم وأشعارهم التعليمية والغنائية، بحيث يمكن القول بـأن الشعر الدرامي جاء تكثيفا مركزا لكل ما سبق أن أنجزوه في هذه المجالات جميعا.

وإذا كان الفن والأدب ينبعان عند الشعوب القديمة بصفة عامة من الشعور

الديني الوجدان، فإن الدراما الإغريقية لا تمثل إستثناء من هذه القاعدة بل تؤكدها. فمن المعروف أنها نشأت من عبادة ديونيسوس إله الخمر، ومع أن هذا الإله قد أصبح من أهم القوى الإلهية وأشهرها في الحياة الإغريقية إلا أنه لا يعد من أقلمها، بل من أحدثها بدليل أنه لم يذكر سوى أرسع مسرات في ملحمتي هوميروس (1) حيث لا يلعب دورا مها ولا بارزا فيها، بل ولا يدخل في دائرة آلهة الأوليمبوس الضيقة. ويقول هيرودوتوس أن الإغريق تعلموا إسم «ديونيسوس» في وقت لاحق للفترة التي عرفوا فيها أسماء الإلهة الإخرين "، وتدل طقوس عبادته على أنه جاء إلى بلاد الإغريق عن طريق القبائل نصف الإغريقية بآسيا الصغرى أي الفريجيين والليديين. فالأغنية الديثورامبية التي كانت تلق تكريما له كانت في الأصل الفريجيين والليدين. فالأغنية الديثورامبية التي كانت تلق تكريما له كانت في الأصل تنظم لتؤدى على أنغام الموسيق الفريجية "، كها أن السطابع السوجداني الجنزلي تنظم لتؤدى على أنغام الموسيق الفريجية "، كها أن السطابع السوجداني الجنزلي قد دخل بلاد الإغريق من الشهال مرورا بطراقيا وبويوتيا، بدليل أن هذه العبادة الجديدة واجهت مقاومة شديدة في مدينة مثل طيبة. وهذا ما يتضح من مسرحية يوريبيديس «عابدات باكخوس» وهو إسم آخر لديونيسوس - كها سنري.

والطابع الرئيسي لديونيسوس أنه إله ريني، يرعى الخضرة ويحمل لقب «حامى الأشجار» (Dendritis)، كما يحمى كافة المزروعات وكل الخضروات ولاسيا الفاكهة. وهذا يعنى أن الكروم الذي إرتبط به ديونيسوس أكثر من غيره لم يكن الهدية النباتية الوحيدة التي جلبها هذا الإله لصالح البشر. فهو يعتنى بكل الفواكه ولاسيا ذات الطبيعة الناعمة الطرية والتي تعتمد في بقائها على الرطوبة. ولسذلك حمل ديونيسوس لقب «المزهر» (Eukarpos) و «المثمر» (Eukarpos) و «المورق» (Dasyllios) و «المورق» (Eukarpos)، و و النصيحة » و «اليانع» (Anthios). وهو أيضا الإله «الخير» (Euergetes)، «طيب النصيحة» فيمل الربيع من بين الفصول الأربعة مو أزهى الأوقات وأنسب المواسم لظهور فصل الربيع من بين الفصول الأربعة مو أزهى الأوقات وأنسب المواسم لظهور أفضال هذا الإله. فني الربيع يوقظ هذا الإله الأرض من سباتها الشتوى العميق، أفضال هذا الإله. ومن ثم فديونيسوس عثل كافية قسوى الإخصياب في البطبيعة. الزهور والفواكه. ومن ثم فديونيسوس عثل كافية قسوى الإخصياب في المطبيعة. ولذلك كان عضو الذكر في الرجل (phallos) رمزا مهها في طقوس عبادته.

وديونيسوس هو في المقام الأول إله الكروم ومخترع النبيذ، ولهذا قدسه البشر ووضعوه في مصاف أكبر القوى الخيرة. لأنه بفضل هذا الإختراع الجليل خلصهم من الكثير من الآلام والمتاعب وجلب لهم المتعة والسرور وألوان المرح. فخلعوا عليه لقب «المخلص من كل الهموم» (panton ho Dionysos Lysios) أو ببساطة «الخلص» لقب «المخلص من كل الهموم» (Eleuthereus). وإعتقد الإغريق أنهم بمساعدة ديونيسوس ـ إله الخمر ـ يستطيعون إستثناس قوة الطبيعة المتوحشة وأن يسطردوا العنف والبغضاء ويستبدلوا بهما الأمن والوفاق. ذلك أن الأسطورة تقول أن الأسود والنمور هي التي كانت تمهر عربة ديونيسوس في وداعة وسلاسة، وكانت كل وحوش الغابة تسير خلفها في إستسلام. وتحت إمرة ديونيسوس وبقوة سلطانه خضع الهنود المبرابرة لسيادة النظام والقانون.

ولما كانت الخمر هي التي تبعث النشوة في القلبوب وتجعل الإنسان يحسن الرقص وقد تلهمه نظم الشعر، فإن ديونيسوس صار مشل أبوللون راعية للموسيق والشعر وحمل لقب والمغنى» (Melpomenos). وأدى ذلك إلى ضرورة التفريق بين شعر وموسيق كل من الإلهين. فأناشيد وأغاني النصر البايانية مسن وحي أبوللون تتمتع بنغم وقور نابع من موسيق القيثار، أي أن الطابع الغالب في شعر وموسيق أبوللون هو الإنساق الشكلي والرزانة في التنغيم. أما شعر ديونيسوس فيميل إلى حيوية موسيق الفلوت ويسمح بحرية أكبر في الإيقاع وكذا التنويع في أساليب اللغة للتعبير عن شتى الأحاسيس. بل نجد في الأشعار الملهمة من لدن ديونيسوس إنتقالاً سريعًا من المرح والنشوة إلى المعاناة والقسوة، من الجون الصاخب الى الجزل الوجداني. وهذا كله يتمشى مع طبيعة الاحتفالات التي تقام تحت رعاية إلى الجزل الوجداني. وهذا كله يتمشى مع طبيعة الاحتفالات التي تقام تحت رعاية المارمة، هي العوامل أو العناصر التي جعلت من الأغنية الديونيسية الجاعبة بذرة طالم حية الاستنبات فن جديد يتمثل في الدراما بفروعها الثلاث: التراجيديا والكوميديا والكوميديا

وضمت حاشية ديونيسوس ـ التي تخيلها الإغريق مرافقة له في مغامراته ورحلاته \_ خليطا من الكائنات الأسطورية التي تمثل قوى الطبيعة الفعالة وتجسد العواطف

والانفعالات البشرية. إنها حاشية تناسب إله اللمار ومنضج الفواكه ومبدع الخمسر وراعية الشعر والموسيق. فمن أبرز أتباع ديونيسوس الساتيروى (Satyroi) ونسراهم فى الرسوم الباقية على الأواني يحملون أسماء مثل كيسوس (Kissos) اللبلاب) وأوينوس (Oinos) الخمر) وكوموس (Komos) الجون) وخوروس (Choros) السرقص المداثري أو الجوقة) وجيلوس (Gelos) الضحك) وكروتوس (Krotos دق القدم أو السكف فى الرقص) وديثورامبوس (Dithyrambos) وهيبريس (Hybris) النشوة). هذا ويسكن الساتيروي الغابات والجبال لأنهم متوحشون ونصف الواحد منهسم بشرى الشسكل والنصف الآخر حيوانى، فلهم شعر طويل أشعث، وأذن مدببة، وأرجل حصان أو والنصف الإخر حيوانى، فلهم شعر طويل أشعث، وأذن مدببة، وأرجل حصان أو المدى. ومن طبع هذه الكائنات الجبن والحسية بالإضافة إلى الحيوية المزائدة والمرح

ومن أتباع ديونيسوس أيضًا فئة من النساء الباكخيات أو صابدات بساكخوس (Bakchai) أو المجلوبات (Mainades) أو المجلوبات (Bakchai) وهن فتيات عذارى ذوات شعر طويل أشعت، يلبسن ملابس فضفاضة ويرقصن رقصات صاخبة على أنغام ودقيات الصفائح المدورة (الصنج) ويلوحن بصوبان ديونيسوس السحرى، ويحملن أسماء مثل أسماء الساتيروى سالفة الذكر - ترمز إلى معان مناسبة لعبادة ديسونيسوس وطقوسه مثل خوريا (Choreia الرقص) ومولى (Molpe الأغنية) وإيوثيميا (Euthymia المرح) وميثى (ميثى المحكر) وكوميديا (Komodia الأغنية الماجنة).

وهناك جماعة أخرى من أتباع ديونيسوس تحمل إسم السيلينوى (Silenoi) وهمم يظهرون في الرسوم بأجساد ضخمة كثيفة الشعر، لهم ملامح تنم عن حالة السكر وتشى بالفسق الذي يعيشون فيه. إنهم يشبهون الساتيروى المسنين، ويمثلون فعلاً فشة «كبار السن» في حاشية ديونيسوس أى «شيوخ» الجاعة، ومن أتباع ديونيسوس أيضاً الكنتوروى (Kentauroi) لانهم يمثلون القوة الحيوانية وما تجسده مسن نشساط وخصوبة. ويظهر الإله بان نفسه أحيانًا في زمرة الإله ديونيسوس ذلك أن بان إله ريق. كما تظهر في عبادة ديونيسوس بعض الشخصيات الرمزية مشل «الخسريف» الذي يتجسد في هيئة إمرأة وقور تقدم فواكه الأرض - أى باكورة الفواكه - في طبق إلى ديونيسوس، هذه هي الصورة التي يظهر بها «الخسريف» في السرسوم،

وتظهر ربة السلام إيريني (Eirene) أحيانًا أيضًا بصحبة ديونيسوس. وهي في هذه الحالة تحمل قرن الكثرة (Keras Amaltheias). وبالطبع كثيرًا ما نجد إلى جانب إلىه الحمر العربيد إله الحب والرغبة إيروس جنبًا إلى جنب مع ربات الفنون وربات النعم والخير.

وأقام الإغريق مهرجانات دينية عديدة تكريًا للديونيسوس، بيد أنسا سنركز الحديث على تلك التي كانت تقام في إقليم أتيكا، وذلك لأنها أكثر إتصالاً بالدراما التي نقدم لها. وكانت المهرجانات الأتيكية من نوعين فكانت مهرجانات النوع الأول تقام أيام الربيع عندما يكون نبيذ الموسم الماضي جاهزًا للشرب، وعندما تستيقظ الأرض من رقادها الشتوى لتستقبل حياة النشاط والحركة إذ تكسوها النباتات والأشجار حلة خضراء من فضل إله الخضرة ديونيسوس. وكانت مهرجانات النسوع الثان تقام شتاء بعد إنتهاء أعمال الزراعة السنوية ويحسل مسوسم السكروم وجسني الفواكه، وكان الإحتفال في أثناء هذين النوعين من المهرجانات بسيطًا فبلا يعمدو عجرد تجمهر ريني من أجل تكريم ديونيسوس الذي يتضرعون إليه أن يطرح البركة في جهودهم الزراعية بأن يزيد من خصوبة أراضيهم وبساتينهم. ويسير موكب من هؤلاء الموكب المقدس عذراء زينت بأحلى زينة فلبست المجوهرات اللهبية وحملت على رأسها السلة المقدسة التي تحوى قرابين من الفطائر وتيجان من الزهور لتوضع فموق الأضحية. وتحوى السلة المقدسة أيضًا سكينًا ليلبح بها الماعز. ووراء الفتاة كان يسير الباقون وهم يحملون أيضًا بعض الهدايا الريفية مثل عناقيد العنب أو حبات التين وأباريق النبيذ، وكان بعضهم يرفع عاليًا مسمخة تمشل عضو التمذكير أي الفاللوس ورمز ديونيسوس إله الخصب. وأثناء عملية تقديم القرابين تقام الرقصات وتؤدى الأغان تكريًّا للإله، من بين هذه الرقصات رقصة ريفية يقوم بها بعض الشبان فوق أوعية الخمر المصنوعة من جلد الحيوانات اللي لم يتخلص من شمحمه بعد. وينتهى اليوم بتبادل أنخاب الشراب العام وبالمرح الصاخب.

وكان مهرجان الربيع الأصلى الأثيني يسمى أنثيستيريا Anthesteria (عبد الـزهور) ويقع في فبراير من كل عام. وأهم طقس فيه الإفتتاح الـرسمى لـبرميل الخمـر

(pithoegia). بيد أنه في وقت لاحق أضيف إحتفال ربيعى آخر هو مهرجانات ديونيسوس بالمدينة أو الديونيسيا المدنية الكبرى (ta astika (ta Megala) Dionysia) وتقع في مارس وهي أكبر وأشهر المهرجانات جميعًا. أما بالنسبة للمهرجانات الشتوية في أثينا فكانت تسمى «اللينايا» (Lenaia) أي «أعياد عصر النبيذ» وكانت تقام في يناير. وفي المقابل كان هناك إحتفال شتوى ريني آخر يقام بمناطق أتيكا الأخرى في غضون شهر ديسمبر وأطلق عليه إسم مهرجانات ديونيسوس الصغرى (Ta mikra).

ويبدو أن مهرجانات ديونيسوس الأتيكية قد تميزت بالبساطة الريفية وفقدت معظم سماتها الشرقية. بيد أن الأمر لم يكن كذلك بالنسبة لبقية أنحاء بلاد الإغريق. فني كثير من الأماكن ظلت الطقوس كيا هي مشبعة بعناصر الجـزل الوجدان (orgiasmos) الآسيوي. وتميزت بصفة خاصة الطقوس التي كانت تقام في إقليم فوكيس وبويوتيا على سفوح جبل البرناسوس وكيثايرون في إطار مهرجانات صاخبة تعقد كل عامين. إذ سادت فيها روح النشوة العنيفة والجزل والإنجـذاب أو الذوبان في شخص الإله المعبود. وكانت هذه الطقوس تعقد شتاء وفي أثناء الليل فوق قم الجبال، وكانت النساء هي التي تقوم بهذه الطقوس العنيفة، إذ يلبسن جلود الغزلان كباكخيات ويضعن الثعابين في شعرهن، والمشاعل المتوهجة في أيديهن ويندفعن إلى قم الجبال في حالة من اللاوعي، وهن يقرعن بقوة دقات عنيفة على الصنج وينفخن في المزمار، ويمثلن إصطياد الوحوش وتمزيقها إربًا إربًا وابتلاع لحمها نيثًا (٥٠). ومثل هذه العبادة بطقوسها العنيفة وجزلها الوجدان الأشبه بالجنون وأسرارها الملغزة وطابعها الشرقى العام لم ترق للأثينيين فإستعاضوا عنها بعبادة إلههم ديونيسوس على نحو فيه الكثير من البساطة. ومن ثم يرى العلامة هيج أن هذه الطقوس العنيفة ذات الأصول الشرقية لا تهمنا كثيرًا ونحن ندرس أصل الـدراما(٢٠). وإن كنا نحن بدورنا نتحفظ على ذلك الرأى ونبرز ظهور هذه الطقوس في مسرحية يوريبيديس دعابدات باكخوس، مما يدل على أن هذه الطقوس - التي ربما ظهرت في مسرحيات أخرى كثيرة فقدت ولم تصل إلى أيدينا - قد لعبت دورًا بارزًا في ولادة الدراما.

#### ٢ - الديثورامبوس أو الجنين الدرامي

تعدثنا فى الباب السابق عن الديثورامبوس كاغنية جماعية تمثل آخر مراحل تطور الشعر الغنائ، وسنتناول الديثورامبوس الآن كنواة للشعر الدرامي. وإن دل ذلك على شيء فإنما يدل على أن الدراما قد ولدت ولادة طبيعية من الشعر الإغريق نفسه بعد مروره في مراحل تطور قادته إلى هذا النوع المعقد من الشعر، أي الشعر الدرامي الذي في الواقع يجتضن كل فنون الشعر ويكثف كل مراحل تطوره.

ترتبط المهرجانات الأتيكية الشتوية بنشأة الكوميديا التي لهذا السبب كانت تسمى أحيانًا «تريجوديا» (Trygodia) أي «أغنية تفل أو حشالة العنب». وفي هذه الإحتفالات يسير موكب المعربدين (الكوموس Komos) وهم يحملون مسخة لعضو التذكير (الفاللوس) ويرددون أغنية لليونيسوس تسمى «الأغنيلة الفللة» (Phallikon). وبين الحين والحين كان قائد الموكب يسلى المشاهدين بالقاء بعض النكات البذيئة التي يرتجلها إرتجالاً، سواء في هيشة مونولوج طويل أو ديالوج أي حوار مع بعض المغنين من رفاقه في الموكب. ومن هذا الخليط الذي يمزج بسين الأغاني والنكات والمونولوج والديالوج نشأت «الكوميديا». ومع أن الفن الكوميدي قد تطور عن هذا الأصل البداقي الفج، إلا أنه بالطبع قد تخلص من أغلب مظاهر البداوة والغلظة هذه وإن ظل يحتفظ ببعض سماتها حتى النهاية وكها يبدو من مسرحيات أريستوفانيس على سبيل المثال.

أما التراجيديا فقد ولدت في مهرجانات ديونيسوس الربيعية عندما كان الريفيون يلتقون في حشد كبير لإفتتاح براميل الخمر الجديدة، ويسرحبون بخصوبة السطبيعة المتجددة في هذه الآونة التي تزدان فيها الأرض بالأزهار والثمار، ويستدل العلماء على نشأة التراجيديا من هذه المهرجانات بحقيقة أن العروض المسرحية التراجيدية كانت فيما بعد الملمح الرئيسي لأعياد ديونيسوس بالمدينة، وهي المهرجانات الربيعية الكبرى، بينا لم تدخل التراجيديا في برنامج أعياد اللينايا الشتوية إلا في وقت متأخر نسبيا.

كما أنها كانت في هذه الأعياد تحتل مركزا ثانويا بالنسبة للكوميديا. وهناك دليل آخر وهو أن الديثورامبوس الذي نشأت منه التراجيديا لم يكن له مكان قط في عروض أعياد اللينايا إبان الفترة الكلاسيكية، في حين أنه كان يمثل عنصرا جوهريا ورئيسيا في أعياد ديونيسوس الربيعية بالمدينة. فني هذه الأعياد إعتاد الناس أن محتشدوا ليمتدحوا إله الخمر والخضرة ديونيسوس مانح الخسيرات في أغنيسة تسمى الديثورامبوس التي نشأت منها التراجيديا بشهادة أرسطو نفسه.

ويبدو أن الديثورامبوس - كأشياء أخرى كثيرة فى عبادة ديونيسوس - قد وفد أصلا من فريجيا بآسيا الصغرى، إذ كان يغنى بمصاحبة موسيق مؤلفة على النمط الفريجى بواسطة الفلوت (المزمار)، وهى آلة فريجية الأصل على الأرجح، ولقسد وردت أول إشارة للديثورامبوس فى أشعار أرخيلوخوس (شذرة ۷۷)، بيد أنه إزدهر فى طيبة وكورنثة وجزيرة ناكسوس بما يعنى أنها كانت مسراكز مهمة فى العبسادة الديونيسية، هذا وقد إحتلت الأغانى الديثورامبية مكانة بارزة فى أعباد ديونيسوس الربيعية بأتيكا.

والديثورامبوس - كيا رأينا في الباب السابق - أغنية جماعية تؤديها جوقة، وهي تقوم ببعض الحركات التعبيرية والرقصات التي تشرح وتؤكد معاني الكليات، وكانت الرقصة الديثورامبية تسمى «تيرباسيا» (Tyrbasia)، أما الموضوع الرئيسي لمكليات الأغنية الديثورامبية فهو أسطورة ديونيسوس، أو بالتحديد عرض بعض مراحل مسن طياة هذا الإله في أسلوب غنائي وبوسيلة التنكر أو المحاكاة بالكلمة والحركة، ذلك أن المغنين - الراقصين أفراد الجوقة كانوا يتنكرون على هيئة ساتيروى أو أية جماعة من أتباع ديونيسوس - كيا سبق أن ألحنا - لكي يجعلوا الأحداث التي يسردونها أقرب إلى التصديق والحيوية، ولقد ظلت المسرحية الساتيرية تحتفظ بهدذا العنصر التنكري إلى النهاية، فهي تعد أكثر فروع الدراما الثلاث - أي بالمقارنة مسع التراجيديا والكوميديا - قربا من أصلها الديثورامي، ويهذه الصورة من الهيئة والملبس كان أفراد الجوقة يرقصون في دائرة حول مذبح ديونيسوس الذي ينبعث منه والحركة أو تلك من اليدين أو القدمين أو سائر أعضاء الجسم بهدف إقناع المتفرجين

بأن ما يرونه ليس مجرد حكاية أسطورية قدعة، بل هو أمر أقرب ما يكون إلى الحقيقة والواقع.

حقا كانت هناك طقوس مماثلة لطقوس ديونيسوس في بلاد الإغريق - بيل وخارجها - مثل تلك الرقصة التي كانت معروفة في جزيرة ديلوس وتسمى كراف (krane) وتحاكى قصة هروب ثيسيوس من قصور التيه (اللابيرينئوس)، حيث كان الراقصون ينتظمون في صف طويل ويتحركون إلى الأمام وإلى الخلف أو إلى الداخل والخارج ليصوروا بذلك متاهات اللابيرينئوس. وفي دلني أيضا كان الصراع بين أبوللون وبيثون يقدم في صورة تمثيلية مماثلة. بيد أن أقرب الرقصات الإغريقية جميعا إلى الديثورامبوس هي تلك التي كانت تمارس في كريت، وهي تتصل بحولد زيوس رب الأرباب. فالجوقة هناك كانت ترتدى ملابس جماعة الكوريتيس، وهم في الأسطورة الذين كانوا قد أنقذوا زيوس طفلا رضيعا، وهم بهذه الملابس التنكرية يغنون ويرقصون ويمثلون مراحل القصة كلها. فكرونوس والدزيوس يبتلع كل أطفاله، ريا زوجته تعانى آلام حمل الجنين - زيوس - ثم تلد، الكوريتيس يحاولون إخفاء صرخاتها وبكاء وليدها زيوس الرضيع بدقات قوية على الصنج. وبالفعل إنهاء المفاق قوية على الصنج. وبالفعل المنجون في إنقاذ الطفل تحت ستار هذه الضوضاء الصاخبة (۱۷).

بيد أن أسطورة ديونيسوس هي التي - أكثر من غيرها - حفلت باحداث صالحة للتمثيل في إطار الديثورامبوس: ميلاده العجيب، تربيته فوق جبل نيسا، غزوه للهند، صراعه مع ملوك طراقيا وطيبة (وهذا هو موضوع «عابدات باكخوس» ليوريبيديس)، رحلته الخطرة إلى جزيرة ناكسوس، زواجه من النوجة المهجورة أريادني. . . إلخ. هذا مع أن بعض الدارسين يرون أن الديثوارمبوس كان يقتصر على قصة ميلاد ديونيسوس، بدليل أن هذا الميثورامبوس كان يؤدى في أيام الربيع فقط حيث تؤلد الحياة والجفرة من جديد. وبلغ الأمر ببعض الدارسين إلى حد أنهم يفسرون كلمة «ديثورامبوس» على أنها تعنى «البابان» أو «المدخلان»، على أساس أن الأسطورة تجعل مولد ديونيسوس مزدوجا أي من رحم سيمپلي وفخذ زيوس\*. وجدير بالتنويه أن الإشتقاق اللغوى لكلمة «ديثورامبوس» موضع خلاف

تقول الأسطورة أن زيوس رب الأرباب ذهب إلى معشوقته البشرية سيميلي في كامل هيئته والسوهيته فسأصابت
 صاعقته سيميلي وأهلكتها. فأخذ من بطنها الجنين وزرعه في فخذه حتى إكتمل نموه، وولد هكذا ديونيسوس.

حاد بين الفقهاء، ولم يتفق عليه العلماء. منهم من يقول أنه متصل بكلمة «النصر» (thr.ambos) وآخرون يرون أنه من أصل فريجى. المهم أن الديثورامبوس كان على الأرجع يتناول كل مراحل حياة ديونيسوس لا مولده فحسب.

ومن الطبيعى أن الديثورامبوس فى بداية ظهوره كان مجرد أغنية فولكلورية تقليدية أكثر من كونه ضربا من ضروب الأدب الرسمى. ودليل ذلك أن القاغين بالغناء والرقص كانوا من الفلاحين، أى الأفراد العاديين الذين يفعلون ما يفعلون تطوعا وبصورة تلقائية فى إحتفالاتهم الدينية بالريف. وبتطوير الديثورامبوس وتهذيبه وتشذيبه على أيدى شعراء ماهرين ومغنين وراقصين محترفين دخل من باب الشعر الرسمى ذى القيمة الأدبية العالية، وهذا ما يحدث عادة لسائر فنون الأدب الشعبى. ويرجع القضل فى تطوير الديثورامبوس إلى الدوريين بصفة عامة، ذلك أنهم - وكها رأينا فى الباب السابق - كانوا قد بلغوا شأوًا عظيا وتفوقا فى كافة أنواع الشعر الغناق ولاسيا الجاعى، وهو شعر يجمع بين الغناء والرقص وفن السرد، وهذا الغناق ولاسيا الجاعى، وهو شعر يجمع بين الغناء والرقص وفن السرد، وهذا الغناق ولاسيا الجاعى، وهو شعر يجمع بين الغناء والرقص وفن السرد، وهذا

وكان آريون يعد أشهر عازفى الزمار (الهارب) فى زمانه وهو أول من أعطى عناوين ثابتة وعددة لأغانيه الديثورامية، فهذا ما أخبرنا به هيرودوتوس (الكتاب الأول فقرة ٢٣)، ومع أن آريون من مواليد ليسبوس إلا أنه قضى معظم سنى حباته فى تصر بيرياندروس طاغية كورنثة. وقيل إنه عاش إبان أواخر القرن السابع وأواثل السادس، ولا نجد ما يدعونا إلى تصديق الروايات القديمة المبالغ فيها والتى تعزو إلى آريون إختراع الديثورامبوس، ولكن من الأرجح أنه أدخل عليه تحسينات هائلة. فيقال إنه أول من إبتدع الشكل الدائرى للرقصة السديثورامبية حتى أن الأساطير تسميه د إبن الدائرة ع (kykleos huios)، بيد أن الشكل الدائرى قد يكون أمرًا بديهيا وطبيعيا فى رقصات تؤدى حول مذبح ديونيسوس، ولكن يبدو أن آريون هو أول من أوجد النظام والنسق فى مثل هذه الرقصات التلقائية. وربحا كان هو أول من أوجد الرقصين فجعلهم خمسين، وهو العدد الذى ظل دون تغيير بعد أول من أبت عدد الراقصين فجعلهم خمسين، وهو العدد الذى ظل دون تغيير بعد ذلك. وربحا يكون آريون هو الذى أدخل النظام الأنتيستروفى للشعر الديورامي، ذلك. وربحا يكون آريون هو الذى أدخل النظام الأنتيستروفى للشعر الديورامي، وهو نظام من الرجح أنه كان متبعا فى بقية أنواع الشعر الغنائى عند الدوربين،

وكان الهدف منه هو ترتيب حركات الراقصين المتتابعة والمتبادلة. ويقال أيضًا أن آريون أحدث تطويرًا جوهريًا فى موسيق الديثورامبوس فجعله نظاما أكثر وقارا من ذى قبل. وإستبدل بالنغم الدورى الثقيل الموسيق الفريجية المؤثرة وإستخدم المزمار (الهارب) جنبا إلى جنب مع الفلوت. ولو أننا لا نملك دليلا قاطعا على أنه صاحب الفضل فى كل هذه التعديلات.

ولعل أهم ما يعزى إلى آريون من تعديلات على الأغنية الديثورامبية هـ انـه أوجد بعض الفقرات التي تلقى بين الحين والآخر أثناء الغناء، أي أجزاء حوارية موزونة (emmetra legontas) كما يرد في موسوعة سودا (أوسويداس) تحبت إسميه « آريون ». ولكن لا تشرح لنا الموسوعة المذكورة طبيعة هذه الأجزاء بدقة، وإن كان بوسعنا أن نتعرف عليها من مصادر أخرى. فأرسطو مثلا يقول لنا بأن بذرة التراجيديا جاءت من « الأحاديث " التي يلقيها قائد أغنية الديثورامبوس » apo ton) (exarchonton ton dithyrambon). وفي هذه الفترة كان قد أصبح في حكم المتاد أثناء عروض الديثورامبوس أن يصعد قائد الجوقة منصة ما (trapeza) ويتبادل الحوار من هناك مع بقية أفراد الجوقة. ولو أن البعض يرى أن هذا قد حدث بعــد عصر آريون الذي لا تفصله عن ثيسبيس سوى ثلاثون عامًا. وعلى أية حال فليس من المستبعد أن تكون الأحاديث التي أدخلها آريون عبارة عن حوار بين قائد الجوقة وبقية أفرادها. وقد يكون موضوع هذه الأحاديث الحوارية هو مغامرات ديـونيسوس. وقد يكون الهدف من وضعها في صورة حوار هو شرح أو تعميق بعض المعالى الواردة في الأغنية الديثورامبية، ويبدو أن هذه الأجزاء الحوارية قد نظمت في البوزن الرباعي التروخي، وصاحبتها رقصات صامتة من جانب الجوقة. وسواء أكانت هذه الأجزاء الحوارية من إبتداع أريون، أو أنه أخذها من شعراء سبقوه إليها، وإقتصر دوره على مجرد التهذيب والتشذيب. فإن الأمر الذي لا يتطرق إليه الشك أن هـذه الأجزاء الحوارية - التي قد تبدو أنها عنصر ثانوي بالنسبة لـالأغنية الـديثورامبية -هي أكبر خطوة نحو ولادة التراجيديا الإغريقية، فهسي النسواة الأوليسة في الفسكرة الدرامية ككل.

بترجم هاميلتون فايف كلمة exarchonton على أنها تعنى المغدمة التي يلقيها قائد الجلوقة. راجع طبعة لويب (Lach) لترجمة دفن الشعرة على 17 - ١٧.

وهناك سؤال مهم ينبغى أن يشغلنا الآن. ونعنى ما هو الطابع السائد على الديثورامبوس كما عرفه آريون واللووريون؟ هل هو طابع مأساوى جاد أم كومبدى هزلى؟ هذا ما تختلف فيه الآراء بشدة فبعض الدارسين يرون أن الطابع الحزين هو الأساس والأصل. ذلك أن التراچيديا برأيهم نبعت من الديثورامبوس الذى كان موضوعه الرئيسي هو التعبير عن «آلام ديونيسوس». أما بالنسبة للساتيروى ودورهم في هذه الأغنية فإنهم كانوا يقومون بالرقص والغناء تعبيرًا عن تعاطفهم مع سيدهم هذا أي الإله ديونيسوس، وعن إستعدادهم لخوض الحرب من أجله، أو على الأقل لمشاطرته آلامه. ويحمل الجانب الجزلي الوجداني في طقوس عبادة ديونيسوس هذا الطابع المأساوي المتمثل في معاناة وعابدات باكخوس» المجذوبات كما يسظهر من مسرحية يوريبيديس التي تحمل هذا العنوان. بيد أن وجود الساتيروي في الأغنية الديثورامبية الدورية يجعل عملية المواءمة بينهم وبين الطابع الجاد أمرًا عسيرًا. وفي المناجيديا كان أمرًا مستحدثًا، أي نجم عن تطوير أدخل في فـترة لاحقـة على الديثورامبوس الذي غلب عليه الطابع الساتيري الهزلي والمقولة الكوميدية والأوزان المؤاموس الذي غلب عليه الطابع الساتيري الهزلي والمقولة الكوميدية والأوزان المفعمة بالحركة المرحة والرقص الصامت (١٠).

وهكذا فين الصعب علينا الأخذ برأى من يقولون أن الديثورامبوس كان أغنية ذات طابع حزين. ومع ذلك فعلينا أن لا نذهب بعيدا ونبالغ في تفسير أقوال أرسطو، لأن الأغنية الديثورامبية في الواقع تعرضت لكثير من عمليات التطوير والتنويع، ونظرة واحدة على المسرحيات الساتيرية التي وصلتنا والتي تعد إستمرارا للطابع الماتيري في الديثورامبوس كفيلة بأن تظهر لنا أن الأغنية الديثورامبية لم تلك كوميدية خالصة ولا هزلية صافية، بل حوت عناصر رفيعة المستوى من الشاعرية والقدرة على التخيل الرومانسي، ومن المكن أن نصف الأغنية الديثورامبية بثيء قريب من هذا، فهي قد جمعت بين النكات الفجة والسخرية الماجنة جنبا إلى جنب مع العواطف الجادة، وواءمت بين كلهاتها ورقصاتها بطابعيها هذين المتناقضين من جهة، وبين هذا الجزء أو ذاك من أسطورة ديونيسوس التي يقدعونها مس جهة أخرى، من هنا كان سهلا عليهم أن يركزوا على العنصر الجاد لتطوير التراجيديا، والإبقاء على الطابع المزدوج – الجاد والهزلى معًا – في المسرحية الساتيرية.

ق هده الفترة تقريباً بدأ الناس يستخدمون كلمة تراجيديا (tragoidia) لوصف الأغاني الديثورامبية التي نظمها آريون وخلفاؤه. وقالوا أن آربون هـو نحسرع « الأسلوب التراجيدي ، (tragikos tropos) . وسميت أغانيه بالتراجيديات وإعتبر هو وإبيجينيس من سيكيون وأيسخولوس وفسرونيخوس وغيرهم شعراء تسراجيديين (tragoidoi poietai). وتعنى كلمة تراجيديا (tragoidia) حرفيا ا أغنية الماعـز، فلهاذا تستخدم هذه الكلمة لوصف الأغنية الديثورامبية؟ لم يتفق العلماء في الإجابة على هذا السؤال. وقد يكون السبب هو أن الديثورامبوس كان يؤدي أثناء عملية تقديم الماعز كأضحية لديونيسوس، أو لأن الماعز كان الجائزة المرصودة للشاعر الفائز في المسابقة الديثورامبية. ولو أن الفائز الأول في هذه المسابقات - إبان القرن السادس - كان يمنح ثورا والثان إبريقا من الخمر والثالث ماعزا. بيد أنه في المسابقات الأثينية التراجيدية كانت الجائزة الأولى فعلا هي الماعز. على أية حال فإن الرأى المرجح الآن هو أن الساتيروي - أي أفراد جوقة الديثورامبوس - كانوا يسمون «المعيز» (tragoi) بسبب مظهرهم أي ربما تنكروا في جلود الماعز، ويسبب الحرية والتسيب اللذين إتسمت بها تصرفاتهم وكلماتهم وهم يغنون ويرقصون. ومن مزايا هذا التفسير أنه يوفق بين إشتقاق كلمة «تراجيديا» أى «أغنية المعيز» وبين إشتقاق كلمة «كوميديا» (komoidia) بمعنى «أغنية جماعة المعربدين» (komos) أو «الأغنية الماجنة ،.

وعلى أية حال فلقد حافظت الأغنية الديثورامبية على تبطورها في إتجاهين وإلى النهاية. الإنجاه الأول وهو الأقدم يتمثل في إستمرارها كأغنية جماعية تنتمى للشعر الغنائي. والإنجاه الثاني وهو الأحدث يتمثل في أنها شقت طريقها إلى الدراما التمثيلية، ومن ثم فلقد أصبح لكل كلمة من الكلمتين «ديثورامبوس» و «تراجيديا» معناها الخاص والمحدد، الأولى تعنى الأغنية الجهاعية الأصلية، والثانية تعنى المسرحية التي تطورت عنها وإستقلت بذاتها.

ولقد تطور الديثور المبوس منفصلا عن التراجيديا فيا بعد بالتخلص من الأجزاء الحوارية التي أدخلها آريون. وبدأ يوسع دائرة إهتامه وأفق موضوعاته لتشمل أساطير أخرى غير أسطورة ديونيسوس، وتغيرت الجوقة الساتيرية إلى جماعة أخرى عادية.

وأقيمت المسابقات الديثورامبية فى أنحاء كثيرة من بلاد الإغريق، وفى أثينا إبتداء من عام ٥٠٨ (أى فى حياة أيسخولوس المبكرة). وبلغ الديثورامبوس ذروته على أيسدى بنداروس وسيمونيديس - وهذا ما رأيناه فى الباب السابق - ثم تدهور بعد ذلك. ووصل سوء الحال والتدهور بالديثورامبوس وشعره أن ظهر مثل إغريق يقول «غيى مثل الديثورامبوس) (kai dithyrambon noun echeis elattona)

أما التيار الذى قاده آريون فظل يتطور حتى نشأت عنه المسرحية الساتيرية على أيدى الأثينين. وهكذا قبل إن بنداروس نظم «سبعة عشر مسرحية تسراجيدية» كما نسبت إلى سيمونيديس بعض التراجيديات أيضا. وبالطبع فهى ليست تراجيديات من النوع الذى كتبه كل من فرونيخوس وأيسخولوس، كما أنها ليست أغساف ديثورامبية على أحدث ما وصلت إليه من تطور. لأن قصائد بنداروس الديثورامبية تذكر صراحة وتميز بوضوح عن «دراماته التراجيدية» (dramata tragika). وليس بوسعنا سوى أن نرجع أنها كانت أغاف جماعية تراجيدية من العطراز القديم، ويسميها بعض الدارسين «تراجيديات غنائية». ولقد إختفت على أيسة حال منه منتصف القرن الخامس.

تبنى الأثينيون التحسينات التى أدخلها الدوريون على الديثورامبوس، ومن هذا الإندماج نبعت الدراما التراجيدية. وعندما يرعم الدوريون - كها يسرد عند أرسطو<sup>(۱۱)</sup> - أن التراجيديا من إختراعهم فهو زعم لم يأت من فراغ، وإن كان بعض العلماء ينفون أن يكون الديثورامبوس الأتيكى قد تأثر بالتحسينات الدورية، وفي الواقع لا يمكن إنكار التأثير الدوري على التراجيديا بنفس الدرجة التي لا يمكن بها أيضا إنكار أن إختراع التراجيديا الحقيقية، أي تحويل أغنية الجوقة الديثورامبية الى مسرحية تمثيلية، هو إختراع أثيني محض ندين به لثيسبيس، وفي النهاية فهناك نظرية تقول بأن التراجيديا نشأت عن طقوس عبادة الأبيطال<sup>(۱۱)</sup>، كها أن هناك نظريات أخرى في نشأة الدراما<sup>(۱۱)</sup>.

#### ٣ - ثيسبيس وبدايات فن التراجيديا

ولد ثيسبيس فى قرية إيكاريا بمنطقة مارائون عند سفوح جبل بنتيليكوس، وهى القرية التى إكتشفت المدرسة الأمريكية للآثار بأثينا موقعها فى نهاية القرن الماضى. إنها منطقة خضراء تطل عليها الجبال ومنها ترى جزيرة يوبويا على البعد. وكانت هذه المنطقة مركزًا كبيرًا من مراكز عبادة ديونيسوس. أما إسنم القرية نفسها إيكاريا فهو مشتق من إيكاروس البطل الأسطورى الذى حظى بشرف أنه كان أول من استقبل فى أتيكا الإله الجديد ديونيسوس. أدخل إيكاروس زراعة الكروم وصناعة النبيذ فى منطقته، فقتله أهلها من الرعاة فى نوبة من نوبات السكر العنيف، وعندثل إنتحرت إبنته إريجوف شنقًا وحزنًا على أبيها. وأدت هذه الحادثة المؤسفة إلى قيام شعائر وطقوس سنوية للتطهير، إعتادت فيها العذارى أن يعلقن أنفسهن فوق قيام شعائر وطقوس سنوية للتطهير، إعتادت فيها العذارى أن يعلقن أنفسهن فوق الأشجار تخليدًا لموت إريجوف أو تكفيرًا عنه. وهناك أساطير أخرى وطقوس أخرى فى قرية إيكاريا والقرى المجاورة، المهم أن المنطقة كات تحتل مكانة خاصة فى أسطورة ديونيسوس، وكانت مهرجاناته بها ذات طابع خاص أيضًا. إذ تحيزت بهخامتها وشهرتها حتى أن سوساريون (Susarion) الشاعر الكوميدى هاجر من موطنه مبجارا ليقيم فى إيكاريا. ويقال إنه هناك وضع أسس فن الكوميدي.

هناك ولد ثيسبيس في بداية القرن السادس، وهناك أمضى سبنوات صباه وشبابه، وهناك شرع في تطوير الديثورامبوس. وكان أهم تعديل أدخله هو إيجاد «الممثل» لأول مرة في مقابل «المغنى» و«الراقص» (choreutes). وكلمة عشل (hypokrites) باللغة اليونانية تعنى حرفيًا «المجيب»، لأن عمل الممثل الأصلى كان آنذاك يتمثل في أن يدخل في حوار مع أفراد الجوقة بأن يجيب على أسئلتهم، ومن الواضح أن هذا التعديل بهدف أساسًا إلى زيادة الأجزاء الحوارية التي كان قلد أوجدها اريون - أو غيره - من قبل، فبعد أن كانت من عمل أفراد الجوقة أو قائدهم صارت الأن من عمل شخص مستقل أوجد خصيصًا لهذا الغرض، وقد

يبدو هذا التعديل بسيطًا ولكنه في الواقع يعد الخطوة الكبرى التي وضعت الأغنية الديثورامية على طريق الدراما. فهي الخطوة التي حولت هذه الأغنية إلى تمثيليسة حقيقية. كان الممثل يدخل ليأخذ دور هذه الشخصية أو تلك عن طريق الحمديث الفردى (المونولوج) أو الحوار (الديالوج) فيسرد أحداث القصسة. حقَّسا إن هسذه العناصر كانت موجودة من قبل في الأغنية المديثورامبية، ولمكن ثيسبيس أبسرزها وجعلها المحور الرئيسي. وقد يكون تنكر أفراد الجوقة في هيئة الساتبروي ضربًا من التمثيل والتجسيد، بيد أنهم لم يكونوا سوى شهود أو متفرجين على قصة واحداث لم يؤدوا فيها دورًا، فجاء الممثل وغير هذا المفهوم، لأنه هـو السذي يقسوم بسالحدث الرئيسي في القصة المعروضة. ومن ثم فإنه في حين كان الحوار بين افسراد الجوقة وقائدها من قبل يدور حول أحداث وقعت الآخرين، فإن الأمر يختلف الآن كشيرًا لأنه لأول مرة تدخل الشخصية الرئيسية، أي بطل الأحداث ليروى ويمثل ما حدث له هو. فعلى يد ثيسبيس إذن ولأول مرة جاءت الشمخصيات نفسها لتقف أمام الجمهور وتمثل وقائع الحدث التي تريد أن تطلع الناس عليها. وهـذا هـو أســاس الفكرة الدرامية ككل وكها يرد عند أرسطو ف تعريفه للتراجيديا. وهو ف نفس الوقت يمثل الخيط الرفيع الذي يفصل بين الشعر القصصي أو الملحمي والشيعر التمثيلي. وكان الممثل الوحيد الذي إستخدمه ئيسبيس يدؤدي كافعة الأدوار على التوالي، سواء كانوا آلهة أم ملوكًا أم رسلًا ألخ. وهــو يتخــذ هيئتهــم بـــالتنكر ويتقمص شخصيتهم بالحركة والكلمة ويعبر عن مشاعرهم. فلا غرو إذن أن يعتبر ثيسبيس لدى القدامي والمحدثين خالق فن التراجيديا.

ولم يصلنا بما كتب وعرض ثيسبيس شيء يدكر، ولكننا نستطيع أن نستق بعض المعلومات المتفرقة من هنا وهناك، أي من بعض الدين تحدثوا عنه مسن القدامي واللاحقين. فقيل إنه هو نفسه السذى كان يقهوم بسدور «المشسل» في مسرحياته، إذ ظهر ليلعب أدوار الشخصيات العديدة التي قسدمها على التوالى. وإستطاع أن يفعل ذلك بفضل لجوئه إلى تغيير ملابسه، كها كان يغطى وجههه إما بالرصاص الأبيض أو بنبات الرجلة، ولكنه لم يلبث أن إخترع القناع الكتاني، وعما يذكر أن أقنعة ثيسبيس كانت تصور وجوه الرجال، أما الاقنعة النسائية فلم تعرف

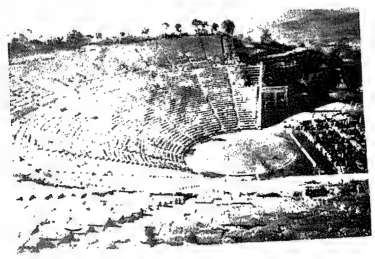
إلا فى وقت لاحق. ومن هنا يمكن أن نستنبط حقيقة أن مسرح ثيسبيس لم يتضمن أدوارًا نسائية. والجدير بالملاحظة أن الأقنعة - وهى تقنية تناسب العرض فى الهواء الطلق - ظلت تستخدم بلا إنقطاع حتى نهاية المسرح الإغريق.

وإستلزم إدخال الممثل في مسرح ثيسبيس إحداث تغيير في المنضة التي كان يقف عليها من قبل قائد الجوقة الديثورامبية ليتحدث إلى بقية أفرادها. إذ كان لا بد من أن تتواءم هذه المنصة مع وجود ممثل يلعب عدة أدوار. فأقيم في خلفية المنصة مكان صغير مغطى يمكن أن يتوارى خلفه الممثل لكى يغير ملابسه وقناعه. وسمى هذا المكان المستحدث (السقيفة) (skene) فيبدو أن ثيسبيس إستخدم مكانًا مسقوفًا بين الحين والآخر ليغير ملابسه وقناعه، وهذه المنصة وسقيفتها هي أساس أو نواة «حشبة المسرح» الحديث بما في ذلك ما نسميه الخلفية أو «المشهد» «scene». حتى أن هذه الكلمة الإنجليزية - ومثيلاتها الأوربيات - إشتقت من الكلمة الإنجريقية السقيفة التي أدخلها ثيسبيس. ولكن الأحير أوجد هده السقيفة - الخلفية لا لكى يصور مشهدًا معينًا، وإنما نجرد إعطاء الفرصة لنفسه لكى يغير الملابس والقناع. أما رسم هذه الخلفية لتصوير مكان ما يجرى فيه الحدث لكرامى فهذا إخراع آخر سيتوصل إليه اللاحقون.

وتستحق شهادة هوراتيوس بعض العناية منا، إذ يقول إن ثيسبيس تعود أن يتجول بعروضه المسرحية في عربات (plaustra, plostra) وإن المثلين كانوا يغطون وجوههم بحثالة أو تفل العنب (faex)، ولو أنه يعبر عن إعتقاده بأن هذه العادة الأخيرة نجمت عن خلط بين عمثلي التراجيديا وعمثلي الكوميديا الذين بالفعل كانوا يستعملون تفل العنب (trugi) حتى أن الكوميديا كانت تسمى - كما سبق أن ألحنا - و أغنية حثالة العنب، (trugodia) أما مسألة عرض مسرحيات ثيسبيس فوق عربات متجولة فمن العسير تفسيرها، لأنها لا تتفق مع كل ما نعرفه عن أضل التراجيديا. وقد تكون ملاحظة هوراتيوس نجمت هي نفسها عن خلط آخر، إذ كانت العادة في مهرجانات الأنفيستيريا واللينايا أن يمتطى المحتفلون عربات (hamaxa) عبر الطرق ويخاطبون المتفرجين على الجانبين بنكات بذيئة على نحو ما يحدث في الإحتفالات الكرنفالية الأوربية إلى يومنا هذا.

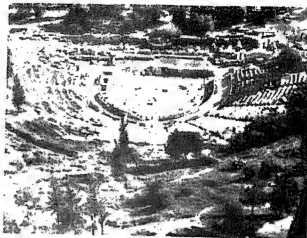


شكل ۱۲ أفراد الجوقة يرتدون ملابسهم



شکل ۱۳ مسرح إبيداوروس

شكل ۱۶ مسرح ديونيسوس في أثينا



شکل ۱۷ ممثل آخر یسک بقناعه



شکل ۱۵ ممثل کومیدی علی منصة التمثیل



شکل ۱٦ ممثل يسك بقناعه

وكانت تراجيديا ثيسبيس بسيطة الطابع، إذ يأتى الممثل في بدايتها إلى المنصة ويلقى حديثًا يحتوى على شرح تمهيدى للحبكة، ويسمى هذا الحديث البرولوجوس، (prologos). ثم تتلو ذلك الحديث الفردى (مونولج) بعض أغانى الجوقة الستى تؤديها أمام المنصة مصحوبة بالرقصات المناسبة. وفيا بدين الأغنية والأخرى يطهر الممثل من جديد بعد أن يكون قد غير ملابسه وقناعه بما يتلائم مع الشخصية التى يؤدى دورها. وكانت أحاديث الممثل إما سردية فردية طويلة (rhesis) حيث يروى ما وقع من أحداث في مكان ما أو في زمن ماض، أو يدخل في حوار (ديالوج) مع قائد الجوقة. وكان سبب ذلك هو عدم وجود ممثل آخر. بيد أن هذه السات العامة للمسرحية الثيسبية ظلت موجودة على نحو أو آخر في المسرح الإغريق وحتى النهاية بعد أن وصلوا إلى حد إستعال ممثل ثالث (وربما رابع). فلا تخلو أية مسرحية إغريقية تقريبًا من أحاديث فردية طويلة سردية – وهو ما قد يكون على الأرجح من موروث الشعر الملحمي الإنشادي – ومن أجزاء حوارية بين المشل وقائد الجوقة.

وليس من السهل علينا أن نعرف الوزن الذي نظمت به مسرحيات ثيسبيس وما من سبيل أمامنا سوى التخمين. فقبل ثيسبيس كان الوزن المستخدم في الحوار بالأغاني الديثورامبية هو الرباعي التروخي. وبعد ثلاثين أو أربعين سنة من موت شيسبيس نجد الوزن الإيامبي الثلاثي هو المستخدم بصفة منتظمة في الحوار بالمسرحيات التراجيدية. ومن المرجح أن ثيسبيس كان يستخدم هذين الوزنين دون تفرقة. فليس من المتصور أن يكون قد هجر الوزن التروخي القديم كلية لأن هذا الوزن ظل يستخدم حتى بعد عصره. ومن ناحية أخرى فإن الوزن الإيامبي الذي ساد التراجيديا . لاسيا في الأجزاء الحوارية .. بعد ثيسبيس مباشرة من الصعب أن يكون قد حقق هذه الغلبة والسيادة في مثل هذه المدة القصيرة. ومن الفيد هنا أن نتذكر أن سولون المشرع الأثيني .. معاصر ثيسبيس .. كان قد إستخدم هذا الوزن في أشعاره السياسية. وهذا يعني أنه كان وزنا شائعا في أيام ثيسبيس الذي كان بالقطع يستخدم هو أيضا.

ولا يفوتنا أن نربط إكتشاف الدراما على يد ثيسبيس بالموروث الملحمي، وبعبارة

أخرى نريد القول إن الدراما تعد تطورا في التقنية الملحمية الإنشادية نفسها(١٠٠). إذ يقال إن المنشدين الملحميين كانوا قد تعودوا التجمع لميقيموا حفلا إنشاديا ومناقشات حول أشعار هوميروس. فكان كل منشد يأخذ دورا واحدا يؤديه، وبدا يشتركون جميعا في أداء الحفل. ويقال إن هذه الطريقة المبتكرة في الإنشاد الملحمي هي التي أوحت إلى ثيسبيس بفكرة الحوار الدرامي. بل إن تاثير الملحمة أوسع من ذلك بكثير لأنه يدخل في جوهر التراجيديا نفسها. فهي لا تخلبو مثلا من عنصر السرد كما رأينا. وهذا العنصر هو السمة المميزة للملحمة كفن شعري. وقد لاحظنا أن دور الممثل في المسرحية الثيسبية إما أن يحكى على مسامع الجوقة شيئا أو يتبادل معها الحوار. والجزء الحواري هو تطوير مباشر للفقرات الحسوارية في الأغساني الديثورامبية، وكنانت خاصيتها المميزة هي السرعة والإيجاز والتبادل الخاطف للسؤال والجواب. أما أسلوب هذه الأجزاء الحوارية فإنه يحمل ملامح الحديث المتبادل بين أفراد الجوقة الساتيرية، ولا يحمل إلا شبها ضئيــلا بــالحوار الموجــود في مــلاحم هوميروس. وقد تبدو الأحاديث السردية في المسرحية النيسبية متشابهة مع مسلاحم هوميروس بيد أن شيوع الوزن الإيامبي والتروخي في صياغتها يـوحي بـأن أشـعار أرخيلوخوس ولا حقيه من الغنائيين هي النماذج المباشرة للأحاديث السردية السطويلة في مسرح ٹيسبيس،

وبريادة ثيسبيس بدأت التراجيديا تخرج عن طوق الأسطورة السديونيسية إلى الإفاق الواسعة للأساطير الأخرى الاغريقية العديدة والمتنوعة. وهذا يعنى أن الجوقة رويدا رويدا بدأت تتخلى عن الطابع الساتيرى، ولو أن بلوتارخوس يكاد يوحى لنا بان هذا التطوير كان من عمل فرونيخوس وأيسخولوس (١١٠). وجدير بالذكر أن المثل الإغريق «لا شي عن ديونيسوس» (ouden pros ton Dionyson) الوارد في موسوعة سودا (سويداس) يعود إلى تخلى شعراء التراجيديا عن أسطورة ديونيسوس التي هي منبع التراجيديا كما نعرف. إذ يقال إن الناس قد صاحوا بهذه العبارة في دهش أو مستنكرين أن تعرض عليهم مسرحيات بعيدة عن أسطورة ديونيسوس. على أية حال مستنكرين أن تعرض عليهم مسرحيات بعيدة عن أسطورة ديونيسوس. على أية حال أن الدارسين من يرى أن مسرحيات ثيسبيس كانت لا تزال تدور في فلك الأسطورة الديونيسية وأن جوقته إحتفظت بالهيئة الساتيرية. ونعتقد بأن فكرتنا عن

مسرح ثيسبيس ستصبح أكثر وضوحا بعد أن نصل إلى تحليل مسرحية «المستجيرات» لأيسخولوس على إعتبار أنها أقدم ما وصلنا من المسرح الإغريق الـتراجيدى وبالتالى فهى الأقرب إلى مسرحيات ثيسبيس.

وحظيت جهود ثيسبيس برعاية الطاغية بيسيستراتوس الذي بدأ حياته السياسية متبنيا المبادئ الديموقراطية. ولقد عرضت أول تراجيديات ثيسبيس عام ٢٥٠ تقريبا في أثينا. وكانت عروضه على الأرجح تقوم على جهود هواة لا تساعدهم الدولة ولا تعترف بهم. ويقال إن سولون شاهد بعض هذه العروض فإعترض على هذا الشكل الجديد للفن الشعرى، لأنه - برأيه - يزيف حقيقة الآلهة والأبطال. بل قيل إنه بعد أحد هذه العروض ذهب ليقابل ثيسبيس ويسأله كيف لا ينتابه الخجل من عمارساته تلك التي يخدع بها الناس. وأجاب ثيسبيس أنه لا يرى ضررا في هذا إذا كان الهدف هو بجرد المتعة والتسلية. فلدق سولون الأرض بقدمه في عنف وقال إنه يسيستراتوس عاولاته لإطلاق الحريات في أثينا. وحكى أنه جرح نفسه ليقنع شعبه بيسيستراتوس عاولاته لإطلاق الحريات في أثينا. وحكى أنه جرح نفسه ليقنع شعبه بأن حياته في خطر، وبالفعل وضعوا له حرسا شخصيا إستطاع به أن يقيم حكمه الفردي الطغياني، وفي نفس الوقت كان سولون قد إزداد إصرارا على رأيه بالنسبة للفن المسرحي الجديد، لأنه إعتبر خدعة بيسيستراتوس نتيجة منطقية لشيوع الفن المنرحي الجديد، لأنه إعتبر خدعة بيسيستراتوس نتيجة منطقية لشيوع الفن الذي يروج له ثيسبيس. (١٧)

وفى عام ٥٣٥ تقريبا تأسست المسابقات التراجيدية بأثينا لأول مرة وإشترك فيها ثيسبيس. وكان بيسيستراتوس قد عاد من منفاه (الثان) وبدأ حكمه الطغيان الكامل الذي لم ينته إلا بموته عام ٧٢٥. ومع أن حكمه كان يمثل خروجا على الدستور إلا أنه أفاد أثينا كثيرا ولا سيا إبان الفترة الأخيرة من حياته، التي إتسمت بالإزدهار وإقتربت من أن تكون عصرا ذهبيا برأى أرسطو<sup>(١٨)</sup>. ففي هذه الفترة أقيمت المبانى العامة الفخمة مثل معبد أبوللون وزيوس، وتأسست المهرجانات الضخمة مثل الباناثينايا العظمى. وكان بيسيستراتوس أيضا راعبة للآداب والفنون فأشرف على إعادة إحياء حفلات الإنشاد الملحمى الهسومرى، وجمسع نصوص «الإليساذة» إعادة إحياء حفلات الإنشاد الملحمى الهسومرى، وجمسع نصوص «الإليساذة» و«الأوديسيا» المبعثرة في قلوب وأذهان المنشدين المنتشريس في أنحاء بلاد الإغريق

ومن ثم فمن المرجح أن الفضل يعسود إلى بيسسيستراتوس فى إبتسكار المسسابقات التراجيدية بمهرجانات ديونيسوس بالمدينة أى فى الاحتفالات الربيعية. بل من المحتمل أن يكون هو الذى أنشأ هذه المهرجانات التى لم تكن معروفة من قبل فىأوجدها خصيصا للمسابقات التراجيدية (۱۱). ومن ثم فإن عام ٥٣٥ يعد عاما حاسما لا فى حياة ثيسبيس وحده بل فى تاريخ الفن المدرامي الذي حظى لأول مرة بالاعتراف الرسمي من الدولة ممثلة فى أعلى سلطة بها. وصار تقليدا سنويا أن تقام لهذا الفن مسابقات تمنح فى نهايته الجوائز. ومن المرجح أن ثيسبيس لم يعمر طويلا بعد هذا التاريخ، إذ مات في الغالب حول عام ٧٢٥ الذي مات فيه أيضا بيسيستراتوس.

وتمضى ثلاثون عاما ما بين موت ثيسبيس وظهور أيسخولوس كمؤلف تراجيدى، فهاذا حدث في هذه الفترة؟ لا شك أن عددا كبيرا من شعراء الستراجيديا كان يشترك في المسابقات السنوية. بيد أننا لا نعلم عن هؤلاء الشعراء شيئا يذكر، بل لا نسمع إلا عن ثلاثة منهم هم خويريلوس (Choirilos) وبراتيناس (Pratinas) وفرونيخوس (Phrynichos). ويبدو أنهم إكتفوا بالسير على منوال ثيسبيس فسظلت مسرحياتهم بدائية أو نصف غنائية حتى تسلمها أيسخولوس وظهر عنده ذلك الإتجاه البدائي في المستجيرات المن شرع يطور في هذا الفن بعد ذلك وكما ينظهر في بقية مسرحياته، ويصف أرسطو نفسه هسؤلاء الشعراء بسلليل إلى الغنائية بقية مسرحياته، ويصف أرسطو نفسه هسؤلاء الشعراء بسلليل إلى الغنائية (mallon melopoioi)

ويزداد إعجابنا بفرونيخوس إذا لاحظنا أنه عالج موضوعات أسطورية بعيدة عن أسطورة ديونيسوس. بل إنه أول من أدخل الموضوعات التاريخية المعاصرة على فن الدراما. فلقد كتب عن الثورة الأيونية التي لم يلعب الأثينيون فيها دورا مشرفا عندما لمعها الفرس عام ٢٦٤ وأسروا مدينة ميليتوس بعد تدميرها. فقد جعلت مسرحيته وفتح ميليتوس و الدموع تنهمر من عيون المتفرجين الأثينيين حتى أنهم مكوا عليه بغرامة قدرها ألف دراخمة لأنه ذكرهم بمآسي أنساس ينتمسون إلى سلالتهم، ومنعوا إعادة عرض هذه المسرحية (٢١١). بيد أن هذا لم يمنع فرونيخوس من إعادة المحاولة فكتب و الفينيقيات و عن موضوع الحرب الفارسية. ولكنه هذه المراحيات التاريخية التي كتبها فرونيخوس بطول في الأجزاء الغنائية التي تسؤديها المسرحيات التاريخية التي كتبها فرونيخوس بطول في الأجزاء الغنائية التي تسؤديها

الجوقة وقصر فى الأجزاء الحوارية. ومن ثم فهى مسرحيات بصفة عامة تهدف إلى التغنى بالأحداث لا تصويرها تصويرا دراميا، وأكثر من ذلك فإن فرونيخوس كان يركز إنتباهه على رقصات الجوقة، حتى أنه كان يتباهى فى أشعاره بالتصميات الجديدة التي يبدعها ويدخلها على فن الرقص، ويبدو أن رقصاته بالفعل كانت عديدة ومتنوعة تعدد وتنوع البحر المتلاطم على حد قوله (٢٢).

كان فرونيخوس أول من إستخدم القناع النسائي، وأضفي على الفين البتراجيدي وقار المعاناة الماساوية وجمال الشعر الرائع. مارس تأثيرا ضخها على شعراء التراجيديا اللاحقين وعلى رأسهم أيسخولوس الذي بسنى مسرحية «الفسرس» على منسوال «الفينيقيات» لفرونيخوس. وفي مسرحية» الضفادع» الأريستوفانية (أبيات ١٢٩٨ – ١٢٩٠) يقول أيسخولوس إن سابقه العظيم في الشسعر الغنسائي الجهاعسى هسو فرونيخوس. وأعجب به أيضا وقلده سوفوكليس. وبينا يسخر أريستوفانيس في «الطيور» (أبيات ٧٤٨ – ٧٥١) من بعض مبالغات فرونيخوس في اللغة يشنى على أغاني الجوقة عنده ويشبهها بالعندليب أو بالنحلة التي تمتص رحيق النغهات السهوية. وظلت شعبية فرونيخوس مزدهرة ردحا طويلا من الزمن وحتى الحرب البلوبونيسية وظلت شعبية فرونيخوس مزدهرة ردحا طويلا من الزمن وحتى الحرب البلوبونيسية وظلت شعبية فرونيخوس مزدهرة ردحا طويلا من الزمن وحتى الحرب البلوبونيسية لا شك فيه أن فقدان مسرحيات فرونيخوس عثل خسارة كبيرة، ليس فقط لأنها تمثل مرحلة مهمة في تطور الدراما الإغريقية، بل من أجل قيمتها الأدبية الرائعة في حد ذاتها.

وهكذا القينا نظرة سريعة على بدايات المسرح الإغريق (٢٣) ولا سيا التراجيديا. وينبغى أن نضع في الإعتبار دائمًا ونحن ندرس تاريخ أى فن أدبي أن الخيطوات الأولى مهيا كانت صغيرة هي التي ندين لها بالفضل فيا يتلوها من إنجازات. ومع ذلك فلم تكن الخطوات التي قطعتها الدراما الإغريقية من آريون إلى فرونيخوس صغيرة ولا هيئة. ولعل خير ما يبرهن على ذلك هو نضوج هذا الفن تمامًا لدى الثالوث التراجيدي الخالد أيسخولوس وسوفوكليس و يوريبيديس. فني مسرحياتهم أينعت الزهور التي كان من سبقوهم قد بذروا بذورها وسهروا على رعايتها حتى ترعمت.

# الفصل لت اني

### التراجيديا رؤية مأساوية للقضايا الإنسانية

### ١ - أيسخولوس محارب ماراثون وأبو التراجيديا

ولد أيسخولوس فيا بين مارس وسبتمبر من عام ٥٧٥ لأب يحمل إسسم يوفوريون، ومات عام ٤٥٦ في سن السبعين. ينتمى إلى أسرة من البوباتريداى يوفوريون، ومات عام ٤٥٦ في سن السبعين. ينتمى إلى أسرة من البوباتريداى (Eupatridai) أى الأسر الأتيكية العريقة والنبيلة. وإذا كان سولون قد قضى على السلطة السياسية لهذه الأسر، فإنها لازالت تحتفظ ببعض النفوذ المحهنوق وغير الكهنوق، بالإضافة إلى أنها تتمتع بالمهابة والوقار الأرستقراطيين. أما مسقط رأس أيسخولوس فهو ضاحية إليوسيس مركز عبادة ديميتر الشهير حيث تمارس عبادات الأسرار. هناك قضى أيسخولوس معظم سنى صباه وشبابه. ومما لا شك فيه أن رؤيته للطقوس في هذا المعبد - ولا سيا موكب المشاعل والسير على الطريق المقدس وإدخال المتعبدين الجدد إلى الأسرار - قد إنطبعت في ذهن أيسخولوس منذ نعومة أظفاره، فظل طول حياته رجلا متدينا. ولقد أشار إلى ذلك أريستوفائيس في أطفاده، فظل طول حياته رجلا متدينا. ولقد أيسخولوس وهو يتأهب للدخول في حوار تنافسي ساخن مع غريمه يوريبيديس يقسم بديميتر الربة التي غذت روحه أيام الشباب. وبالفعل حاول أيسخولوس طول حياته إثبات أنه «جدير بأسرارها».

ومن حسن حظ أيسخولوس أنه كمؤلف درامى وجد الجمهور الواعى السذى تجاوب معه. فلقد عاش أيسخولوس في عصر الأفكار العظيمة والأفعال الجيدة. في شبابه شاهد توسع أثينا وحماس أهلها لذلك التوسع وللطرد بيسيستراتوس وأسرت وتأسيس الديموقراطية بزعامة كليستنيس. أما في سن الرجولة والكهولة فقد عاصر أيسخولوس أعظم الأعجاد الأثينية - الإغريقية - أبان الحروب الفارسية التي إشترك

فيها، وكان له شرف الدفاع مع مواطنيه في مواجهة الحملتين الفارسيتين الغاشمتين، في ماراثون حارب هو وأخوه كينيجيروس (Kynegeiros) بشجاعة لفتت أنظار الجميع إلى حد أنها كرما بوضع رسمين لهما في النصب التذكاري للمعركة وأبطالها والدي أقيم فيا بعد. وعا يحكى في هذا الصدد أنه عند محاولة الفرس الإرتداد بالسطولهم أمسك كينيجيروس بمؤخرة إحدى السفن ولم يتركها إلا بقطع يده! على أية حال في الغزوة الفارسية الثانية حارب أيسخولوس في كل مراحلها من أرتميسيون إلى سلاميس وحتى بلاتايا. وظلت هذه الأحداث الجيدة حية ومؤثرة في ذهن وشخصية أيسخولوس، عما إنسحب على فنه التراجيدي ولقد فيطن أريستوفانيس إلى ذلك عندما أطلق عليه لقب «محارب ماراثون» (Marathonomaches) الذي إتخذناه عنوانا

وهناك رواية حفظها لنا باوسانياس فحواها أن أيسخولوس زعم بأنه في صباه وعندما كان يمضى الليل في الحقول يراقب بساتين والده ظهر له ديونيسوس إلسه الخمر وراعية المسرح، وأمره بأن يكتب مسرحية تراجيدية. ومنذ ذلك الحين شرع أيسخولوس يؤلف تراجيدياته إنصياعا لهذا الأمر الإلهي (٢١) ومن الطبيعي أن تذكرنا هذه الرواية بها قاله هيسيودوس عن نفسه وسبق أن أشرنا إليه - في الباب الأول - عن مقابلة ريات الفنون له فوق سفوح الهيليكون. ومن ثم فإن ما يقال الآن عن أيسخولوس وديونيسوس قد يكون عبرد قصة مختلقة على نمط ما روى عسن شعراء سابقين كثيرين. وكلها روايات تهدف إلى الإيجاء بأن هذا الشاعر أو ذاك ملهم ينطق بلسان الأرباب. وعلى أية حال فلقد بدأ أيسخولوس يعرض مسرحياته فعلا في سن مبكرة عام 193 وهو عام لا ينسي في تاريخ الدراما، لأن المقاعد الخشبية التي كان المتفرجون يجلسون عليها إنهارت بهم فبني بدلا منها مسرح حجرى.

ومنذ عام ٤٩٩ وحتى ٥٥٨ أى ما يزيد على الأربعين عامًا ظل أيسخولوس يؤلف ويعرض مسرحياته التراجيدية فى أثينا، فإذا قلنا إنه كان يتقدم للمسابقات المسرحية مرة كل سنتين في المتوسط، فإنه بلأ شك إشترك فى أكثر من عشريسن مسابقة، ومن ثم فمن المرجع أن يكون قد عرض حوالى ثمانين مسرحية تسراجيدية

وساتيرية. وبالطبع فهذه أرقام تقريبية راعينا فيها أن تكون بـلا مبالغة، إذ تنسب لأيسخولوس: ٩٠ مسرحية تقريبًا. وجدير بالذكر أن ثلاثية «الأوريستيا» كانـت آخـر ما قدم أيسخولوس على المسرح الأثيني عام ٤٥٨. وبما هو جدير بالملاحظة أيضًا أن أيسخولوس لم يحرز أية شهرة حقيقية إلا بعد مضى حوالي خمسة عشر عامًا من تاريخ أول عرض له أي عام ٤٨٤ عندما فاز بالجائزة الأولى. ولكن ما أن تربع على عرش التراجيديا حتى إستمسك به ولم يتخل عنه إلا بموته. وهمذا يعني أنه ظل الشاعر الأول المفضل طيلة ما يزيد على ربع قـرن مـن عـام ١٨٤ إلى ٤٥٨. فاز بالجائزة الأولى ثلاثة عشرة مرة على أقبل تقدير، أي أنبه كان الفائز الأول في معظم المسابقات التي تقدم لها. ومن المؤكد أنه فاز بالجائزة الأولى عندما عرضت مسرحياته التالية «الفرس» عام ٤٧٢، «شالاثية طيبة» عام ٤٦٧، «الشالاثية الأوريستية ، عام ١٥٥٠. بيد أن سوفوكليس الشاعر الشاب تفوق عليه وفاز بالجائزة الأولى عام ٤٦٨ وإن كان ذلك يمثل إستثناء لا غير. ولقد نظم أيسخولوس بعض الإليجيات ولدينا منها بعض الشذرات. ولكن أسلوبه فيها - برأى النقاد القدامي - لم يكن مناسبًا لرقة ودقة فن الشعر الغناق ولا سيا الوزن الإليجي. ولعل في ذلك ما يفسر أن إليجية أيسخولوس التي كتبها كقبرية لللذين سقطوا في معركة ماراثون دفاعًا عن الوطن فشلت أمام قصيدة سيمونيديس.

ومن الغريب حقّا أن أيسخولوس قد تعرض للمحاكمة بسبب ما نسب إليه من خروج على أصول الدين الإغريق. فبينا كان يعرض إحدى مسرحياته التى كان يشترك فيها هو بنفسه ورد ذكر لعبادة الربة ديميتر، وظن الناس أنه قد كشف النقاب عن أسرار هذه العبادة وهو أمر غير مبلح. فهاج الجمهور وماج وكادوا يفتكون بالشاعر لولا أنه نزل من فوق منصة التمثيل مندفعًا نحو الأوركسترا ومعانقًا مذبح الإله ديونيسوس ومستجيرًا بحايته. وبالفعل ما كان أيسخولوس لينجو من الموت إن لم يفعل ذلك. بيد أنه إستدعى للمحاكمة ومثل أمام مجلس الأربوباجوس ولم يكن ليحصل على البراءة لولا أنه إدعى الجهل. ولولا أن القضاة إستندوا في حيثيات التبرئة على إستبساله الحيد هو وأخيه في موقعة ماراثون دفاعًا عن الوطن. وهناك رواية أخرى تقول إن الذين حضروا عاكمة أيسخولوس من الأثينين شرعوا

يرجمونه بالحجارة ولم ينقذه سوى أخوه (ويدعى أمينياس في هذه الرواية) الذي كشف عن مكان ذراعه المبتورة إبان موقعة سلاميس، التي إنتصر فيها الإغريق على الفرس عام ٤٨٠. (٢٥)

وقام أيسخولوس بزيارة صقلية ثلاث مرات، الأولى عام ٤٧٦ بدعوة من هيرون طاغية سيراكوساي وبمناسبة تأسيس مستعمرة جديدة تسمى أيتنا. وقدم أيسخولوس هناك مسرحية بعنوان (نساء أيتنا) وتقوم على موضوع محلى كما هـو وأضـح مـن العنوان. وتمت الزيارة الثانية عام ٤٧٢ حيث عرض أيسخولوس مسرحية «الفرس» في سيراكوساي بناء على طلب من هيرون. وعندما مات الأخير لم تنتب علاقة السخولوس بجزيرة صقلية، إذ قضى هذا الشاعر الأثيني الأعوام الثلاث الأحيرة من حياته هناك وبالتحديد في مدينة جيلا (Gela) التي دفسن بها. وبلغست زيسارات أيسخولوس المتكررة لصقلية وإرتباطه بها إلى حد أن الفقيه ماكروبيوس يصفه بأنه ا شاعر تراجیدی صقلی خالص ، (Tragicus Siculus) و لعبارة تعود إلى كثرة ما يرد عند أيسخولوس من كليات وتعبيرات صقلية محلية. كما تعرض أيسخولوس لنقد إبيخارموس الشاعر الصقلي الذي سخر من عبارته الطنانة. وإن دل ذلك على شيء فإنما يدل على أن أيسخولوس كان مألوفًا في صقلية وهناك عدة تفسيرات مطروحة للجوء أيسخولوس إلى صقلية منها أن الأثينيين نفوه إما لسقوط المقاعد الخشبية بالجمهور في المسرح عام ٤٩٩، وإما لإظهاره ريسات العسداب في (الصافحات) عام ٤٥٨ مما أثار الرعب في قلوب المتفرجين. ولكن ليس من السهل علينا أن ناخذ بهذه التفسيرات، لأن أيسخولوس في الواقع بدأ يتردد على صقلية منذ عام ٤٧٦. ومن المرجح أن لجوءه إلى هناك في أواخر حياته كان إختياريًّا وإلا فكيف كان يسمح بعرض مسرحياته في المسابقات الأثينية؟ ولا يمكن أن نصدق أيضًا القول بأن أيسخولوس إختني من أثينا عندما أصابه شعور بالخزى والغيرة والإحباط لفشله أمام سوفوكليس الشاعر الشاب في مجال المسرح، وأمام سيمونيديس في الشعر الإليجي. ويؤيد رفضنا لهذا القول أن أيسخولوس بعد فشله أمام سوفوكلس قدم في العام التالي الرباعية «الأوديبية» التي بها نال الجائزة الأولى. وبعبارة أخرى لم تك هزائمه في المسرح عائقًا أمام مواصلة الإنتاج أو على الأقل

العيش في اثينا. بل نستخلص من «ضفادع» أريستوفانيس - إذا كان لنا أن نعول على ما يقوله هذا الشاعر الكوميدى - أن أيسخولوس كان على علاقة ودية مع سوفوكليس. بيد أن بعض الدارسين الحدثين لا يكفون عن تذكيرنا بحادثة عاكمة أيسخولوس لإفشائه أسرار العبادة الخاصة بديميتر في إليوسيس، ويريدون الإبجاء بأن علاقته مع الجمهور لم تكن على ما يرام. ويتعارض هذا المزعم كلية مع الحاس الذي إستقبل به الجمهور الأثيني مسرحيات أيسخولوس الأخيرة، وكذا المديح الذي أسداه الشاعر للأثينيين في كافة مسرحياته ولا سيا في «الصافحات». ثم يات التكريم الذي لاقاه أيسخولوس بعد موته كخير دليل على حب الجهاهير له. ولا نرى ما يدعونا إلى قبول الرأى القائل بأن أيسخولوس هجر أثينا إلى صقلية أمياضاً من التيار الديموقراطي القوى، لأن الفترة التي وقعت فيها هجرته كانت فترة السيادة الأرستقراطية، ولم يحدث المد الديموقراطي القوى إلا عام ٢٦٤ قبيل موت أيسخولوس، وبما أن بنداروس وسيمونيديس أقاما أيضًا بعض الوقت في صقلية أيسخولوس، وبما أن بنداروس وسيمونيديس أقاما أيضًا بعض الوقت في صقلية وبدعوة من طاغية سيراكوساى هيرون، فإن ذلك يعني أن أيسخولوس لم يكن وبدعوة من طاغية سيراكوساى هيرون، فإن ذلك يعني أن أيسخولوس لم يكن

ومع أن أيسخولوس كان يتعاطف مع هيرون طاغية سيراكوساى إلا أنه كان يظهر إمتعاضًا من الطغيان بصفة عامة. وأكبر دليل على ذلك مسرحيته «برومينيوس مقيدًا» التي تصور ثورة ديموقراطية. وتصف الجوقة في مسرحية «الفرس» (بيت ٢٤٢) الأثينين بأنهم ليسوا «عبيدًا أو رعايا لأحد». ويتحدث أيسخولوس عسن الشعب في «المستجيرات» (بيت ٢٩٩) على أنهم «حكام المدينة» كها أن الملك في نفس المسرحية لم يصل إلى قرار في المشكلة القائمة إلا بعد إستطلاع رأى الشعب نفس المسرحية لم يصل إلى قرار في المشكلة القائمة الا بعد إستطلاع رأى الشعب (أبيات ٣٩٥ وما يليه ٢٩٨). هذه كلها دلائل نستشف منها ما يفند رأى القائلين بان أيسخولوس كان معاديًا للديموقراطية. وإن كان هذا لا يعمني بالضرورة أن أيسخولوس لم يظهر إمتعاضه من غلاة الديموقراطيين، أولئك المتطرفين الدين ساد أيسخولوس لم الشياسة الأثينية في نهاية المظاف. ويما لا شبك فيه أن أيسخولوس ذا الأصل الأرستقراطي كان متأثرًا بفكر طبقته هذه، بما جعله يقول – على سبيل الأضياء المحدثون» («أجابمنون» أبيات ١٠٤٧»). وأيسخولوس هذا هو الأغنياء المحدثون» («أجابمنون» أبيات ١٠٤٣). وأيسخولوس هذا هو

الذي بجد الأربوباجوس خير تمجيد في «الصافحات» فإذا لاحظنا أن هذا الجلس عثل قلعة عتبدة للأرستقراطية العتبقة حتى أنه حكم أثينا لمدة سبعة عشر عامًا بعد إنتهاء الحروب الفارسية، حين إنتزعت منه السلطة إنتزاعًا عام ٢٦٧ لفهمنا إنجاه ايسخولوس الأرستقراطي. وبعد هذا العام صار الأربوباجوس بجرد محكمة جنائية تختص بجرائم قتل الإنسان والحرق المتعمد. ولكن أيسخولوس عام ٤٥٨ يعرض والصافحات، وفيها نرى الربة أثينة تؤسس وترأس بجلس الأربوباجوس وتصنفه على أنه «إنجاز وطني، لأن هذا الجلس هو «حارس المدينة» و«المراقب اليقظ» للمواطنين النائمين فهو لا يغفل ليل نهار عن ملاحقة الظلم (أبيات ١٨٦ - ٧٠١). ألا يدل ذلك على أن أيسخولوس يعترض على تقليص سلطة بجلس الأربوباجوس الأرستقراطي؟ فع أن الشاعر كان مجبًا للحرية والمديوقراطية إلا أنه كره أن يتسلم المواطنون العاديون سلطات مطلقة، فهو يربد ديموقراطية معتدلة. إنه ضد السطغيان سواء مارسه فرد أو أقلية أو حتى الأكثرية. المهم أن أيسخولوس عن طريق الموضوعات الأسطورية التقليدية قد باشر النقد السياسي للأوضاع المعاصرة.

ولقد بذل العلماء جهدًا كبيرًا في البحث عن موقف أيسخولوس السياسي في ظل التنافس بين أريستيديس (مات عام ١٤٨ تقريبا) وثيميستوكليس (مات عام ٤٩٨)، اللذين قسها أثينا عقب الحروب الفارسية مباشرة إلى شيع وأحزاب. كان أريستيديس رجلا محافظا يعترض على سياسة التوسع الأثينية، بينا كان ثيميستوكليس هو الذي جعل أثينا تتحول من قوة برية محدودة إلى قوة بحرية تسيطر على البحر الإيجي كله. على أية حال هناك من المؤرخين من يقول بأن أريستيديس نفسه لم يكن معترضا على مبدأ التوسع الأثيني. المهم أن أيسخولوس كان أميل إلى تأييد أريستيديس برأى بعض العلماء، في حين يرى الأخرون نقيض ذلك. فالفقرات التي يستشهد بها أصحاب الرأى الأول من مسرحيات أيسخولوس («السبعة» أبيات يستشهد بها أصحاب الرأى الأول من مسرحيات أيسخولوس («السبعة» أبيات برأى الفريق الأخر. بل تأتي أبيات على لسان الربة أثينة في «الصافحات» «بيت برأى الفريق الأخر. بل تأتي أبيات على لسان الربة أثينة في «الصافحات» «بيت هما ميليه) تقول فيها «في المستقبل ستحقق أثينا مجدا أكثر عما تملكه الآن»، وهو ما يشبر إلى تأسيس ما يسمى «بالإمبراطورية الأثينية البحرية». فهل عمكن أن

وبالطبع نحن لا نقبل كثيرًا من القصص التي حكيت عن أيسخولوس وكيف أنه كان ينظم مسرحياته مخمورا، أو أنه مات لأن أحد الصقور أخطأ رأسه الصلعاء وحسبها صخرة صياء بيضاء، فألق عليها سلحفاة كبيرة بهدف كسر قوقعتها الحجرية فمات أيسخولوس من فوره! فهذه حكايات طريفة مختلقة إختلاقا. على أية حال دفن أيسخولوس في جيلا ونقش على قبره ما يلى:

ديضم هذا القبر رماد أيسخولوس ابن يوفوريون وفخر جيلا الخصيبة كم كان قوى البأس! هذا ما تستطيع أن تخبرك به ماراثون وكذا الميديون طويلو الشعر، فقد عرفوا ذلك جيدا)

وقيل إن أبيات هذه القبرية من نظم أيسخولوس نفسه قبل موته. وهذا أمر مقبول لأننا نعتقد أن أى شاعر آخر يشرع فى رثاء أيسخولوس ما كان ليغفل ذكره كمؤلف تراجيدى بارع. ولقد كرمت الأجيال التالية مشوى أيسخولوس، وتعود الشعراء التراجيديون من بعده أن يزوروا قبره ويقلموا له القرابين. وأصدر الأثينون تشريعا خاصا يبيح إعادة عرض مسرحياته فى المسابقات التراجيدية. وفاز ببعض الجوائز بعد موته، قهذا ما يفخر به فى العالم السفلى كما يتصوره أريستوفانيس فى مسرحية والضفادع ».

ويعد أيسخولوس من العبقريات النادرة فى التاريخ الأدبى بعامة والمسرحى بصفة خاصة من حيث قيمة إنتاجه وتنوعه. كها كان تأثيره على تطور الفن التراچيدى قويًا وحاسًا حتى أن الأثينين أطلقوا عليه لقب «أبو التراچيديا» (Patera tragodias) (۲۷) . ويعتبره النقاد الحدثون بصفة عامة المؤسس الثانى للدراما التى لم تتعد طور الولادة أو حتى طور التخلق على أيدى ثيسبيس ولاحقيه، ولكنها على أيدى أيسخولوس حققت قدرًا هائلًا من النمو والتطور بحيث صارت مسرحياته أغوذجًا بحتذى فى البنية الدرامية والشكل الخارجي والروح العامة. وكان أهم ما يميز البنية السدرامية الأيسخولية عن سابقاتها أنها ضمت أفكارًا ومبادئ متناقضة، أو بالأحرى أوجدت الصراع الدرامي. فكل شخصية من شخصياته تمثل نظامًا أخلاقيًا أو فكريًا معينًا ليصطدم مع الميول والمبادئ المتمثلة في الشخصيات الأخرى، وكل ذلك يحدث أمامنا

فيا نسميه الحدث الدرامى. ولعله من المعروف أن تشابك عناصر الصراع وتداخلها أو ما يطلق عليه رسم العقدة أو الحبكة الدرامية هو الحك الأول لنجاح المؤلف المسرحى. وفي مسرحيات كل من ثيسبيس وفرونيخوس كان من الحال تحقيق ذلك لأن كلا منها لم يستخدم سوى عمثل واحد. فكانت الأحداث تسرد للجمهور في شكل مونولج (أو حتى ديالوج) بدلاً من أن تمثل أمامهم. أما أيسخولوس فكان أول من تنبه إلى إمكانية تمثيل الأحداث الجوهرية ذاتها، ووصل إلى تحقيق ذلك بإستخدام الممثل الثاني. وبذلك إستطاع أن يقدم المتصارعين دراميًا أي وجهًا لوجه وهو ما خلع على مسرحياته الدفء والحيوية.

كان لهذه الخطوة من التأثير ما أدى إلى تحويل جذرى فى عملية الحتابة الدرامية ذاتها. فحتى الآن كانت الدراما تقوم على أساس الأغانى الجهاعية للجوقة، أو مقطوعات وصفية سردية يتوجه بها الممثل للجوقة، أو حتى حوار بين الجوقة والممثل حول أحداث وقعت بالفعل فيا مضى، أى أن الجوقة كانت تحتل موقع المركز فى دائرة العملية المسرحية برمتها. ذلك أن الدراما كانت لا تزال فى جوهرها ملحمية غنائية، لا تمثيلية درامية. ومن بعد التطوير الذى أدخله أيسخولوس إنتقل مركز الثقل من الأوركسترا - مكان الجوقة - إلى منصة التمثيل، ولم تعد الجوقة هى العنصر الغالب، فتقلصت مشاركتها فى الحوار الدرامى ونقص حجم أغانيها ولم تعد تلعب دور البطولة الأولى (protagonistes). ولو أننا نتحفظ على رأى العلامة هيج من أنها تحولت إلى أن تلعب دور المتفرج السلبي (٢٨).

وبالطبع لم يحدث هذا التطور فجأة، أو فى خطوة واحدة، بل إتخذ مسارا مطردا فى حياة أيسخولوس من مسرحية إلى أخرى. حتى أننا نلاحظ أن العنصر الدرامي يطغى رويدا رويدا على العنصرين الآخرين، أى الملحمي والغنائي فى نفس المسرحيات التي وصلتنا من أيسخولوس. وهذا خط يتوازى مع إطراد تزايد أهمية المثلين على حساب دور الجوقة الآخذ فى النقصان. فمسرحيات أيسخولوس الأولى أقرب إلى الملحمية الغنائية منها إلى الدرامية بسبب إعتادها على المثل الواحد. وهذا ما يظهر جليا فى «المستجيرات» أولى مسرحياته التي وصلت إلينا. في ع أن هذه المسرحية تستخدم المثل الثاني إلا أنه كإكتشساف جمديد لا يحسسن المؤلف

إستغلاله ولا يظهر كثيرًا، ويمكن القول بأن هذه المسرحية لا تختلف في الكثير عن مسرحيات ثيسبيس المفقودة وليس بها سوى مشهد واحد يغلب عليه حقا الطابع الدرامي السليم فهو حوار بين الممثلين الإثنين (أبيات ٩١١ - ٩٦٥ وقارن ، ٤٩٠ - ٥٠١)، يضاف إلى ذلك أن أبناء أيجيبتوس وهم المذين يمثلون القضية الأخرى المضادة لقضية وآراء بنات داناؤوس لا يظهرون على المسرح قط ولا يدخلون في صراع حقيق مع الأخرين، وإذا كان هذا أمرًا طبيعيًا لأن عدد الأبناء خمسون ولا يمكن تقديمهم في مواجهة الجوقة المكونة من خمسين فتاة - إفتراضا على الأقبل - فإن عدم حدوث المواجهة يعني أن الحدث الدرامي لا يقع كله أمامنا بل يسرد علينا. وتستولي الجوقة في هذه المسرحية على كل الإنتباء وتحتكر معظم وقب العرض، نما يجعل فترات ظهور المثلين وكأنها نوع من التغيير أو الفواصل بسين أغاني الجوقة الطويلة.

أما مسرحيتا والفرس، ووسبعة ضد طيبة، فيمشلان مسرحلة إنتقالية بسين المسرحية السابقة والمسرحيات الأخرى اللاحقة. فني هاتين المسرحيتين لا زالت الجوقة تلعب دورا جوهريا في الحدث الدرامي. فجسوقة «الفسرس» أي شسيوخ فسارس مشغولون ومتورطون في مأساة تحطم الجيش والأسطول بنفس درجة إنشخال وتورط ملك الفرس نفسه إكسركيس وأمه أتوسا. أما جوقة «السبعة» أي عـذاري طيبـة، فصيرهن معلق بنتيجة الصراع بين الأخين الشقيقين ولدى أوديب، وبنتيجة المعركة الدائرة بين المتحاربين على أبواب طيبة. ومع ذلك فليس دور الجـوقة في هـاتين المسرحيتين كدورها في «المستجيرات»، لأن موضوع المسرحية الأخيرة هو مصير هؤلاء البنات انفسهن أى الجوقة. هن إذن اللاق يلعين دور السطولة الرئيسية. أما في مسرحيتي والفرس، ووالسبعة، فيقل دور الجوقة من حيث الأهمية وطول الأغمال: ويزداد دور المثلين من حيث طول الأجزاء الحوارية وثقل ما يقال فيها. ومع ذلك فلا يمكن القول بأن أيسخولوس يقدم فيها طرفى النزاع أمامنا مساشرة على المسرح. فلا يظهر بولينيكيس قط أمامنا. وفي «الفرس» كان الصراع بسين الإغريق والفرس قد حسم وإنتهى قبل بداية الأحداث الدرامية. كما أن المشهد الذي تدور فيه هذه الأحداث بعيد عن المشهد الحقيق للأحداث الفعلية. ومن ثم كان من الطبيعي أن نتعرف على تطورات هذه الأحداث في أغلب الأحيان عن طريق الرسل اللذين

يقصون علينا ما قد جرى هنا أو هناك، أو عن طريق أغان الجوقة الوصفية أو السردية صفوة القول أن العنصر الملحمي والغناق لا زالا مسيطرين.

ولعل الصورة تزداد وضوحا إذا قارنا هماتين المسرحيتين بمسرحية ابروميثيوس مقيداً » إحدى أعمال أيسخولوس اللاحقة. لقد إنحصر دور الجوقة في هذه المسرحية فى نطاق ضيق لا من حيث طول الأغاني فقط، بل من حيث أن مضمونها أيضا قد أصبح أقل أهمية بالنسبة لتطوير الحدث الدرامي. وهذا ما سيكون عليه الحال في مسرح سوفوكليس ويوريبيديس بصفة عامة. والجوقة لا تتـورط في الحــدث بصــفة شخصية، وإنما تلعب دور المشارك المتعاطف الذي يقدم إما النصيحة السديدة أو العزاء القلبي للشخصية الرئيسية. كما تعلق الجوقة على الأحداث السابقة وتمهد للأحداث اللاحقة وفي « بروميثيوس ، نجد أنفسنا أمام الأزمة الفعلية فنشاهد أحداث الصراع بأعيننا لا عن طريق وسيط كالرسول أو الجوقة. فأمامنا بروميثيوس مقيد على ظهر صخرة، بل إن عملية التقييد نفسها تحدث أمامنا بكل تفاصيلها، من دقات فوق الصخور إلى صرخات البطل وتأوهاته ونقاشه الحاد مع هرميس الذي يعلن فيه تمرده على الإله الطاغية زيوس رب الأرباب. ونسمع أيضا فرقعة الرعود في خاتمة المسرحية حيث تقترب نهاية بروميثيوس. ومع ذلك فلا تزال للطابع السردى الملحمي القديم \_ المتمثل في المرحلة الأولى لإنتاج أيسمخولوس \_ بقية. ذلك أن الأجزاء السردية في « بروميثيوس » لا بتزال من الطول بحيث تعطل تطور الحدث المدرامي أو تصيبه بالركود ونضرب مثلا على ذلك بقص مغامرات وآلام إيو.

أما ثلاثية «الأوريستيا» فهى بحق رائعة أيسخولوس التى تمثل القمة من حيث نضوجه الفنى والفكرى، كما تمثل على أفضل نحو الرؤية الأيسخولية الماساوية للحياة فحبكات المسرحيات الثلاث تتكون من مشاهد درامية واضحة وحية، غنية بسرسم معالم الصراع وملامح الشخصيات. يقف أجامنون في مواجهة كليتمنسترا في المسرحية الأولى التي تحمل إسمه عنوانا، أما كليتمنسترا فتواجه إبنها أوريستيس في «حاملات القرابين»، ثم يأتي دور أوريستيس ليواجه مع أبوللون مبات الإنتقام وجها لوجه في «الصافحات». والحوار بدلا أغنية الجوقة أو أحاديث السرسل مسو السوسيلة الرئيسية في يد المؤلف، فبه يرسم الفكرة ويوضح الحركة. وفي الشلائية يستخدم الرئيسية في يد المؤلف، فبه يرسم الفكرة ويوضح الحركة. وفي الشلائية يستخدم

أيسخولوس عمثلًا ثالثا، وهو إكتشاف كان قد توصل إليه وإستخدمه الشاعر الشاب سوفوكليس. ولا تحتل الجوقة مركز الثقل على الأقل في المسرحيتين الأوليين من الثلاثية أي «أجاممنون» و «حاملات القرابين». وحتى في «الصافحات» حيث تلعب الجوقة دورا حيويا لأن عداوة أفرادها \_ ربات الإنتقام \_ لأوريستيس تعتبر سبب وجود المسرحية كلها، فإن الحدث يجرى أمامنا على المسرح ولا تسرويه الجسوقة أو أيسة شخصية أخرى على مسامعنا. يضاف إلى ذلك أن دور كل من أوريستيس وابوللون والربة أثينة في هذه المسرحية ليس دورا ثانويا. ومع ذلك فبوسعنا \_حتى في هـذه الثلاثية الأيسخولية التي تمثل قمة فنه أن نتلمس بعض بصهات الطابع الملحمي الغنائي القديم للمرحلة المبكرة من إنتاج الشاعر. فالجزء الأول من «أجاعنون» سردى ملحمى بالأساس، ويحوى أغانى جوقة طويلة تتحدث عن الحرب البطروادية قبل أن تصف المشاعل التي تتوهج فوق الجبال معلنة عودة أجاعنون السظافرة. فالحدث الدرامي هنا يصاب بالتعطل إن لم يكن الركود. وحستى في المسرحيتين الأخريين « حاملات القرابين » و « الصافحات » يتكرر الحوار كشيرا بين المثلين والجوقة. ومن ثم يمكن القول بصفة عامة أن أيسخولوس \_إذا قورن بسوفوكليس ويوريبيديس - لا يزال بدائيا حتى في أروع مسرحياته. لكننا من ناحية أخرى إذا قارنا « المستجيرات » بالثلاثية الأوريستية تعجبنا كيف إستطاع هـذا المؤلف أن يقطع هذا الشوط الطويل من مرحلة بدائية للغاية إلى مرحلة نضوج درامي شبه كامل. يتميز مسرح أيسخولوس بالفخامة والسمو والقوة في العبارة وفي الطابع العام. فسرحياته تسم بأنها أعمال فنية ضخمة، نظمت وعرضت في جو من العظمة والأبهة. كل شيء فيها من الحبكة إلى الشخصيات، ومن اللغة إلى الأوزان قد تمتع بقدر ما من الرزانة والوقار. والإنطباع الكلى الذي يخرج به المرء من هذه المسرحيات هو الشعور بالتبجيل لهذه العبقرية. لعل أبرز السزوايا في مسرح أيسخولوس من حيث الفخامة هي الزاوية الأخلاقية. فمع تنوع موضوعات مسرحياته التي وصلتنا نجد أن فحواها الرئيسي العام هو عدالة الآلهـة والقـوة الغـلابة للقـدر والعواقب الوخيمة لمن يعترض طريقه من البشر المجرمين فاعلى الشر. وتعد مثل هذه الأفكار مفتاحا مضمونا ليس فقط لفهم السرحيات ككل، بل لإستيعاب كل مشهد فيها على حدة. يبدو الإنسان في مسرح أيسخولوس مخلوقا قليل الأهمية نسبيا إذا قيس بجبروت الآلهة وسلطان القدر. ولا يتعرض أيسخولوس لشخصية الإنسان ولا يحلل مشاعره كموضوع رئيسي، لأنه يرى أن ذلك الأمر بحد ذاته لا يستحق العناية، وإنما يمكن أن نتخذه وسيلة فقط لطرح وشرح القوانين الإلهية الخالدة. لا يدخل أيسخولوس بقلمه عقلية الإنسان لكى يفسرها، بل لكى يوضح العلاقة بين هذا الإنسان والكون الذي يعيش فيه وما يحيط به من أشياء وأحياء، ولكى يوضح كذلك أهمية الإحتياط والتدبر في مواجهة القدر والغازه المستعصية على الفهم، ولكى يقنع هذا الإنسان في النهاية بضرورة الرضوخ للآلهة.

يعتقد أيسخولوس ـ كما جـاء في «ضـفادع» أريسـتوفانيس (أبيـات ١٠٠٦ -١٠٦٣) - بأن وظيفة الشاعر الدرامي سامية تتمثل في جعل المواطنين أكثر شـجاعة ونبلا وكرما، وفي غرس الفضيلة فيهم، وزرع الأفكار العظيمة والبطموحات السامية فى نفوسهم. وشاعر له مثل هذه المهمة الخطيرة لا بد وأن تكون شخصياته عظيمة وبطولية، لكى يخلق على الأقل لدى المواطنين نبوعا من الحماس والسطموح عند مشاهدتهم لهذه النماذج. وكان من الطبيعي أن يمتنبع أيسخولوس عن تسأليف مسرحيات حول موضوع فايدرا أو سثينيبويا. إذ يرى وجوب تحاشى الأساطير التي تدور حول شخصيات نسائية شريرة. ونجده في الأساطير التي عالجها في مسرحياته قد إحتفظ بسهاتها الجوهرية. ولكنه في نفس الوقت خلع عليها قدرا من الفخامة والقوة لم يكن لها من قبل. فقصة بروميثيوس على سبيل المشال لا تعدو عنسد " هيسيودوس ( انساب الألهة ، أبيات ٥٢١ - ٥٦٨) عن أن تكون قصة خداع واضح ـ أو حتى مضحك ـ تورط فيها بروميثيوس وعاقبه على ذلك زيـوس أشــد العقــاب. ولكن أيسخولوس خلق من هذه الأسطورة حبكة درامية رائعة، تتصارع فيها قنوى الظلم والطغيان مع قيم التضحية والفداء من أجل البشر، لقد صار أيسخولوس بفضل تعمقه الديني ووقاره يمثل تحديا صعبا أمام الشعراء الذين أتوا بعده. ويمكن أن نقول بصفة عامة أن كل مراحل التراجيديا التالية له تحمل ملامحا وأصداء قوية وملموسة الأفكاره وفنه.

كان أيسخولوس ـ كبقية شعراء التراجيديا الإغريق ـ رجل مسرح بالمعنى المتكامل للكلمة، أي أنه المؤلف والمخرج والممثل الرئيسي في مسرحياته، وأخذ دور القيادة في

عملية العرض من بدايتها إلى نهايتها. ولقد أظهر براعة فائقة وأصالة ملموسة في الجانب التطبيق ينفس الدرجة التي كان عليها في مجال التأليف، فلكي يخلع على إ شخصياته سمة العظمة والفخامة إخترع ملابس خاصة لممثلي التراجيديا تعطيهم وقارا يفوق الحالة الادمية. وذلك بالعمل على زيادة طولهم وحجمهم سواء بإستخدام نعال خشيية مرتفعة، أو باللجوء لوسائل الحشو أو بلبس الأردية الفضفاضة والمزركشة. بالوان لامعة. ووضع على وجوه الممثلين أقنعة لها طسابع يشير الحسزن والحسوف (prosopeia deina). وبلغ من نجاح هذه الإضافات الستى أدخلهـا أيســخولوس انهـــا ظلت تستخدم من بعد عصره وطيلة ثمانية قسرون. ومسن السطبيعي أن يسوسع أيسخولوس منصة التمثيل لتسع عمثلين بدلا من عمثل واحد، ومعهما الأتباع والخدم بل والجوقة نفسها أحيانا. وينسب الكاتب السرومان ڤيستروڤيوس إلى أيسمخولوس إختراع خلفية المشاهد المرسومة (skenographia)، هذا الاختراع الذي ينسبه أرسطو إلى سوفوكليس (٢٩). وعلى أية حال يبدو أن أيسخولوس كان أول من إهم بتأثير المشهد على الجمهور فزين منصة التمثيل بالمذابح والتماثيل والقبور وما إلى ذلك مما يهدف إلى إبهار المشاهد. وإلى أيسخولوس يعسزي أيضما إخستراع بعض الأليسات المسرحية مثل « العجلة الدوارة » (ekkyklema) التي تعرض على الجمهسور مساتم الإلبات فيا يبدو من إختراع سوفوكليس، وبعضها الأخر ينتمي إلى فترة لاحقة، بيد أنه من المؤكد أن أيسخولوس إبتدع آلمة «منصمة الألهمة» (theologeion). حيث استخدمها في مسرحية «النشور؟» (Psychostasia) المفقودة، ليظهر زيبوس في السهاء وهو يضع فوق الميزان أرواح كل من ممنون وأخيلليموس. وفي نفس المسرحية تمرفع جثة عنون من فوق الأرض بـ واسطة الآلـة الـ رافعة المساة « الماكينــة » (mechane)، والتي إستخدمت أيضا ف (بروميثيوس) لكي يسبح بها أوكيانوس في الهواء (أبسات ٧٨٤ . ٢٨٧ وتعليقات القدامي عليها). وفي مسرحية ١ حاملات القرابين ١ عرض ايسخولوس جثتي أيجيستوس وكليتمنسترا بمواسطة اللعجلة المدوارة) (أبيات ٣٧٣ وما يليها وتعليقات القدامي).

ومن الممكن تتبع مسار هذا التغيير والتطوير في مسرح أيسخولوس بالقاء نظرة على المسرحيات التي وصلتنا. إذ نلاحظ في المسرحيات المبكرة أن وصنف موقع

الحدث وملابسات المكان غامض وغير محدد. أما في الثلاثية الأوريستية فإن تكرار مثل هذا الوصف مع إضافة بعض التفاصيل يشير إلى تزايد في إستخدام الآليات. وعلاوة على ذلك فإننا في حين لا نجد في المسرحيات المبكرة سوى القليسل مسن المؤثرات السمعية والبصرية في تقديم المشهد، فإننا في المسرحيات السلاحقة ـ لاسيا «بروميثيوس» والثلاثية الأوريستية ـ نلاحظ تزايدها. في «بروميثيوس» مشلا نسرى أوكيانوس يطير على ظهر حيوان خرافي، وعرائس البحر يحتطين عربتهن المجنحة، ونسمع الرعود ونرى ومضات البرق فوق جبال القوقاز، وتنزل الربة أثينة من السهاء أمام ناظرينا. وفي «الصافحات» نرى ربات الإنتقام وهن يتحلقين حول المذبح في معبد دلني ثم وهن يلاحقن أوريستيس.

وكان أيسخولوس ـ المسئول أيضا عن تدريب الجوقة ـ بارعا فى إبتكار حركات وتصميات لرقصات جهديدة (schemata orchestica). وكانت أغانى الجهوقة فى مسرحياته غالبا ما تهدف ـ بأسلوب نظمها ـ إلى إحداث تأثير يتناسب مع الرقصة المصاحبة ومع موضوع المسرحية ككل. ونضرب مشلا على ذلك بكليات وتصرفات فتيات الجوقة فى «السبعة»، فهن داخل مدينة معاصرة يصرخن فى كل مرة تسمع فيها تحركات الجيوش وقرقعات السيوف، ويرقصن الرقصة التى تعبر عن هذا الهلع والفزع. وهكذا تداخلت الكلمة مع الحركة وشكلتا لوحة درامية معبرة وعميزة لفن أيسخولوس. وبالمثل فى «الأوريستيا» لا يمكن أن ندرك مدى ما يحدثه ظهور ريات الإنتقام وهن يندفعن إلى داخل الأوركسترا صارخات ومتعقبات لأوريستيس ما لم الإنتقام وهن يندفعن إلى داخل الأوركسترا صارخات ومتعقبات لأوريستيس ما لم نضع فى الحسبان الحركات والرقصات التى كن بها يعبرن عن ذلك. لقد قدمت نضع فى المساهد فرصة ذهبية ليستعرض فيها أيسخولوس قدراته الفنية فى التصميم والإخراج.

ولقد أفاد أيسخولوس إذن من مهنته وخبرته كممثل ورجل مسرح، كما سيفعل كل من شكسبير وموليير فيا بعد. فني الكثير من مشاهد مسرحياته لا يمكن أن يحدث التأثير العميق المطلوب إلا أثناء التمثيل. مثال ذلك المشهد الذي يوقظ فيه شبح كليتمنسترا ريات العذاب في والصافحات، وكذا موكب هؤلاء الربات وهن في طريقهن إلى معبدهن تحت سفح الأريوباجوس وقد واكبهن الأثينيون بالمشاعل

والهتافات. ويمكن أن نضيف المشهد الذي يدخل فيه أجاعنون إلى أبهاء القصر بعد تحذيرات كاسندرا التنبؤية في مسرحية وأجاعنون ، إذ بعد لحظات من دخول الملك وهي لحظات قصيرة ومليئة بالترقب والتوجس تسمع صيحات الموت المتحشرجة صادرة عن أجاعنون الذي إغتاله أيجيسئوس وكليتمنسترا. حقا إنه لمن النادر أن نجد عرضا يجمع بين فنون الشعر والموسيق والرقص وبراعة الإدارة المسرحية بنفس هذه المدرجة العالية التي نجدها في مسرح أيسخولوس.

ومع ذلك فهناك جرأة بالغة فى تقديم مشهد تقييد بروميثيوس بالأغلال على صخرة القوقاز أمام الجمهور، حيث ثبتت يداه وقدماه بالحديد ودق إسفين فى صدره وظل هكذا على المسرح طول الوقت. وفى مسرحية مفقودة بعنوان «نيوى» جعل أيسخولوس هذه البطلة تلقى نفسها فوق قبر أبنائها، وظلت هكذا ممددة طوال مشهدين كاملين ودون أن تنطق ببنت شفة. ولعل مثل هذه المشاهد المعبرة عن الصمت البائس كانت مفضلة لدى أيسخولوس، مما أثار سخرية أريستوفانيس فى «الضفادع» (أبيات ٩٦١- ٩٢٠)، بيد أن أيسخولوس إستطاع بصمت المثلين أن يعبر عن أعمق العواطف والانفعالات فى قلوب شخصياته، وأفضل مما لمو أنطقهم فى هذه المشاهد. وهكذا بينا كان بروميثيوس يقيد على الصخرة لم ينطق بكلمة واحدة رغم الآلام المبرحة، ولكن ما أن ترك وحيدا فى الصحراء حتى أطلق العنان واحدة رغم الآلام المبرحة، ولكن ما أن ترك وحيدا فى الصحراء حتى أطلق العنان للسانه وإنفعالاته، ومن ثم فإن صمته كان تعبيرا عن إحتقازه لمن يقيدوه، وهو صمت يزداد تأثيره وضوحا وعمقا عندما يتبعه البطل بعد ذلك بإنفجاره الصارخ.

ويفوت الكثيرين من الباحثين أن شعراء المسرح الإغريق التزاجيدى قد إستمدوا موضوعاتهم من مصادر أقدم منهم، ومؤلفات أخرى سبقتهم، وهذا ما سنسلط عليه الضوء الآن بالنسبة لمسرح أيسخولوس.

إذ تقوم كل مسرحيات أيسخولوس، فيا عدا «الفرس»، على الأسطورة. والنبع الأسطورى المفضل لديه ولدى كافة شعراء المتراجيديا - كما سنرى - هو حلقسة ملاحم الحرب الطروادية، التي جاءت قصة أوديب ضمنها. من هذه الملاحم إستق أيسخولوس موضوعات نصف مسرحياته، وله أربعسة مسرحيات مساخوذة مسن «الإلياذة»، وثلاثة من «الأوديسيا»، وتحتل أسطورة ديونيسوس ورحلة السفينة أرجو

المرتبة الثانية. ومع ذلك فيمكننا أن نقول عن مصادر مسرحه ككل بسأنها تغسطى معظم التراث الأسطورى فهى متنوعة، بسل إن بعض مسرحياته مثل «جالاكوس البونطى» (Glaukos Pontios) المفقودة تقوم على أسطورة بدويوتية محليسة مجهولة، إكتشفها الشاعر بنفسه عن طريق البحث والتقصى ومعايشة صيادى هذه المنطقة (٢٠٠٠).

قاعمة بالمصادر الأسطورية والملحمية لمسرحيات أيسخولوس الموجودة والمفقودة

| عنوان المسرحية     |                                      | بىدر الأسطورى واللحمي |   | المسدر   |
|--------------------|--------------------------------------|-----------------------|---|----------|
| Iphigeneia         | إنيجينيا                             | Kypria                |   | القبرصية |
| Mysoi              | الميسيون                             |                       | • |          |
| Palamedes          | بالأميديس                            |                       |   |          |
| Telephos           | تيليفوس                              |                       |   |          |
|                    | حمام هیکتور أو الفریجیون             | Hias                  |   | الإلياذة |
| Hektoros Lytra e P | hryges                               |                       |   | -        |
| Europe e Kares     | يوروبي أو كاريس                      |                       | • |          |
| Myrmidones         | الميرميدونيون                        |                       |   |          |
| Nereides (         | عرائس البحر (بنات نيريوس             |                       |   |          |
| Thresșai           | الطراقيات                            | Aithiopis             |   | لأثيوبية |
| Memnon             | ممنون                                |                       |   |          |
| Hoplon Krisis      | التحكيم في الأسلحة                   |                       | • |          |
| Salaminiai         |                                      | 1                     |   |          |
| Psychostasia       | نساء سلاميس<br>بسيخوستاسيا (النشور؟) |                       |   |          |

| عنوان المسرحية                                             |                                                                                                   | الممدر الأسطوري واللحمي |                  |
|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|------------------|
| Lemnioi<br>Philoktetes                                     | اهل ليمنوس<br>فيلوكتيتيس                                                                          | Mikra Ilias             | الإلياذة الصغيرة |
| Oresteia: Agamemnon Choephorol Eumenides Proteus Satyrikos | ثلاثية الأوريستيا:<br>أجامنون*<br>حاملات القرابين*<br>الصافحات (ربات الصفح)*<br>بروتيوس (ساتبرية) | Nostoi                  | ملاحم العودة     |
| Kirke Satyrike Ostologoi Penelope                          | کیرکی (ساتیریة)<br>أوستولوجوی (عظام البطل؟)<br>بینیلوب                                            | Odysscia                | الأوديسيا        |
| Psychagogoi                                                | مرشدو الأرواح                                                                                     | Telegoneia              | تيليجونيا        |
| Laios<br>Oidipous<br>Sphinx Satyrike                       | لايوس<br>أوديب<br>الهولة أو أبو الهول (ساتيرية)                                                   |                         | الأوديبية        |
| Argeioi<br>Eleusinioi<br>Hepta epi Thebas                  | اهل إليوسيس                                                                                       | Thebais                 | الطيبية          |
| Epigonoi                                                   | الخلفاء                                                                                           | Epigonoi                | الخلفاء          |

.

|                                         |                                                                                                                                                                                          |                         | 777                  |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|----------------------|
| عنوان المسرحية                          |                                                                                                                                                                                          | المصدر الأسطوري واللحمي |                      |
| Aigyptiol<br>Danaldes<br>Hiketides      | المصريون<br>بنات داناؤوس<br>المستجيرات                                                                                                                                                   | ]                       | الدانائية            |
| Prometheus Desmotes Prometheus Luomenos | برومیثیوس طلیقًا<br>برومیثیوس محترقًا (ساتیریة                                                                                                                                           |                         | معٰركة المردة (التية |
| Bakchai                                 | الباكخيات<br>تابعات أو بنات لابس<br>(أى باكخوس)<br>مربيات ديونيسوس<br>الإيدونيون (الطراقيون)<br>ليكورجوس (ساتيرية)<br>الشبان الصغار<br>إكسانترياى (؟)<br>بنيوس<br>سيميلي أو حاملات الماء |                         | أسطورة ديونيسوس      |
| Athamas<br>Argo e Kopastes              | ثاماس<br>رجو أو المجدف                                                                                                                                                                   | Argonautika             | سطورة السفينة أرجو   |

| المسرحية          | عنوان                                                   | المصدر الأسطوري واللحمي |
|-------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------|
| Kabeiroi          | کابیروی                                                 |                         |
| Hypsipyle         | هیبسیبیلی                                               |                         |
| Phineus           | فينيوس                                                  |                         |
| Amymone Satyrike  | أميموني (ساتيرية)                                       | اساطير مدينة أرجوس      |
| Polydektes        | بوليديكتيس                                              |                         |
| Phorkides         | فوركيديس                                                |                         |
| Alkmene           | الكميني                                                 | اسطورة هرقل             |
| Herakleidai       | أبناء هرقل                                              |                         |
| Persai            | الفرس*                                                  | من التاريخ المعاصر      |
| Aitâiai           | أيتاياي                                                 | مصادر متفرقة            |
| Atalante          | أتالانق                                                 |                         |
| Glaukos Pontios   | جلاوكوس البونطي                                         |                         |
| (بوپوتيا)         | جلاوكوس في بوتنياي                                      |                         |
| Glaukos Potnieus  |                                                         |                         |
| Heliades          | بنات هيليوس                                             |                         |
| Ixion             | [كسيون                                                  |                         |
| Kallisto          | كاليستو                                                 |                         |
| Kerkyon Satyrikos | [کسیون<br>کالیستو<br>کیرگیون (سائیریة)<br>نیمیا<br>نیوں |                         |
| Nemea             | أنيميا                                                  |                         |
| Niobe             | أنيوب                                                   |                         |

| عنوان المسرحية             |                      | المصدر الأسطوري والملحمي |  |
|----------------------------|----------------------|--------------------------|--|
| Permaibides                | بیرمایبیدیس (؟)      | مصادر متفرقة             |  |
| ساتيرية)                   | سيسيفوس الهارب (٠    | •                        |  |
| Sisyphos drapetes satyriko | s                    |                          |  |
| سخرة                       | سيسيفوس يدحرج الص    |                          |  |
| Sisyphos petrokylistes     |                      |                          |  |
| Toxotides (5               | إبن رامي القوس (؟    |                          |  |
| Oreithyia                  | أوريثيا (غير مؤكدة)  |                          |  |
| Diktyoulkoi (% a           | ديكتيولكوى (الصيادون |                          |  |
| Thalamopoioi               | صانعو الأسرّة        |                          |  |
| برزخ إسثموس                | المتفرجون أو أهل ال  |                          |  |
| Theoroi e Isthmiastai      |                      |                          |  |
| Hiereiai                   | الكاهنات             |                          |  |
| Kerykes satyroi            | كپريكيس (ساتيرية)    |                          |  |
| Kressai                    | الكريتيات            |                          |  |
| Leon Satyrikos             | الأسد (ساتيرية)      |                          |  |
| Propompoi                  | طلائع الموكب         |                          |  |
| Phrygioi                   | الفريجيون            |                          |  |

ونظرة واحدة إلى عناوين مسرحيات أيسخولوس والشذرات المتبقية (٢١) منه كفيلة بأن تؤيد وتؤكد صدق المقولة المنسوبة إلى هذا الشاعر، أى أن مسرحياته ليست سوى وفتات من مائدة هوميروس الضخمة الفخمة »(٢٢). بيد أن آراء الدارسين في معنى هذه العبارة متباعدة، فمن قائل إنها تعنى الروح العامة لمسرح أيسمخولوس كإنعكاس للعظمة البطولية الهومرية، إلى آخر يقول بأن العبارة تشرح بنية مسرحيات أيسخولوس المبكرة حيث سادت التقنية السردية الملحمية كها قد لاحظنا. ونحسن

نرجح أن العبارة تستهدف مصادر أيسخولوس قبل أى شيء آخر، وأنها لا تعنى هوميروس وحده - حيث لم يأخل منه أيسخولوس سوى سبع مسرحيات - وإنما تعنى أيضًا الحلقة الملحمية والتي غالبا ما كانت تنسب إلى هوميروس لدى القدامي.

والحبكة الدرامية الأيسخولية بسيطة للغاية، فهى تشرح للجمهور منذ البداية القصة ونهايتها، يجرى الحديث الدرامى فى خط واضح ومرسوم بعناية فاتقة. وبين الحين والحين تشرح أغانى الجوقة ما غمض من المعانى المطلوب إيصالها للجمهور. ومع النقص الملحوظ فى التعقيد والتشابك بالحبكة الأيسخولية لا نستطيع أن نصفها بأنها عملة أو راكدة، فني عالم الدراما يمكن أن تحتفظ بإنتباه الجمهور وإهتامه بالتنويع فى النغم والتدرج فى الألوان، وليس بالضرورة عن طريق تعقيد الأحداث، وفى ذلك كان أيسخولوس لا يشق له غبار، فهو يجمع ويرتب مشاهده على نحو لا يرهق القارئ أو المشاهد.

ووفقا لتنظيات المسابقات المسرحية في إطار مهرجانات ديونيسوس بالمدينة - اثينا - كان على كل شاعر أن يعرض ثلاث تراجيديات ومسرحية ساتيرية واحدة. وكانت المسرحيات الأربع تعرض تباعا في نفس اليوم. وبينا إعتاد الشعراء السابقون أن تكون كل مسرحية من مسرحياتهم الأربعة مستقلة عن الأخرى بموضوعها، إبتدع أيسخولوس نظاما فريدًا وبميرًا لعبقريته. لقد رأى أن يقدم المسرحيات الأربع كوحدة واحدة يطلق عليها إسم الرباعية (tetralogia)، بحيث تكون المسرحيات التراجيدية الثلاث منها بمثلة لمراحل ثلاث متتالية من قصة مأساوية كبيرة وتسمى الشلائية التراجيدية الرباعية ككل التراجيدية الرباعية ككل التراجيدية الرباعية ككل المساتيرية التي تختم الرباعية ككل بمشهد ساخر من نفس الأسطورة، وكانت الشلائية التراجيدية بالنسبة لايسخولوس بمشهد ساخر من نفس الأسطورة، وكانت الشلائية التراجيدية بالنسبة لايسخولوس هي الفرصة المناسبة للتعبير عن رؤيته المأساوية القائمة على فكرة اللعنة المتوارثة، والإثم اللى يلاحق السلالة من جيل إلى جيل.

ومن الرباعيات التى نظمها أيسخولوس نعرف ثلاثة منها فقط على نحو يقينى. الأولى هى « الأوديبية » وهى تتابع مصائب آل أوديب من الجريمة الأصلية التى تورط فيها لايوس حتى المعركة بين الأخوين ولدى أوديب على أسوار طيبة. والشانية هى الرباعية « اللبكورجية » وقد إتخذت من دخول ديونيسوس إلى طراقيا موضوعا حيث

قاوم عبادته ليكورجوس وإنتهى الأمر بتأسيس هذه العبادة. أما الرباعية الثالثة فهى « الأوريستيا » وتتناول اللعنة الموروثة فى آل بيلوبس، وسنعود إلى دراستها بالتفصيل لأنها قد وصلت إلينا كاملة. وفيا عدا هذه الرباعيات الثلاث تختلف الأراء، وهناك من يقول بأن أيسخولوس أعطى نفسه حرية أن ينظم الثلاثية التراجيدية على أساس أن تكون كل مسرحية بمثابة فصل من فصول القصة الأكبر، أى أن تكون المراحل الثلاث مرتبطة إرتباطا وثيقا، أو أن لا تكون الصلة بمثل هذا الإلتصاق، ويستدل النقاد على ذلك بأنه فى حين بمكن للمرء أن يقرأ « أجاعنون » بمفردها ويستوعبها إستيعابا كاملا دون أن يكل بقية الثلاثية الأوريستية، يجد أن «بروميثيوس مقيدا » إستعصت على الفهم بسبب فقدان بقية الثلاثية. هكذا يبدو رأيا مقبولا القول بأن الصلة فيا بين مسرحيات الثلاثيات أو الرباعيات الأيسخولية لم تسر على وتيرة واحدة.

ومع أن البنية الرباعية كانت مفضلة وعببة إلى قلب أيسخولوس، إلا أنه مسن غير المحتمل أنه إتبعه فى كل كتاباته. بل يرجع أن تكون مسرحياته المبكرة مشل مسرحيات سابقيه منظومة على شكل إنفرادى، أى لكل مسرحية بنيتها المستقلة. وربما عاد أيسخولوس بين الحين والآخر فى مسرحياته المتأخرة إلى هذا النظام الأقدم، فنظم بعض المسرحيات الإنفرادية مثلها فعل فى «الفرس». وحتى فى حالة كتابة رباعيات مرة أخرى فإنه قد يختم الواحدة منها بمسرحية ساتيرية لا تسرتبط موضوعا أو أسطورة بالثلاثية التراجيدية.

وندين يبقاء مسرحيات أيسخولوس السبع التي وصلت إلى أيدينا للفقهاء الذين حفظوها وإتخذوا منها أمثلة للدراسة اللغوية والأدبية. فلقد كانت هناك مجموعات مختارة من المسرح الإغريق شاعت إبان القرن الخامس الميلادي وعلق عليها الفقهاء. ومن بينها سبع مسرحيات لأيسخولوس، وسبع أخرى لسوفوكليس، وتسع ليوريبيديس (ووصلت عشرة مسرحيات أخريات له بدون تعليقات)، وإحدى عشر مسرحيسة لأريستوفانيس. وفي نهاية العصر البيزنطي قل عدد المسرحيات بهذه المجموعات المختارة لتدهور الأحوال السياسية وإنحطاط المستوى الثقافي والأدبى حتى صار نصيب كل شاعر لا يتعدى الثلاث مسرحيات. وكانت «السبعة» و «الفرس» و «بروميثيوس»

هى السرحيات الثلاث المختارة مسن أيسخولوس، بيد أن «أجامينون» و «الصافحات» كانتا تقرآن في أحيان نادرة، وأهملت كل من «حاملات القرابين» و «المستجيرات» تماما. ومع أننا لا نستطيع أن نعرف على وجه اليقين المعايير التي كان يع بها الإختيار والإحتفاظ بهذه المسرحيات. بيد أنه من الواضح أنه إختيار مدروس، وأن المسرحيات السبع تمثل تطورًا في فن أيسخولوس. «فالمستجيرات» هي بكورة إنتاج أيسخولوس المعروف لنا حيث كانت هذه التراجيديا غنائية أكثر منها درامية. أما «الفرس» و «السبعة» فيمثلان المرحلة الوسطى، وتأتي «بروميثيوس» و «الأوريستيا» لتمثل قمة ما وصل إليه فسن أيسخولوس مسن نضوج. كها أن «الأوريستيا» هي الثلاثية الوحيدة التي وصلتنا من هذا الشاعر الأثيني بال مسن المسرح التراجيدي الإغريق برمته. ولا ننسي أن الإشارات الواردة عند أريستوفانيس المسرح التراجيدي الإغريق برمته. ولا ننسي أن الإشارات الواردة عند أريستوفانيس وأرسطو قد لعبت دورًا ما في تدعيم شهرة هذه المسرحية أو تلك.

ونحن نقبل الرأى القائل بأن « المستجيرات » هي باكورة إنساج أيسلخولوس المعروف لأسباب كثيرة ، منها غلبة العنصر الغنائى في هذه المسرحية ، وكذا قلة الأجزاء الحوارية وعدم بروز الممثل الثانى . وتفاوتت آراء النقاد والدارسين حول تاريخ هذه المسرحية بشكل حاد . فالبعض يؤرخونها بعام ٤٩١ وآخرون يرون أنها لم تكتب أو تعرض قبل عام ٤٩١ ، ويرجح أنها عرضت ضمن رباعية تعالج موضوع مرب بنات داناؤوس الخمسين وملاحقة أبناء عمهن أيجيبتوس (مصر) لهن لإرغامهن على الزواج منهم ، وقتل البنات لأزواجهن ليلة الزفاف فيا عدا هيبرمنيسترا ، التي أعفت زوجها من هذا المصير فحوكمت على ذلك . ويقطع بعض الدارسين بان أعفت زوجها من هذا المصير فحوكمت على ذلك . ويقطع بعض الدارسين بان وبنات داناؤوس » هي المسرحية الثانية في الشلائية السرويدية بعد « المستجبرات » وتعالج فترة الزواج ، وأما المسرحية الثالثة فهي إما « المصريون » أو « صانعو الأسرة » في فراش الزوجية .

ويلاحظ أن أكثر من نصف «المستجيرات» غنال أى تسؤديه الجسوقة كها أن معظم الجزء الحوارى المتبق تشترك فيه الجوقة أيضا وبكثافة عندما تدخل في حوار مع الممثل. ولا يظهر الممثل الثاني إلا في مناسبتين بسل يمكن الإسستغناء عنه في عرض المسرحية كلها بإستثناء حوالي سبعين بيتا (٤٧٤ - ٤٩٧)، ٨٨٨ - ٩٣٠).

وتدور الأحداث في العراء قرب الشاطئ حيث تلتف البنات الخمسون حول المذبيح ف إستجداء وإستنجاد ويقف داناؤوس أبوهن بجوارهن. وتبدأ المسرحية بسدعوات تتغنى بها البنات الخمسون أى الجوقة، ويتلو ذلك حوار قصير بينهن وبين والسدهن حول مصيرهن. ويظهر ملك أرجوس وتستجديه البنات الخمسون لحيايتهن وفي حوار طويل وداق تطرح شكوك الملك المتذبذب الذى فى النهاية يستسلم لتضرعات البنات الخمسين وبعد بحمايتهن. وظل داناؤوس في تلك الأثناء صامتا ولكنه الآن يتحدث فيشكر الملك في إيجاز ويذهب إلى داخل مدينة، أرجنوس بهدف تقديم صلوات الشكر للآلهة. ولم يكن حضوره (كممثل ثساني) ضروريا في هـذا المشهد وكان بالإمكان الإستغناء عنه. على أية حال تترك الجوقة وحيدة في الأوركسترا فتنشيد نشيدا تتضرع به لزيوس ويستمر غناؤها حتى عودة داناؤوس بأخبار سارة موداها أن شعب أرجوس قد صدق على قرار الملك بحماية البنات الخمسين وقبول لجوثهن إلى المدينة. وهنا تنخرط الجوقة في أغاني شكر للآلهة وتصل الأحداث إلى الذروة عندما يخبر داناؤوس بناته أنه يلمح عن بعد سفينة تحمل الأبناء الخمسين لأخيه ايجيبتوس وتقترب من الشاطئ. وينسحب داناؤوس إلى الداخل بحجة أنه سيحذر الأرجيين بشأن هؤلاء القادمين فيعطى بذلك الفرصة للجوقة كي تنهمك في أغنية حزينة وشكوى مفجعة، ثم يتقدم رسول المصريين - أي الأبناء الخمسين - وينظهر على المسرح ويأمر البنات بأن يتبعنه إلى السفينة السراسية على الشاطئ ويسطلق بعض التهديدات الخيفة فتتوسل البنات طالبات السرافة والسرحمة. ويسظهر ملك أرجسوس . فجأة، وهنا يدور أول حوار درامي بالمعنى السليم بين المثلين الإثنين وهمو حوار ساخر ولاذع بين الملك الأرجى والرسول المصرى وينتهى الحوار ببطرد الأخسير شر طردة مهزوما بعد أن خاب مسعاه، وبعد إختفاء هذين الممثلين تعلى الجيوقة على حوارهما فتعبر عن سرورها بأغنية قصيرة ويعود دانساؤوس ليقودهن إلى أرجـوس ثم ينسحب الجميع وهم يدعون بالخير والبركة للمدينة وأهلها.

والموضوع الرئيسي في « المستجيرات » - بل في مسرح أيسخولوس ككل - هـو عدالة الآلهة التي تعاقب كل متعجرف ظالم ولا يصل هذا المعنى للجمهور إلا من خلال أغاني الجوقة في الأغلب. ذلك أن المسرحية تبدأ بالبنات الخمسين وهسن

يستنجدن بمذبح الألهة وتنتهى المسرحية وهن يرفعن أيديهن بالدعاء والشكر لنفس الآلهة لأنهم أنقذوهن من أيدى المعتدين. هؤلاء البنات اللاق فررن ذعرا أمام الرسول المصرى يشكرن فى نهاية المسرحية الملك الأرجى الذى وقف معهن فى وجه الظالمين.

وعرضت مسرحية «الفرس » عام ٤٧٢ وهي المسرحية التاريخية الموحيدة التي وصلت إلى أيدينا من المسرح الإغريق برمته. ويتغنى أيسمخولوس في همذه المسرحية بإنتصار الإغريق الساحق في معركة سلاميس عام ١٨٠. وما من مسرحيسة من مسرحيات أيسخولوس الباقية يمكن أن تظهر لنا عظمة مؤلفها وسعة أفقه أكثر من « الفرس ». ذلك أن الشاعر الفذ بدلا من أن ينهك قواه ويضيع جهوده في تضمخيم وتفخيم الكبرياء الوطنية الإغريقية يعمل عقله وعبقريته في محاولة جادة لتفسير هنزيمة الفرس. وهو بالطبع تفسير تراجيدي لأن صلف الفرس وعنجهيتهم إستوجبا العقاب الصارم والحزيمة المفجعة. إنها إذن ليست أنشودة نصر بسل قصيدة درامية تحديرية موجهة للمنتصرين - أى الإغريق - بقدر ما هي موجهة لغرمائهم المهنزومين أي الفرس. ويركز أيسخولوس على العدالة الإلهية التي يناط بها وضع حد للكبرياء الجوفاء والتعصب الأعمى للقومية والشعوبية. وهكذا يبدو لنبا ولأول وهلمة أن أيسخولوس قد جعل مجد وإنتضار الإغريق موضوعا ثانويا في مسرحيته. بيد أن أيــة محاولة للتعمق في معطيات هذه المسرحية ستظهر أنه بذلك إستطاع أن يجمد هذا الإنتصار الإغريق أروع تمجيد. إنه التمجيد الدرامي غير المساشر. فعندما جعل أيسخولوس الأحداث الدرامية تجرى في القصر الفارسي قد مكن بـذلك مـواطنيه المنتصرين من مشاهدة أثر الهزيمة على نفوس أعداثهم. ولا شك أن الإغريق وهم يرون الهاوية التي وقع فيها الفرس المغرورين يشذكرون بفخر ورضا أعمال الحرب والبطولة التي كانوا هم أنفسهم فرسانها الأشاوس في بر المعركة وبحرها. إنهم الآن يشاهدون العدو الفارسي ذليلا في عقر داره يتجرع كأس المرارة وهو يتلقى من ميدان انقذتهم من هذا الشر الوبيل ومن مثل هذا المصير. ذلك أنهم بسالطبع كانسوا سيلاقون مصيرا هفجعا لو أنهم وقعوا تحت طائلة الطغيان الفارسي الغاشم. صفوة القول إن أيسخولوس في هذه المسرحية قد أشبع مواطنيه - متفرجي المسرح الأثيني - ورغبتهم في الإحتفاء بإنتصارهم دون أن يصل الأمر إلى حد التشني أو الإسفاف أو حتى الدعاية المزيلة كما يفعل كثير من الكتاب في مثل هذه المناسبات الوطنية.

ونظرة على بنية «الفرس» كفيلة بأن توضح لنا أنها تعد مشالا عمدازا للحبكة الدرامية البسيطة. فهي مسرحية تكاد تكون خالية من الحدث الدرامي لأن الحملة الفارسية قد إنتهت بالفعل قبل أن تبدأ المسرحية نفسها، وكل ما يعرض علينا هـ و إستقبال الأخبار في سوسا، أخبار الهزيمة الفارسية، ثم عودة إكسركيس وأسى الفرس على هذه الكوارث. بيد أن أيسخولوس يعرض ذلك على نحو درامي مشوق للغاية. إنه لا يعلن عن الكارثة منذ اللخظات الأولى بل يقودنا إليها خطوة خطوة وبمهارة و فائقة . ومن ثم فإن شعورنا بالتعاطف مع أبطاله يزداد عمقا كلما مضينا معه في مسرحيته. فمنذ البداية هناك جوقة الشيوخ، الفرس القلقين على أخبار الجيش ويضفون بشكوكهم وتوجساتهم هذه جوا غامضا من الترقب لحدوث مصيبة كبرى. ثم تظهر أتوسا وتحكى حلمها المزعج وبالتالي يتصاعد جو الترقب والتوجس. وعندما يصل هذا التصاعد إلى قمته يظهر الرسول ويعلن الحقيقة السافرة ثم يشرع في وصف تفصيلي لخسائر الفرس الذين هـزموا في ســلاميس ولمجــزرة بســيتاليا ( Psyttaleia) والإنسحاب المدمر. وهكذا تتوالى الأنباء وتتراكم الأحزان ومع ذلك فلازالت هناك أشياء لم بطهر بعد. إذ ينهض شبح داريوس من قبره ويؤنب مواطنيه لا على الهزيمة بل على الصلف والغرور ويتنبأ بهزيمة أخرى لهم في بـ لاتايا. والآن فقط يظهر إكسركسيس منهكا مهلهل الثياب مشعت الشعر متربا، وحوله أتباعه في حالة لا تقل سوءاً. وينخرط الجميع في صرخات الألم والحزن الختامية.

هكذا نعرف كيف إستطاع أيسخولوس أن يخلع على مسوضوعه سمة التنوع وخصائص الدراما وذلك بالتقدم البطىء المتدرج والمؤثر نحو السذروة. ولقد ندوع أيسخولوس أيضا فى أسلوب الكشف عن الأمور فهو مرة ينتقل بنا من تهوجس وترقب خائفين إلى وصف سردى طويل ومعبر، وأخرى من الحث الجاد على الصبر والصمود إلى دعوة مباشرة إلى الحزن والأسي اليائسين. وهدده القدرة السدرامية والبراعة فى رسم الحبكة تظهر فى كل المسرحيات تقريبا عما يجعلنا نتشكك فى القول

النقدى المنسوب إلى سوفوكليس بأن أيسخولوس كان يكتب ما كتب بدافع غريزته فقط وكان يهتدى إلى ما هو صحيح وسليم دون وعبى منه. أى أنه كان فنانا بالسليقة ينظم أشعاره دون تفكير أو تدبير (٣٣).

ولوحظ أن أيسخولوس لا يذكر الأبطال الإغريق بالإسم في هذه المسرحية. وليس السبب الوحيد في ذلك أنه يتحاشى إثارة مشاعر الغيرة والفرقة بين عاربي بني قومه الإغريق. إذ يبدو لنا أن أيسخولوس بذلك كان ينشد السمو فوق كل ما هو مألوف. وكان يرمى إلى أن يحيط مسرحيته بجو من الوقار وبعض الإبهار المتمثل في تقديم مشاهد عجيبة من بلاد أجنبية غريبة. كان المسرح قبل أيسخولوس لا يقدم سوى الأبطال الأسطوريين والآلهة. أما إذا نزل إلى مستوى تقديم أفراد من البشر فلا أقل من أن يحتفظ لهم بالعظمة والأبهة، بتجنب ذكر الأماكن والأسماء الشائعة، ومحاولة إختيار كل ما هو عجيب غير معروف أو مألوف. وهذا بالضبط ما حاول أن يفعله كل من، راسين وشيللر وجوته وغيرهم إبان عصر النهضة وسار على نفس الدرب بريخت في القرن العشرين. ويدلل أيسخولوس نفسه على أنه يفعل ذلك عن عمد، لأنه في مقابل تجاهل أسماء الأبطال الإغريق يذكر قوائم كاملة من أسماء الفرس. كما يجعل الجوقة ـ المكونة من شيوخ فارس - تخاطب الملكة أتوسا قائلة «يازوج وأم إله» (بيت ١٥٧). وعندما ينظهر شبح داريوس لا تجرؤ الجوقة على النظر في عينيه ولا حتى مخاطبته وجها لوجه (أبيات ١٩٤ ـ ١٩٦). وفي المشهد الختامي (بيت ٩٠٨ ـ ١٠٧٦) ينخرط إكسركسيس ـ الملك العائد مهزوما بمع الجوقة في صرخات الم وندم وأسى تصاحبه \_ بالقطع \_ موسيق بربرية وحشية. وقد يكون الهدف من هذا المشهد هو إظهار الضعف الفارسي.

وقبل أن نخم حديثنا عن «الفرس» نود التنويه إلى أن أيسخولوس مشل شكسبير فيا بعد لا يحفل كثيرا بالدقة التاريخية الصارمة، بل ويقع فى خطأ الخلط الحضارى والزمنى. لأنه يجعل الفرس يتضرعون لآلهة تحمل أسماء إغريقية، فهم يصلون لزيوس وهرميس وأبوللو (أبيات ٥٠٧، ٥٣٢، ٢٠٥). بل إن تمثالا للإله الأخير وعلى نحو إغريق قبح يقف أمام القصر الملكى الفارسي. كما أن القرابين المقلمة لشبح الملك داريوس (أبيات ٥٠٠، ٢٠٠ وما يليه) إغريقية وليست فارسية.

عرضت مسرحية (السبعة ضد طيبة) عام ٤٦٧ وموضوع الثلاثية التراجيدية التي جاءت هذه المسرحية في إطارها هو اللعنة الستى أصابت آل لايسوس. وفي « لايوس » أولى مسرحيات هذه الشلائية يشرح المؤلف سبب اللعنبة وأس الفسياد. وفيها تنذر نبؤة دلني هذا اللك بالقول أنه «إذا مات بدون خلف فسينقذ المدينة» (راجع (السبعة) بيت ٧٤٥ ـ ٧٥٠). بيد أن لايسوس ضرب بهذا النذير عسرض الحائط وأنجب ولدًا (سيحمل إسم أوديب فيا بعد)، وألقاه في العراء فوق جبل كيثايرون وهكذا حقت عليه اللعنة من أرباب السهاء. وفي المسرحية الثانية «أوديب» بدأت اللعنة تحدث أثارها الوخيمة، إذ قتل أوديب أباه وأصبح ملكا على طيبة وتزوج أمه. وفعل كل ذلك دون علم، فلما إنكشفت له حقائق الأمور فقاً عينيمه ولعن ولديه إتيوكليس وبولينيكيس متنبأ لهما بمصير سيء حين قمال لهما «ستقتسمان التركة بحد السيف لكي يتساوى نصيب كل منكما مع الآخر» («السبعة» أبيات ٧٧٨ – ٩٠١، ٩٠١). وهذه اللعنة هي الـتي تنشـط في مسرحيــة «الســبعة». فإتيوكليس الذي هو الآن ملك طيبة لم يتنازل لأخيه عن الحكم عندما جاء دوره، مما إضطر الأخير لأن يهاجم المدينة مستعينا بستة قواد من أرجوس. ويقتـل الأخـان كل منهما الآخر، وهذا هو النصيب المتساوى الموعبود على لسان أبيهما لكل منهما، إنه الموت على أسوار طيبة في وقت واحد.

وكان من المكن أن تنهى المسرحية بموت الأخين، بيد أن المؤلف يضيف مشهدا آخر تعلن فيه أنتيجوني عزمها على دفن أخيها بولينيكيس رغم صدور أمر رسمى عن شعب طيبة بمنع دفنه. ويرى بعض النقاد أن هذا المشهد مقحم على المسرحية، وأن الذي أضافه يقلد مسرحية وأنتيجون السوفوكليس. ويستند هؤلاء النقاد ليس فقط على أن هذا المشهد يفيسد نهاية الثلاثية التراجيدية، بل أيضا على حقيقة أنه في حالة عرضه يحتاج إلى ثلاثة بمثلين. ويرد نقاد آخرون على ذلك بان الدارس المدقق لا يجد بادرة إقحام في هذا المشهد، كما أن مسالة أنه بحتاج إلى ممثل ثالث غير مستعصية على الحل. إذ لوحظ أن دور إيسميني (الممثل الثالث) في هذا المشهد صغير جدا ويمكن أن يقوم به واحد من الممثلين الإضافيين أو الإحتياطيين المعراء التراجيديا. ويسلاحظ الإحتياطيين المتلوين الوسلودي الإحتياطيين الوسلودي المتراجيديا. ويسلاحظ

أن الأمر بعدم دفن بولينيكيس ينسب إلى كربون عند سوفوكليس، بينا هو صادر عن شعب طيبة عند أيسخولوس فى دالسبعة » (أبيسات ١٠٠٥ ـ ١٠٠٦)، ممسا يتمارض مع أن يكون هذا المشهد تقليدا لمسرحية سوفوكليس. ويمكن السرد على الإنتقادات الموجهة لهذا المشهد الإضافى بتبنى أسس جمالية. حقا إنه يتعارض بعض الشيء مع إتساق البناء الثلاثى، لأنه يندر بمصائب لاحقة بدلا مسن التعليق أو تعميق المصائب السابقة. غير أن هذا المشهد فى نفس الوقت يقدم صورة مناقضة لما سبق، ومن ثم يضيف معنى جديدا للكوارث التى وقعت. وبعبارة أحرى بقول لنا هذا المشهد أنه إذا كانت أحداث الثلاثية التراجيدية حتى الآن قد قامت على نظام الجريمة والعقاب بجريمة أخرى، مما أدى إلى الحقد الأسود الموروث فى قلب نظام الجريمة والعقاب بجريمة أخرى، مما أدى إلى الحقد الأسود الموروث فى قلب الأخين المتحاربين، فإن شجاعة وحنان أنتيجونى الأخويين يضيئان بعض الشيء هذه الصورة القائمة، ويشعان بصيصا من الأمل حول مصير هذه الأسرة المنكوبة. (٢٥)

وتعد مسرحية «السبعة» مثلا جيدا على المرحلة الإنتقالية في مسرح أيسخولوس من الغنائية الملحمية إلى الدرامية النساضجة. ولـو أننا نتحفـظ على رأى ثيرال (A.W. Verrall) في مقلمته لهذه المسرحية، إذ يعتبرها من حيث إحكام الجبكة الدرامية أفضل المسرحيات الإغريقية طرًا فيا عدا «أوديب ملكا» لسوفوكليس (٢٠٠٠). فنحن من جانبنا نرى في هذا الرأى مغالاة لا داعى لها، لأن الجزء الأكبر مسن المسرحية لا يزال غنائيا وصفيا أى سرديا ملحميا. يضعنا أيشخولوس منذ البداية في قلب مدينة عاصرة وفي جو ملىء بالإشاعات والحاذير وتأتى أغانى ورقصات الجوقة لتعبر عن الخوف المستيرى أو الهلع الجنون الذي يستولى على قلب نساء المدينة. ثم تتوالى أحاديث وخطب مفعمة بروح البلاغات العسكرية المبالغ فيها، حيث توصف تتوالى أحاديث وخطب مفعمة بروح البلاغات العسكرية المبالغ فيها، حيث توصف استعدادات المهاجمين والمدافعين. وفجأة يتقدم الحدث نحو المذروة وتتوالى الأحداث بسرعة عندما يعلن إتيوكليس قراره بمواجهة أخيه ويندفع نحو المعركة وتصل الأخبار بعد ذلك من الميدان. وتظهر على المسرح جثنا الأخين المقتتلين وتنتهى المسرحية ببكاء الأختين - أنتيجوني وليسميني - وبمشهد البطولة الناشئة الذي تعلن فيه أنتيجوني ببكاء الأختين - أنتيجوني وليسميني - وبمشهد البطولة الناشئة الذي تعلن فيه أنتيجوني المسبية قرارها بدفن أخيها.

إنها إذن مسرحية حربية (مفعمة بآريس) إله الحرب (Areos meston) على حد

قول القدامي وفي مقدمتهم أريستوفانيس. (٢٦) بيد أن المشهد الذي جذب إنتباه النقاد أكثر من غيره هو الذي يرد فيه وصف الأبطال السبعة المهاجمين والمدافعين. فالرسول يصف كل قائد من القواد الأرجيين الستة القادمين مع بولينيكيس، وفي كل مرة يجيبه إتيوكليس بحديث مساو في الطول لحديثه ويصف فيه البطل الطيهي المقابل. وبنتهى الثناثيات الجوارية هذه بأغنية للجوقة تأت كختام مـوسيق لبيان عسكرى. وهكذا نجد هذا الشهد (epcisodion) مكونا من سبعة أجزاء متساوية ومتسقة، ولكنه على أية حال ليس دراميا من حيث النغمة الأساسية. بمليل أنمه كان موضع إنتقاد شديد من قبل القدامي والمحدثين على حد سواء. وكان أول المنتقدين هو يوريبيديس الذي في مسرحية «الفينيقيات» (أبيات ٧٤٩ ـ ٧٥٢) تحاشي أن يورد وصفا مطولا ومماثلا، وذلك في مشهد بمسرحيت يجسري بسين أنتيجسوني والحارس الذي يرى الجيوش الأرجية من فوق القلعة. لقد إعتبر يبورببيديس هذا الوصف الطويل عبثيا أو منافيا للتوتر الدرامي المطلوب ولا سيا أن الأعداء على الأبواب. ومها قيل عن وصف أيسخولوس للجيوش السبعة في الطرفين، فإن أحدًا لا ينكر أنه وصف أخاذ ودقيق وأبعد ما يكون عن أن يشير الملل. ومما لا شك فيه أن الجوقة. كانت تواكب هذا الوصف بالرقصات التعبيرية المناسبة، عما أعطى لتيليستيس (Telestes) ـ راقص أيسخولوس ـ فرصة كبيرة لإبراز مواهبه وإحراز مـزيد من الشعبية والشهرة، لأنه في عرض صامت قد عبر عن صحب المسركة الملتهبة . (۲۷)

وبالسبة لمسرحية «بروميثيوس مقيدا» لا نعرف تاريخا محددا لعرضها بيد أن بعض النقاد وفي مقدمتهم هيج يأخذون من الإشارة الواردة في المسرحية (بيبت بعض النقاد وفي مقدمتهم هيج يأخذون من الإشارة الواردة في المسرحية (بيبت الله ٢٦٠ ٣٧٠) إلى بركان أيتنا الذي وقع عام ٤٧٥، بالإضافة إلى حقيقة أن المشهد الإفتتاحي يستلزم وجود ثلاثة عمثلين، دليلًا على أن عام ٤٦٨ هـ و التاريخ المرجية لعرض هذه المسرحية. ويقولون إن أسلوب المسرحية يوحي بسانها تسالية لمسرحية والسبعة، وأنها من مسرحيات أيسخولوس المتأخرة بصفة عامة. ويقول هيج كذلك أنه لا تثار شكوك كثيرة حول أن هذه المسرحية كانت جزءاً من ثلاثية تراجيدية، ولا حول أنها كانت الأولى في هذه الشلائية، وتتلسوها «بسروميثيوس طليقسا» و «بروميثيوس سارق النار». ويضيف هيج القول بأن النقاد كانوا في السابق يظنون و «بروميثيوس سارق النار». ويضيف هيج القول بأن النقاد كانوا في السابق يظنون

أن «بروميثيوس سارق النار» هي أولى الثلاثية على أساس أنها تضع البداية أى أسباب العداوة بين البطل وزيوس. ولكن هذه الأسباب ببرأى هيج - تبطرح في «بروميثيوس مقيدا» بحيث يصبح من العسير تصور وجود مسرحية سابقة لها. بضع هيج إذن «بروميثيوس سارق النار» على أنها المسرحية الثالثة لا الأولى في الثلاثية. وهو يرى أنها كانت مسرحية ذات طابع محلى ووطنى بالنسبة لأثينا، إذ أنها تخلد ذكرى تأسيس عبادة بروميثيوس سارق النار في هذه المدينة. ذلك أن بروميثيوس حامل لقب «سارق النار» (Pyrophoros) كان يعبد في أثينا بثنى من التقديس الخاص. وتكريما له كان يعقد سباق لحاملي شعلات النار، وقيل كذلك إن أثرا لقلمه العملاقة كان لا يزال يرى فوق صخرة الأكروبوليس. بل كان هناك ما يخلد تقصة تصالحه مع رب النار والبراكين هيفايستوس فوق مذبح المعبد المقام هناك للربة باللاس أثينة. وهذه الحقائق كلها برأى هيج - يمكن أن تشكل في مجموعها المادة المخام لمسرحية ختامية بعنوان «بروميثيوس سارق النار» وتشبه إلى حد كبر والصافحات»، التي تخم الثلاثية الأوريستية، حيث يقام في نهاينها معبد خاص لهؤلاء الربات عند سفح الأكروبوليس (٢٨).

بيد أن كلا من ويست (M.L. West) وجريفيث (M.C. Taplin) وتابلين (O.Taplin) قد أعادوا إحياء الشكوك مؤخرا حول ترتيب مسرحية «بسروميثيوس مقيدا» في الثلاثية، بل وحول نسبة هذه المسرحية لأيسخولوس أساسا، ويسؤيخ ويست هذه المسرحية بما بعد عام ٤٤٠ بقليل، أي بعد موت أيسخولوس بحوالى سنة عشر عاما، ويرى أن «بروميثيوس سارق النار» هي الأولى وتتلوها «بروميثيوس مقيدا» ثم «بروميثيوس طليقا»، ويربط بين هذه الثلاثية ونظرية بروتاجوراس عن الحضارة ومعبد هيفايستوس الأثيني الذي شرع في بنائه عام ٤٤٩ واكتمل عام المضارة ومعبد هيفايستوس وهيفايستوس وهيفايستوس وهيفايستوس. (٢٩)

وموضوع «بروميثيوس مقيدا» هو عقاب هذا البطل من سلالة المردة التيتانيس الذي أثار البشرية وأيقظها من سباتها وأغاثها من وحشيتها، إذ علم الإنسان فنون النار متمردا بذلك على أوامر زيوس رب الأرباب. فبسبب هذه الجريمة يقيد

بروميثيوس بالأصفاد ويربط إلى ظهر صخرة بجوار المحيط عند نهاية العالم، ثم يلق به إلى أعماق الجحيم تارتاروس فيما بعد. ولكن يفهم بما يرد في المسرحية ما يبشر بـأن هذا البطل سيطلق سراحه مرة أخرى على يد أحد أحفاد إيو. إذ سيضطر زيوس إلى الإفراج عنه في مقابل الكشف عن سر خطير يترتب عليه مستقبل عرش زيوس نفسه (أبيات ٧٥٥ -٧٧٥). ومن ثم فالمرجح أن الإفراج عن البطل يقع في مسرحية وبروميثيوس طليقا،، وفيها لا يزال المشهد فوق صحرة القوقاز حيث يسظهر بروميثيوس مفيدا بعد أن أحضر ثانية من أعماق تارتاروس. ويبدأ الحدث بإقتراب الجوقة المكونة من أفراد سلالة التيتانيس الذين أتوا من كل حدب وصوب لكي يواسوا بروميثيوس. فيحكى لهم الأخير قصة آلامه والنسر الذي أحاله زيـوس عليـه ليتغذى على كيده. إذ كان ينهشه نهارا حتى يأت عليه، ثم يعاد خلقه من جديد ليلا ليأت النسر في اليوم التالي فيجد ما يلتهمه وهمكذا ليبظل عداب بسروميثيوس أبديا. ثم يظهر هرقل الذي بعد أن يسمع نبؤات تتحدث عسن أعماله الخارقة ومغامراته المستقبلية من بروميثيوس يصوب سهامه إلى النسر فيرديه قتيلا. ويحسدر بروميثيوس زيوس من مغبة زواجه من ثيتيس ويهدئ من غضبه. ولقد إستطعنا أن نجمع هذه المعلومات عن هذه المسرحية المفقودة من الشذرات المتبقية منها. حيث عرفنا كذلك أن بروميثيوس يلعب في هذه المسرحية \_كما في ابروميثيوس مقيدا ، \_ الدور الرئيسي كما أن الجوقة في كليهما متعاطفة معه. وأما وصف أعمال حمرقل في « بروميثيوس طليقا» التي تقع معظمها في الغرب ـ فهي توازي وتقابل مغامرات إيو ــ التي تجرى بالشرق \_ في مسرحية (بروميثيوس مقيدا).

وتبرز مشكلة مستعصية أمام دارسى ونقاد أيسخولوس، وتتمثل فى صعوبة تبرير مسلوك زيوس الكريه فى «بروميثيوس مقيدا» المسرحية الكاملة والوحيدة التى وصلتنا من هذه الثلاثية موضوع حديثنا. فرب الأرباب يعاقب بقسوة لا مثيل لها بطلا قدم خدمة جليلة للبشرية، وليس ضروريا أن يعلل الإعتراض على صورة زيوس هذه بالقول إنها تصطدم بمشاعر الجمهور الأثيني المتفرج. لأننا سنلاحظ أن آلهة الإغريق في الأسطورة والأدب ومنذ هوميروس وبفضل إتجاهه الأنتروبوموروف يعانون من في الأسطورة والأحراء والانفعالات المتناقضة التي يخضع لها البشر. ومن ثم فيإن

تصوير زيوس حاكم السماء كطاغية يبطش ببطل خير لن يكون مفاجئا أو مناقضا للضمير الديني الأثيني. بيد أن المشكلة الحقيقية التي تواجهنا هي كيف نجعل هذه الصورة مالوفة كانت أو غير معروفة م تتسق وتنسجم مع الفكرة الأساسية التي يقوم عليها مسرح أيسخولوس برمته، أى أن زيوس يمثل ويجسد صدورة العدالة المطلقة في الكون. والحل الذي لجأ إليه معظم النقاد هو أنه لا حل لهذه المشكلة، أى أن الحل الذي كان يمكن قبوله قد فقد مع المسرحيتين الأخريين. ومن قائل بأن الحل المطروح فيهما كان يشبه الحل الموجود في «الصافحات» بالنسبة للشلائية الأوريستية، أي أن أيسخولوس في الثلاثية البروميثية يطرح فكرة إنتصار مبادئ جديدة على مبادئ أقدم وهو يفعل ذلك بالتدريج. إلى أخرين يقولون إن السلائية تصور إنتصار آلهة الأوليمبوس المعتدلين على آلهة الأرض الوحشيين. وهدا رأى من العسير الدفاع عنه في ضوء معطيات «بروميثيوس مقيدا»، حيث نجد كل الصفات الحميدة تقع من نصيب بروميثيوس لا زيوس. وهناك من يقسولون بسان الشلائية البروميثية ترسم مراحل تطور شخصية زيوس نفسه. فالمسرحية الأولى التي وصلتنا تصوره حاكما جديدا إستولى على العرش مؤخرا ويفرض سلطانه بالقوة التي لا تخلو من قسوة وظلم، وفي المسرحيات التالية يمر بمراحل تبطهيرية أخرى ستأخذ عصورا بأكملها. ولكن مثل هذا التصور يستوجب وجود بعض التمهيد في المسرحية الأولى، وهو ما لا نعثر له على أثر.(١٠)

وعاب بعض النقاد على أيسخولوس أنه لم يفلح تماما فى الجمع بين أفكاره العصرية ومعطيات الأسطورة التقليدية، ويعبارة أخرى يقولون إن أيسخولوس ركز إنتباهه على بروميثيوس ورسم شخصيته الدرامية بعناية فائقة، فى حين ترك زيوس بمسرحيته يظهر بالصورة التقليدية البدائية فى الأساطير، ولا ينفرد أيسخولوس بمثل هذا التفاوت المعيب ونضرب أمثلة عليه من الأدب العالمي والإنسان فنذكر سوء المعاملة التى لاقتها ديدو الرقيقة على يد أينيساس بسطل ملحمة «الإينيسادة» لفرجيليوس، وفى «الفردوس المفقود» لميلتون نجد الشيطان «ساتان» وهو ما يقابل بروميثيوس هنا يتمتع بإرادة لا تقهر وشجاعة لا تعرف الإستسلام عما دفع شيللى للقول بأنه، أى هذا الشيطان، هو البطل الحقيق للملحمة. ومها قيل عن مسرحية

استخولوس وبروميثيوس مقيدا على بلا جدال تقدم فكرة البطل الذى يضحى بنفسه فى سبيل تقدم البشرية ، وهى فكرة فى حد ذاتها كفيلة بتخليد المسرحية ومؤلفها. علاوة على ذلك فيمكن إعتبار هذه المسرحية معالجة درامية لصراع الإنسان مع قدره ، أو كفاح المضطهد فى سبيل الحرية ضد الطغيان . إنها إذن مسرحية تستولى على إعجابنا وتشد إنتباهنا من أية زاوية نظرنا إليها . المهم أن ندرك أن كل هذه الزوايا لم تكن غائبة عن ذهن مبدعها كما قد يظن البعض . بل إن هذه المسرحية هى أكثر مسرحيات أيسخولوس شهرة بين المحدثين . وفى هذا الصدد ندلكر أن شيللى كتب مسرحية تكل قصتها وأعطاها عنوان وبروميثيوس طلبقا » وكأنه يتخيل المسرحية الثالثة فى الثلاثية . ونظم اللورد بايرون قصيدة عسن موضوعها وإعترف بأن هذه المسرحية الآيسخولية قد أثرت فى كل ما كتبه . ولقد شرع جوته فى نظم مسرحية يعارض بها مسرحية أيسخولوس ولكنه تركها ناقصة . وهناك العديد من السرحيات التى يحاول مؤلفوها تقليد أيسخولوس ولكنهم أقل أهمية وأكثر عددا من أن نرصدهم هنا . (12)

وقبل وفاته بعامين أى عام ٤٥٨ عرض أيسخولوس الشلائية الأوريسسية الجاعنون، و «حاملات القرابين» و «الصافحات» أو «ربات الصفح» مع المسرحية الساتيرية «بروتيوس»، وكانت الرباعية كلها تسمى «الأوريستيا». ولا ندرى ما إذا كانت هذه التسمية من قريحة أيسخولوس أم لا، ولكن أريستوفانيس يعرفها على أية حال ويذكرها في «الضفادع» (بيت ١١١٩). ولأن المسرحية الساتيرية «بروتيوس» لم تصلنا فإننا لا نعرف محتواها ولا علاقتها بالثلاثية التراجيدية، وإن كان من المحتمل أنها تتناول موضوع مينيلاوس أحى أجامنون، وكيف أنه ألى القبض عليه عندها ذهب إلى الشاطئ المصرى فتم إنقاذه بعون إله البحر بروتيوس.

وموضوع الثلاثية الأوريستية مثل الثلاثية الأوديبية مو توارث اللعنة، لقد بذر أتريوس بذور اللعنة الأولى عندما قتل أبناء أخيه ثيستيس. وزاد أجاممنون الطين بلة عندما ذبح إبنته إفيجيئيا مضحيا بها كقربان للآلهة في سبيل مجده الحرب. وهاهي الثلاثية الأوريستية تعالج نتائج تراكم اللعنة فكليتمنسترا تستغل غياب زوجها وتعشق إبن عمه العدو اللدود أيجيستوس. وبالتعاون مع الأخير تقتل هذا الزوج لدى عودته

من طروادة منتصرا وجالبا السبايا، وعلى رأسهن كاسندرا بنت ملك طروادة برياموس وعشيقة أبوللون. ويقتل أوريستيس الزانيين القاتلين أى أمه وأيجيسئوس إنتقاما لأبيه أجامنون، وبذلك تتلوث يده بدم أمه ويعرض نفسه لإنتقام الإيرينيات وهن الربات المتخصصات في تعذيب من يسفك دم ذوى القربي، يتحلقن حوله ويطاردنه في كل مكان حتى في معبد دلق. وينتهى المطاف بأوريستيس في أثبنا حيث تعقد له محاكمة في الأريوباجوس برئاسة الربة أثينة وهناك تبرأ ساحته.

وجاءت أول إشارة لهذه الأسطورة في «الأوديسيا» (الكتاب الأول بيت ٣٥ وما يليه، والثالث ٢٦٣ وما يليه، والحرابع ٢٩١ وما يليه، والحرابة ٢٩١ وما يليه، والحرابة وقتل وإنتقام وما يليه). ولكنها في إطار الملحمة الهومرية ليست سوى قصة شهوة وقتل وإنتقام لا أكثر. ولقد عالج ستسيخوروس الأسطورة بالتفصيل في قصيدته الغنائية الطويلة «الأوريستيا» التي سبق أن تناولناها في البساب الثنان. وتطرق إلى نفس الأسطورة الشاعر أجياس (Agias) في «عودة أبطال طروادة» (Nostoi)، وهي إحدى ملاحم الحلقة الملحمية. بيد أننا لا نعرف تفاصيل كافية عن هاتين الروايتين فيا عدا أن موضوع ندم أوريستيس أصبح بارزا وأن روح أمه المقتولة صارت تطارده وتلاحقه أينا حل أو رحل. وفي البيثية الحادية عشر لبنداروس (بيت ٢٥ وما يليه) وردت إشارة عابرة لموضوع الإنتقام لإفيجينيا التي ذبحت كقربان على أنه الدافع الرئيسي المجرعة التي إقترفتها كليتمنسترا. وهذا يعني أن الشهوة لم تكن دافعها الوحيد برواية ورأى بنداروس. ومع أننا لا نعرف أكثر من ذلك عن الأسطورة، إلا أن هذا القليل الذي نعرفه يكفي لتوضيح أنها كانت أسطورة ذائعة ومتداولة في الأدب قبل أن يصوغ أيسخولوس ثلاثيته الخالدة.

ولكن المغزى الأخلاق للأسطورة هو بلا أدن شك من إبتداع أيسخولوس فعلى يديه أصبحت قضية الجريمة والعقاب هي العنصر البارز والركيزة الأساسية. ففكرة الثلاثية الأوريستية تتلخص فى أن جريمة وقعت فى الماضى البعيد ولابد من عقاب الجرمين الأن ولو بتعذيب أبنائهم وأحفادهم. وبعبارة أخرى لقد أسيل دم منذ زمن بعيد وهو يستيقظ الآن ويطالب بالإنتقام لنفسه دون هوادة. ويلاحظ أن

الحدث الدرامى فى وأجامنون عبسيط لا تعقيد فيه. فالمشاهد تتوالى وتصعد بالمساة إلى الذروة دون عوائق. هاهو الحارس فى مطلع المسرحية يزرع الشكوك حول سكان قصر أجامنون، وبعده تأتى الجوقة لتعبر عن نخاوفها وترفض تصديق أنباء السول عن مقدم أجامنون منتصرا. وعندما يصل الأخير تستقبله زوجته بسترحاب الخداع ونفاق الخيانة، وبذلك تنمو الشكوك وتزداد المخاوف من وقموع السكارثة. ثم يسأتى هذيان كاسندرا وتنبؤاتها التحديرية بمثابة الزيت المذى يصسب على جمسرات النسار فيوقظها لتشتعل ويتوهيج أوارها. ذلك أن أجامنون يضيف إلى جرائمه السابقة دنبح منزل الزوجية عشيقته الطروادية. ويهدف المؤلف بذلك إلى تقليل شعورنا بالغضب منزل الزوجية عشيقته الطروادية. ويهدف المؤلف بذلك إلى تقليل شعورنا بالغضب علىمن أجامنون. فتثبيت أنظارنا على ذنوب هذا الملك يمهد لقتله على يسد كليتمنسترا زوجته وعشيقها. أما تنبؤات كاسندرا فتربط بين جرائم أتريوس فى الماضى كليتمنسترا زوجته وعشيقها. أما تنبؤات كاسندرا فتربط بين جرائم أتريوس فى الماضى المبعيد والجرائم التى على وشك أن تقيع الآن. كها أن رد فعيل شيوخ أرجسوس المحبد عنصرا نصف كوميدى يهدف به أيسخولوس إلى على حدة التوتر، ويشبه إلى حد ما حديث الحارس قبل إكتشاف مقتبل ماكبث عفد شكسير.

ويظهر الجزء الأخير من «حاملات القرابين» براعة أيسخولوس في إستخدام الحيل الدرامية وإدارة الأحداث على نحو لم يسبق له مثيل. والخداع المذى تمارسه المربية إزاء أيجيسئوس (أبيات ٧٣٤- ٧٨٧) هو أول مثل قديم لما سيصبح فيا بعد عاديا ومألوفا في مسرحنا الحديث. بيد أن الجزء الأول من المسرحية نفسها يكاد يخلو من الحدث الدرامي ويكاد لا يتعدى مرثية (kommos) أو بكائية يشترك فيها أريستيس واليكترا والجوقة حول مقبرة أجامنون. وبلغ من طول هذا الجزء أن شكك بعض النقاد في ضرورة وجوده. ولكن هؤلاء النقاد ينسون أن هذه المسرحية كتبت للعرض لا للقراءة، وفي عرضها لا يمكن أن نخرج بنفس الإحساس الذي خرجوا به من قراءتها أي الملل. ذلك أن مشهد القبر وحوله الجوقة بملابس إلحداد وبكاء أوريستيس واليكترا وتعرفها على بعضها البعض، وحدوث كل ذلك بمصاحبة وبكاء أوريستيس واليكترا وتعرفها على بعضها البعض، وحدوث كل ذلك بمصاحبة الرقصات المناسبة والموسيق لا يمكن أن يترك أي عال للملل.

ومن الرسوم على الآوانى الأثرية يظهر أوريستيس وهو يطعن صدر أيجيسئوس بالبلطة، بينا تحاول كليتمنسترا أن تطعن إبنها المهاجم ببلطة أخرى من الخلف. ويتكرر هذا المنظر كثيرا في رسوم الآواني مما يوحي بأنه يعكس الروايات القديمة المتداولة حول الأسطورة. وهذا يعني أن الزانيين القاتلين قد قتلا معا في صراع مختلط ومتشابك، ولقد غير أيسخولوس في هذا المشهد بمسرحية دحاملات القرابين، لأنه وإن إحتفظ بالبلطة (pelekys بيت (٨٨٩) كسلاح تحمله كليتمنسترا، إلا أنه جعل عملية قتل أيجيسئوس تم أولا، وذلك لكي يتسنى له أن يقدم مشهدا حواريا بين الإبن وأمه مما يعمق دراميا تأثير جرعة قتل الأم.

ويتجلى أثر ذلك التعميق في «الصافحات» فرغم أن قتل أوريستيس لأمه قد تم بناء على أوامر من أبوللون ومع أنه محق في ذلك، إلا أنه بهذا الفعل العنيف قد عرض نفسه للعقاب طبقا لفكرة العدالة الإغريقية التقليدية، ومؤداها أن سفك دم الأم ليس باللنب الذي يغتفر، وهذا ما تصر عليه ربات الإنتقام. وعندما يصل أوريستيس إلى دلني يطهره أبوللون ومع ذلك تلاحقه ربات الإنتقام حتى أثينا. وعند معاكمته أمام الأربوباجوس حيث تقف ربات الإنتقام منوقف الإدعاء ويقف أبوللون موقف الدفاع تتساوى أصوات أعضاء الحكمة. ولكن أوريستيس يفوز بالبراءة بفضل كون الربة أثينة ـ رئيسة الحكمة ـ قد صوتت إلى جانبه فرجحت كفة البراءة على كفة الإدانة رغم تساوى الأصوات. وهو مبدأ تشريعي يؤخذ به إلى يومنا هذيا.

وفي هذه المسرحية (الصافحات) ينتقل إهنام أيسخولوس من الشخصيات إلى الأفكار والمبادئ، إن تبرئة أوريستيس وتحول ربات الإنتقام والعذاب إلى ربات رحمة وصفح يوحيان بالمغزى النهائي للمسرحية، أى أفضلية الرحمة على تبطبيق قسوانين العدالة الصارمة ودون تأكد ما إذا كانت ستصيب من هو برئ. ولما كان معبد ربات الصفح يقع فعلا على سفح الأربوباجوس فإن خروج ربات الصفح ما الجوقة في نهاية المسرحية من المر الغربي لمسرح ديونيسوس يخلق تأثيرا بأنهن يتجهن فعلا إلى معبدهن، ولا ينكر أحد مبلغ تأثير هذا المشهد أو الموكب على نفوس الجمهور الأثيني، فهو مشهد يربط الماضي الأسطوري بالحاضر الواقعي.

ولقد بذل أيسخولوس أقضى ما في وسعه لكى يظهر ريات الإنتقام في أبشع

صورة، فالبسهن ملابس سوداء وجعل خصلات شعرهن أفاعى تتلوى وغطى الأقنعة على وجوههن بالدم (٢١). وروى أن منظرهن كان من البشاعة بحبث أن الأطفال فى صفوف المتفرجين قد أصابهم الذعر إلى حد الإغماء أو الغيبوبة. أما النساء الحوامل فقد وضعن حملهن قبل الآوان، أى أجهضن (٢١٠). وقيل إن هذا هو السبب الذى حال دون أن يعاد عرض هذه المسرحية مرة أخرى.

والأسطورة \_كما نعرف\_ تمثل الجانب النظرى في العقيدة الدينية الإغسريقية. ولقد عالج أيسخولوس الأساطير في تراجيدياته بشي من الورع، فهو يرى أن وظيفة الشاعر الدرامي أن يقدم هذه الأساطير على نحو لائق ومؤثر بهدف السمو بعقول المتفرجين عن طريق تقديم صورة مثالية للعالم البطولي. وإنطلاقا من هذا المفهوم الأيسخولي للتراجيديا لا يتوقع المرء أن يكون أيسخولوس مشل شكسبير في نظرته لرسم الشخصية. فالأخير يرى أن رسم الشخصية هو بمشابة «أن تمسلك المرآة للطبيعة ، ولكن أيسخولوس فعل خلاف ذلك لأنه قدم على مسرحه مخلوقات بشرية تتميز بقوة مثالية وفخامة علوية. الأبطال والآلهة في المسرح الأيسخولي مقتبسون من العالم البطولي الملحمي القديم، فلهم نفس السهات المرئيسية المتمثلمة في القموة والشجاعة اللتين تفوقان كل المقاييس البشرية، ويتمتعون كذلك برارادة صلبة لا تعرف اللين ويقدرة على التحمل بلا حدود. إنهم إلى درجة كبيرة في مأمن من نقاط الضعف البشرية فلا وجود لقوة أرضية تقدر على قهرهم، ولا تستطيع الإغراءات مهما كانت أن تثنيهم عن المضى في طريقهم. هاهو بروميثيوس يعاني أشد ألوان العذاب طيلة ثلاثين ألفا من الأعوام، ويفضل ذلك على الرضوخ لمشيئة زيوس رب الأرباب. ويرفض بروميثيوس بإزدراء كل عروض الوساطة ويواجه زبانية الإنتقام والتعذيب بكبرياء وأنفة. حتى كليتمنسترا عشيقة أيجيسئوس وقاتلة زوجها أجاممنون تلك المرأة الخثون تتمتع بقامة ضخمة وترفع رأسها شامخة، حيث لا نجد في ملامحها ما ينم عن ضعف أو تردد الزانيات، بل حلت عسل هده المساعر أحاسيس الكراهية، والتشنى ببرود ونشاط حذرين. إنها لا تشعر بأية بادرة للندم وتواجه قدرها دون وجل. وعندما تسمع بحوت عشيقها وشريكها في كل الجراثم تتسلح فورا بالبلطة لتواجه الأعداء، فلما إكتشفت أنه قد فات الأوان وأن كل شي قد إنتهى لا تبدر عنها أية كلمة أمى أو صرخة حزن. وبعد حوار سريع وقصير ولكنه صارم وحاسم بينها وبين أوريستيس تستسلم للمقدور دون أية همسة أو غمغمة (دحاملات القرابين، أبيات ٨٨٧ - ٩٣٠). ومع أن شخصية كلبتمنسترا تتمتع بمواصفات تفوق البشر العاديين، إلا أنها لا تترك إنطباعا بأنها من الشخصيات التي من غير المحتمل تواجدها، بل تبدو إنسانًا طبيعيًا دون أن تتناقض مع عالم الأساطير القديم الذي يصفه أيسخولوس.

وكنوع من التلوين وحتى لا تسير مسرحياته على وتيرة واحدة أدخل أيسخولوس بعض الشخصيات الثانوية الأقل مستوى من حيث البطولة والعظمة. بل إنه قصد أن يرسم الجوقة .. بصفة خاصة ـ على أنها أكثر إقترابا من المستوى البشرى، فهى بتكوينها هذا لا تنتمى إلى عالم البطولة القديم، ومن هنا يأق الضعف البشرى اليائس الذى تتميز به عذارى طيبة في «السبعة»، وكذا التعاطف الأنثوى الادمى والحنان الرقيق من جانب عرائس البحر تجاه «بروميثيوس» مع أنهن ذات طبيعة إلهية مختلطة على الأقل، هاتان الجوقتان القريبتان من الطبع البشرى يناقضان الحدة والعنف في شخصية إتيوكليس في «السبعة» وبروميثيوس في السرحية التي تحمل والعنف في شخصية إتيوكليس في «السبعة» وبروميثيوس في السرحية التي تحمل اسمه عنوانا، وجبن أيجيسئوس يأت كالنقيض الشارح لشخصية كليتمنسترا بإقدامها «الرجولى» في مسرحية «حاملات القرابين»، وكليات حارس قصر «أجاعنون» في مطلع المسرحية مليئة بالشكوك من متاعب المهنة وهمي تماثل شكوى المربية في مطلع المسرحية مليئة بالشكوك من متاعب المهنة وهمي تماثل شكوى المربية في «حاملات القرابين»، وكلاهما يهدف إلى تخفيف حدة الجو البطولي الرصين.

وتلعب المرأة دورا ثانويا في مسرح أيسخولوس بصفة عامة وبإستثناء كليتمنسترا والجوقة في «المستجيرات». ولذلك نجد هذا المؤلف لا يلمس العواطف الناعمة والأحاسيس الرقيقة إلا لمسا خفيفا وسريعا، وهذا أمر ينسجم تماما مع طبيعة مسرح أيسخولوس الذي وضع نصب عينيه هدفا ساميا، وهو أن يرسم نماذج للفضيلة البطولية الصارمة وأن يكشف النقاب عن الحقائق الدينية. وعاب أريستوفانيس في «الضفادع» (بيت ١٠٤٥) على أيسخولوس هذا الجفاف، حين أورد على لسان يوريبيديس القول بأن أيسخولوس لا يملك في مسرحياته سوى حين أورد على لسان يوريبيديس القول بأن أيسخولوس لا يملك في مسرحياته سوى «أقل القليل من إلهة الحب» وبالطبع لا يعني هذا أن أيسخولوس كان عاجزا عن

تصوير العواطف الرقيقة بدليل أنه حين أراد ذلك فعله. فليس هناك أدق ولا أرق من وصفه لمينيلاوس وهو يتجول فى أسى عبر أبهاء القصر الذى هجسرته زوجته هيليني إلى طروادة، فلقد صار يكره مجرد النظر إلى «تماثيل أفروديتي» التى تذكره بها («أجاعنون» أبيات ٤١٤ ـ ٤٢٦). ولا أروع من وصف إيو لمتاعبها وآلامها كعشيقة معذبة لزيوس رب الأرباب («بروميثيوس» أبيات ٦٤٥ ـ ٦٥٧).

بيد أن عبقرية أيسخولوس تتألق بحق عندما يصف كل ما هنو عجيب غيير طبيعي، بل إنه يخلع على الكائنات الوحشية حياة ودفء الإنسانية. فربات العذاب والأشباح وكل ما يظهر في الرؤى - مثل شياطين داني واشسباح أو سياحرات شكسبير - تعبر عن نفسها في نغمة واقعية تجعلنا نقول إنه لو كان لهذه الكائنات وجود حقيق لما قالت غير الذي قالته فعلا. ولا يقبل عن ذلك روعية وصيف أيسخولوس لنوبات الجنون أو لحظات الإلهام والنشوة. وهنا نتذكر جنون كاستذرا التي تكشف على نحو متقطع قصة آل بيلوس. وفي الحقيقة فإن هذه الشيخصية وما تقول تعد من الإنجازات الضخمة في عالم الفن المسرحيي، ويمكن القبول بيان التناقض بين ما تقوله في عنف وجنون ودون وعي من جهة، وبين ردود الجنوقة عليها في ذعر واستسلام من جهة أخرى، يحدث أثرا لا يمائله سنوى ما نجد في ما عليها في ذعر واستسلام من جهة أخرى، يحدث أثرا لا يمائله سنوى ما نجد في ما تقيات الدكتور وإحدى السيدات.

يدور مضمون مسرحيات أيسخولوس بصفة عامة حول قضايا اللذين والأخلاق ومصير الإنسان ونظام الكون. وإذا كانت أغانى الجوقة تمثل أفضل وسيلة فى يد الشاعر للتعبير عن آرائه الخاصة فى هذه القضايا المطروحة، فإن تحليل هذه الأغان يعتبر خير مدخل لفهم مغزى هذه المسرحيات. ولو أن الحوار بين الشخصيات فى كثير من الحالات ينقل أيضا آراء الشاعر. وفى أواخر القرن السادس إسان سنوات أيسخولوس المبكرة إنتشرت جمعيات العقيدة الأورفية والأخوة البيئاجورية (الفيثاغورية) وهى مذاهب تدعو للتقشف وتقوم على تعالم خاصة بفكرة الخلود. ولعل شيوع مثل هذه المذاهب ينهض دليلا على أن الديانة التقليدية الموروثية مسن هسوميروس وهيسيودوس قد بدأت تفقد بعض سلطانها الشمولى. وفي هذه الفترة برزت أسماء

مفكرين مثل فيريكيديس وكسينوفانيس وطاليس وأناكسياندروس، وكان لمثل هذه الأفكار بالطبع بعض التأثير على أيسخولوس الذي يصفه شيشرون - مبالغا - بأنه بيثاجوري (poeta Pythagoreus) (مع).

ويبدو أن أيسخولوس كان يهدف إلى عقد مصالحة بين العقائد الشعبية القديمة وهذا الفكر الفلسق المتطور، ولقد نجح فى ذلك إلى حد بعيد لأنه أعاد صياغة الأساطير القديمة وخلع عليها ثوبا فضفاضا من الفخامة وقوة التأثير. وبما لا شك فيه أن هذا العمل قد أخذ منه جهدا جبارا، لأن الأساطير الإغريقية البدائية مزجت بين عناصر شتى فيها القبيح والجميل والمهذب الصقيل جنبا إلى جنب مع الوحشى العنبف، فكيف الوصول بهذه العناصر المتضاربة إلى بناء متكامل ومتست ؟ ولا يمكن أن نقبل التشكك أو التشكيك فى أن الديانة الإغريقية قد إرتفعت على يد أيسخولوس إلى مستوى عال من الوقار والأبهة لم يسبق لها عهد بهها.

وأول ما يصادفنا في مسرح أيسخولوس أنه يصور زيبوس حاكها أعلى للكون في الألهة الآخرون إلا وزراء تابعون لحكومته. حقا أن لكل منهم سلطانه ونفوذه، قوته وهيلهانه، إلا أنهم جميعا إلى جواره يبدون كاثنات ثانوية وينزوون إلى منطقة الغلل حيث تتركز جميع الأضواء عليه هو، ويهذا يبدو كها لو أن زيوس إله وحدان فهو ملك الملوك، رب الأرباب، وأفضل المساركين وأقسدر الحسكام القسديرين (د المستجيرات، أبيات ٤٧٥ - ٢٧٥). لا تعلو قوته قوة أخرى، فعله يسبق قوله (نفس المسرحية أبيات ٥٩٥ - ٥٩٩). يسدير كل شيء وينزن كل أمسر بمسيران حساس، ولا شيء يصيب البشر بغسير مشسيئته (نفس المسرحيسة أبيسات هامر معرفية والسهاء، هو كل شيء وأكبر من كل الأشياء شاهرة ٧٠ ربما من مسرحية «بئات هيليوس»).

وهذه الصورة الوحدانية لزيوس تتعارض مع الصورة التقليدية، بل ومع بعض معطيات مسرحيات أيسخولوس نفسه. ولذلك قال بعض الدارسين إن هناك رؤية مزدوجة لأيسخولوس بالنسبة لزيوس، وجهها الأول وحداني أما الثاني فوثني تعددي، فزيوس الذي يوصف بأنه ملك الملوك ورب الأرباب وأقوى الحكام نجده في البيت، التالي لهذا الوصف عاشقا متيا بإحدى نساء البشر أي إيو، وجدًا لبنات داناؤوس

اللائي يمثلن دليلا ماديا على هذا العشق ((المستجيرات) أبيات ٥٢٤ - ٥٣٧). وقد يكون هذا التناقض أو التضارب وليد محاولة أيسخولوس مزاوجة الأسطورة القديمة مع الفكر الفلسن العصرى. إذ من الخطأ إعتبار أيسخولوس مفكرا تقليديا أو سلفيا، بمعنى أنه قد قبل بكل الموروث الديني. بل على العكس من ذلك فهو مثل بنداروس قد رفض كل ما هو بغيض أو غير محتمل لديه من الـتراث، وهـذا لا يعني بالضرورة أنه قد بذر الشكوك في وجود الآلهة أو في قدراتهم. ولكن زيوس ليس كما هو عند هوميروس حاكما هوائيا له نزواته الخاصة، بل هو إله لا يسرتكب أفعال الظلم قط ((حاملات القرابين) بيت ٩٥٧). هناك قانون كون للعدالة، أو بعبارة أخرى ترتيب أخلاق يحكم العالم وينظمه ويخضع له زيوس نفسه، لنسمى هذا القانون «القدر» أو «القسمة» (Moira) أو المصير (Aisa) أو «العدالة» (Dike) أو حتى « الضرورة » (Anagke). وفي ظل هذا النظام الكوني للأشياء تبأتي ربسات الإنتقام الإيرينيات كأدوات في يد العدالة تستخدم لعقاب الأثمين الظالمين. وهمن يرتكزن في سلطانهن على القدر، بل هن أخوات الأقدار. وعلى عاتق زيـوس تقع مهمة إدارة قوانين العدالة والقدر. فهو الذي يكلف ربات الإنتقام بمختلف المهام التأديبية، كما أن ربة العدالة نفسها (Dike) هي إبنة زيوس العذراء. تتوسل الجوقة ف « حاملات القرابين » (أبيات ٣٠٦ - ٣٠٨) إلى هؤلاء الربات أي الأقدار « أن تنفذ بعون زيوس أحكام العدالة ٤. وإذا كانت مسرحية ١ بـروميثيوس ٤ تقـدم صـورة مغايرة لزيوس - الذي يجهل حتى معنى العدالة - فان ذلك عشل الإستثناء لا القاعدة. وجدير بالذكر أن ربات الإنتقام وآلهة العالم السفلي يمثلون السلالة الأقدم من سلالة زيوس وآلهة الأوليمبوس الجدد. ومن هنا فإن محاولة أيسمخولوس رفع شأن زيوس هي خير دليل على أنه كان يفضل روح القانون ومبادئ الإنصاف على حرفية تطبيق التشريعات والقوانين العتيقة.

لقد تطرق كل من هوميروس وهيسيودوس لقكرة العدالة من قبل إلا أن أيسخولوس هو أول أديب يعطى لها الأولوية المطلقة فهى جوهر مسرحياته. فتطبيق العدالة الإلهية أمر لا مناص منه، وستتحقق هذه العدالة آجلا أو عاجلا. فعقاب الجريمة حتمى أو قدرى لأنه يدخل ضمن نظام الكون نفسه و الطالما بق زيوس

على عرشه سيعان المجرم الآثم؛ ( الجماعنون ، أبيات ١٥٦٣ - ١٥٦٤). بيد أن عقاب الظالمين قد يستوجب أن يلم ببعض الضحايا من الأبرياء شيء من آشاره الجانبية، فالأبناء قد يتحملون وزر الآباء، لأن الظالم يورث اللعنة لـ لدريته والجريمة تولد جريمة أخرى. وهذا يعنى أن توارث اللعنة - كجزء من نظام العدالة الكونى - هو منبع المأساوية عند أيسخولوس. ولا غرو في ذلك ننحن الآن أبناء القرن العشرين بما فيه من تقدم تكنولوجي هاثل نركز الإنتباه على العوامل الــوراثية في طبيعة الإنسان وسلوكه، وهو شيء يمكننا إلى درجة كبيرة من تفهسم القلرية الايسخولية. بيد أن أيسخولوس ينبه إلى أن الإنسان يستطيع التخلص من القدر ويتجنب المصير المحتوم لو إحتفظ بنفسه وبيسده خسالصتين مسن الشر، طساهرتين وعفيفتين. لأن اللعنة الموروثة لا تثمر بـذرتها المنكودة إلا في تربة صالحة أي في الميول البشرية الشريرة. ويوضح أيسخولوس فكرته هذه تمام الوضوح في الحوار بين كليتمنسترا والجوقة بعد مقتل أجاممنون («أجاممنون» أبيات ١٤٩٧ - ١٥٠٧). وهذه نقطة خطيرة جدا لأنها تعنى أن وراثية الإثم واللعنة عند أيسخولوس لا يعدم الإنسان حرية التصرف، وبالتالي فهذا الإنسان مسئول عن مأساته وليس مجرد دمية تحركها الأقدار الوراثية. فولدا أوديب الملعونان إتيوكليس وبولينيكيس هما اللهذان جعلا لعنة أبيهها عليهها تنشط فأحدهما ظلم أخاه ولم يسلمه الحكم في الوقت المتفق عليه، والآخر شن حربا عدوانية على وطنه. وبالمثل نجد أن كليتمنسترا الزانية والتي قتلت زوجها وكذا أجامنون الذى ضحى بإبنته الصبية إفيجينيا ليحقق طموحاته الحربية هما اللذان دفعا اللعنة المتوارثة في سلالة بيت أتربوس إلى العمل من جديد وأشعلا فيها جذوة النشاط. أما أوريستيس طاهر القلب وصافى النية والطوية فقد قتل أمه بيده ولم يعاقب، لأن ريات الإنتقام لا يعاقبن الطاهرين («الصافحات» أبيات ٣١٣ - ٣١٥)(١١).

ومن الواضح أن أيسخولوس هنا يرفض الفكرة الإغريقية التقليدية عن العدالة، ومؤداها أن الإلهة تنظر بعين الحسد إلى حظ الإنسان المزدهر. ويسعدون حين يصاب بالشقاء من كانوا قبلا يعيشون في الهناء التام، بغض النظر عا إذا كانوا آثمين أم أبرياء. يقول أيسخولوس على لسان إحدى شخصياته وإنه لقول قديم أن السعادة الكبيرة تجلب الشقاء. أما أنا فأرى غير ذلك، أى أن الفعل الشرير هو

الذى يسبب الألم وكأنه الوالد الذى أنجبه من صلبه، أما المنزل الذى يجب العدالة فسيزدهر من جيل إلى جيل، (دأجاعنون، أبيات ١٩٥٠ ـ ٩٦٢). ومع ذلك يعترف أيسخولوس بأن الثروة والنجاح يشكلان خطرا إذ قد يجران الإنسان إلى الكبرياء والعجرفة، ومن ثم يغريانه بالشر ويجلبان عليه المصائب، وأفضل علاج لمشل هذا الإنسان برأى أيسخولوس هو تهذيبه وتأديبه بالتعذيب الذى قد يعيد إليه توازنه، فالألم درس (pathei mathos) والمصيبة قد تعلم الحكمة (دأجاعنون، أبيات ١٧٦،

وأيسخولوس هو مؤسس الأسلوب الرصين في التراجيديا، فهمو أول من إرتفع بلغتها حيث شيد لها صرحا شاهقا، كساه «بعبارات سسامية» على حسد قسول أريستوفانيس (rhemata semna) في « الضفادع ، (بيت ١٠٠٤). واللغة الأيسمخولية الرفيعة تتناسب مع عالم البطولة الذي تدور فيه أحداث مسرحياته، فهمي إذن لغمة ترتفع عن مستوى اللغة اليومية العادية إرتفاع مستوى أجاهنون وبسروميثيوس عسن مستوى الإنسان العادى. ويستخدم أيسخولوس الفاظا ضبخمة من اللغبة المعروفة، فإن لم تسعفه هذه بمفرداتها نحت الكلمات المناسبة نحتا. ولقد جمع الفقهاء حوالي ألف كلمة من مسرحياته الموجودة والشذرات الأخرى المتبقية منه وقبالوا أن هـــذه الكلمات من إختراعه (hapax legomena)، لأنها لا ترد عنده سيوى مسرة واحسدة ولا ترد عند غيره قط. وهي عبارة عن صفات مركبة أو أسماء وأفعال ذات حبيم عيز ومؤثر. ويشبه ديونيسوس الماليكارناسي . الناقد القديم . كلمات أيسسخولوس بالأسوار الكيكلوبية. أى الأسوار المبنية من الصخور الضحمة والتي بلخ مسن ضخامتها أن الناس نسبوها إلى السلالة الأسطورية المعروفة بساسم السكيكلوبيس. ويضيف نفس الناقد قوله بأن هذه الصخور الضخمة بنتوءاتها غير المنتظمة تفوق ما بناه الآخرون وزينوه بمختلف وسائل التزيين (٤٨). وهو يريد أن يقول بعبارة أخرى إن أسلوب أيسخولوس بكلماته الضخمة غير المصقولة بعض الشي أفضل سن الزخرف المصطنع في أساليب الأدباء الآخرين.

أما التشبيهات والصور الشعرية والحجاز في مسرحيات أيسخولوس فهي تتدفق في سلاسة ويسر، ولا يبدو من وراثها عناء المؤلف، بل تبدو وكأنها تلقائية. يصف

أيسخولوس غضب الإله فيقول «داس بقلمه الثقيلة أم فارس» («الفرس) بيت ٥١٥). وعندما صوت شعب مدينة أرجوس على قسرار بقبسول بنسات دانساؤوس كلاجئات (رفعت السهاء يمناها) ((المستجيرات) ٢٠٧). وأثناء العودة من طروادة هبت العاصفة على السفن الإغريقية، التي «تلقت النطحات من كل جانب وفي شراسة ،، و «شدها إلى الأمام مرة وإلى الخلف مرة أخرى السراعي الشريس، وفي الصباح اعربد البحر الإيمى فرحا بسوافر الجشث، (١ أجسامنون) أبيسات ٦٥٥ \_ ١٥٩). بيد أن أيسخولوس يظهر مهارة خاصة في إستخدام التشبيهات المركبة. هاهي كاسندرا تمهد لنبوءاتها فتقول «نبؤق لن تطلع الآن من وراء الحجب كعروس حديثة الزفاف، بل ستبزغ واضحة جلية نحو مشرق الشمس، لكى تجلب وهي تهب ف وضح النهار .. كموجة البحر العارمة .. متاعب تفوق متاعبها هسى نفسسها » («أجاممنون» أبيات ١١٧٧ ـ. ١١٨٥). وهذا الميل الأيسمخولي نحو تعقيـد وتـداخل التشبيهات نجد له صدى مسموعًا في أسلوب شكسبير الذي ربحا ورثه عن سلفه الإغريق بطريق غير مباشر(١٩). ويقترب الشاعران من بعضها البعض أيضا في إستخدام بعض العناصر المتناقضة في التشبيه الواحد كقول أيسخولوس الا أمل لهم ف إنتزاع أي شيّ مفيد من شرارة عقلهم المتوهجة» (﴿ أَجِمَاعُمُونَ \* بِيت ١٠٣١)، وقوله « إبدري القصة في أذنها بالوقع الصامت لصوت العقل» (« حاملات القرابين » بيت ٤٥١). وهو يخلع على الأشياء الحياة والحركة فيصف السيوف بغلظة القلوب (« السبعة » بيت ٧٢٠) وسرعة الأقدام (« حماملات القبرابين » بيت ٧٦٠). أما أمواج البحر فهي في التشبيه الأيسخولي «الاينتهي لها ضحك» («بروميثيوس» بيت ٨٩)، ومقلمة السفينة «تثبت عينيها على المياه أمامها، وتنصت إلى صوت الدفة من خلفها» ((المستجيرات) أبيات ٧١٦ ـ ٧١٨). أما شعلات النار التي تعلن أنباء عودة أجامنون فهي في لغة الحباز الأيسخولية «تطير فوق سطح البحر في فرح ومرح،، و « تسلم رسالتها إلى قمم الجبال »، و « تقفز فوق الوديان وتحث الحرس على الإسراع، وتفيض لحيتها النارية عبر الخليج السارون، وتظل هكذا سابحة من قمة إلى ألمة حتى تهبط فوق قصر آل أتربوس: (د أجما ممنون، أبيات ٢٨١ ـ ٣١١). ومسن البديهي أن يستعير أيسخولوس من هوميروس الكثير من الأوصاف المركبة، إلا أن شاعر التراجيديا يلبسها ثوبا جمديدا، ويتميز أيسمخولوس كللك بتكرار بعض العبارات بهدف الشرح والتوضيح أو التفسير والتعميق، وهذا أيضا من تأثير الموروث الملحمي.

ومع كل ما تقدم يمكن القول بأن التركيبة اللغوية عند أيسـخولوس بـدائية وبسيطة لا تزال. فهو ينتمى إلى طبقة الشعراء الأواثل الذين لم يعرفوا بعد الحيل البلاغية المستحدثة إبان القرن الخامس. ولذلك جاءت جمل بسيطة ومستقيمة لا تكثر فيها الإنحناءات أو التعرجات، ونعني الجمل المساندة أو الإعتراضية. وحتى عندما يستخدم أيسخولوس جملا طويلة فإنه يسير فيها على النظام والترتيب الطبيعيين والمتوازيين مع الفكرة، دون التحايل للوصول إلى تأثير مدروس ومقصود. ولكن لغة أيسخولوس تعرضت للإنتقادات وإتهمت بالغموض، وكان أول المنتقدين أريستوفانيس في (الضفادع) (أبيات ٩٢٦ ـ ١٩٢٢). وقد يكون هذا الغموض ناجما عن عظمة العبقرية الأيسخولية، التي تدفع صاحبها دفعا إلى الأمام وبسرعة من فكرة إلى أخرى ومن صورة شعرية إلى مثيلتها، على غير إهتام بالربط أو بالتبرير، ودون أن تكون لدى الشاعر الفرصة الكافية للتأنى والمراجعة وإعادة السترتيب أو التنظيم. وهما بالضبط ما يدهش قاري أيسخولوس أو مشاهده، لأنه يعجز عين متابعة هـــده السلسلة المطردة من الأخيلة والصور المتتابعة. فما بالنا بأن الأفكار المطروحة في إطار هذا الجاز المركب تدور حول القدر والعناية الإلهية وما إلى ذلك من موضوعات شاتكة متشابكة، وغامضة مبهمة حتى في حد ذاتها. بيد أن هدذا الغموض في أسلوب أيسخولوس ـ والذي يبالغ الدارسون في نقده أحيانا ـ ليس بلا مثيل في الأدب العالى والإنسان، إذ يشترك معه في ذلك شعراء كثيرون نذكر منهم شكسبير وجوته في بعض مسرحياتها.

ومع أن أيسخولوس كان يتمتع بشعبية واسعة إبان حياته ولمدة طيوبلة بعد عاته، إلا أنه رويدا رويدا بدأ يفقد هذه الشعبية لتغير الظروف وتبدل الأحسوال السياسية والفكرية. ومع نهاية القرن الخامس وبداية الرابع ظهر بوضوح أن شعبيته قد تدهورت لصالح شهرة كل من سوفوكليس ويوريبيديس، وهذا ما نرى له إنعكاسا في كتاب دفن الشعرة لأرسطو، حيث لا يرد ذكر أيسخولوس إلا لماما في مقابل تكرار إسم الشاعرين الآخرين كثيرا، والغربب أن أرسطو لا يذكر شيئا قبط



شكل ۱۹ الإيرينية (ربة الإنتقام) تساعد على قتل أيجيسشوس. ومعروف أن جوقة «الصافحات» لأيسخولوس تألفت من خسة عشر فتاة يمثلن الإيرينيات. وهذا الإناء (شكل ۱۸ و ۱۹) محفوظ بمتحف اللوثر بباريس



شكل ١٨ قتل أيجيسئوس على إناء، إستوحى هذا المنظر من «حاملات القرابين» لأيسخولوس

عن البنية الثلاثية الأيسخولية. من المرجح أن أرسطو رأى فى أيسخولوس شاعرا عظيا ومؤثرا فى تطوير التراجيديا، ولكنه قد أصبح أقدم من أن يحتنى به. وعنداما يقارن ديون خريسوستوموس (فم اللهب) بين الشعراء الشلاث يعطى لسوفوكليس قصب السبق، وإن كان يفضل أيسخولوس على يوريبيديس. أما كوينتيليانوس فيصف مسرحيات أيسخولوس بالخشونة ويعتبره أقل قدرا وشانًا من سوفوكليس ويوريبيديس. (٥٠)

يكن بمناى عن هذه الأحداث نفسها بل ساهم فى صنع بعضها. إذ إنتخب قائدا عاما مرتين وهو أعلى منصب يكن أن يطمع المواطن الأثينى فى الوصول إليه. ومع أن سوفوكليس لم يكن على أية حال منغمسا فى الحياة السياسية إنغاسا كاملا، فإنه التخب قائدا عاما لأول مرة عام 120 عندما ذهب مع بريكليس لإخاد ثورة ساموس. وفى المرة الثانية إنتخب قائدا مع نيكياس، وإحتل المرتبة الثانية فى القيادة رغم أنه كان الأكبر سنا، ذلك أن نيكياس كان أفضل خبرة وأوسع نجربة. وشغل سوفوكليس مناصب عامة أخرى أصغر، بيد أننا لا نجد أثرًا لللك فى أعاله المسرحية. إذ كان وقورا ورزينا إلى حد أنه لم يشأ أن يدس أية أشارة للأحداث المعاصرة أو لحياته العامة فى تراجيدياته، بل لعل ذلك يمثل ملمحا من ملامح تأثير الموروث الملحمى حيث لم يشر هوميروس قط إلى نفسه وملابسات حياته، وهذا الموروث الملحمى حيث لم يشر هوميروس قط إلى نفسه وملابسات حياته، وهذا المؤروث الملحمى حيث لم يشر هوميروس قط إلى نفسه وملابسات حياته، وهذا

ومن المرجع أن سوفوكليس شغل بعض المناصب الدينية العامة، وعلى وجه التحديد عمل كاهنا في معبد الإله أسكليوس. إذ كان نشيد النصر (البايان) الذي نظمه الشاعر لإله الطب هذا ذا شهرة ذائعة في العالم الإغريق الرومان. وظل يغني حتى القرن الثالث الميلادي. وكان سوفوكليس أيضا كاهنا في معبد البطل الأتيكي الكون (Alkon) وهو من أتباع أسكليوس، ولعل سوفوكليس قد تقلد هذا المنصب بالوراثة لأن أبناءه بعد موت أبيهم أقاموا تمثالا لهذا البطل على قبره. وما يهمنا الإن أن الورع الديني عند سوفوكليس يبدو من طريقته في معالجة الأساطير التقليدية المروثة، حتى أن أحد المعلقين القدامي يصفه بأنه «أكثر البشر خشية للآلهة» المروثة، حتى أن أحد المعلقين القدامي يصفه بأنه «أكثر البشر خشية للآلهة» والموفوكليس إنسان مصطفى أو غتار من قبل الألمة والسهاء. بل قبل إنه إستضاف سوفوكليس إنسان مصطفى أو غتار من قبل الألهة والسهاء. بل قبل إنه إستضاف البطولة الدينية وخلعوا عليه لقب «المضيف» (dexion) وبنوا له بحرابا يقلمون له القرابين فيه على أساس أنه يتمتع بقدرة إلهية على تهدئة الرباح الهوجاء. ونسجت أساطير أخرى كثيرة عن علاقة سوفوكليس الوثيقة بالآلهة. وعندها إختف اله. والجدير الذهبي من معبد هرقل كشفت له الآلهة في الحل عن مكان إختفائه. والجدير الذهبي من معبد هرقل كشفت له الآلهة في الحل عن مكان إختفائه. والجدير

وقد نقل عن القدامي قولهم إن سوفوكليس تعلم التراجيديا على يـــــد أيسخولوس. ولكننا لا نعرف شيئا محددا عن علاقة هــذين الشــاعرين ببعضــهما البعض، وما إذا كانت قد جمعتها روابط شمخصية قبوية أم لا. فمن المحتمسل أن تكون مقولة القدامي التي نناقشها معنية فقط بتأثير أيسخولوس على سوفوكليس فنيا في مرحلته المبكرة على الأقل. المهم أن سوفوكليس بدأ يتقدم للمسابقات المسرحية عام ٤٦٨ في سن الثامنة والعشرين، بينا كان منافسه أيسخولوس في قمة مجده. وهذا ما يذكرنا ببداية حياة راسين في ظل شعبية كورني الكاسحة. وكانت المنافسة بين الشاعرين الإغريقيين مثيرة إذ فاز فيها الشاعر الشاب سوفوكليس على زميله الأسن. وكان هذا النصر الأدبي نقطة إنطلاق سوفوكليس الصاعد إلى آفاق الجد والشهرة. وإستمرت فترة إنتاجه المسرحي طيلة حوالي سينين عاما دون كلل أو توقف. وفاز بالجائزة الأولى ثمانية عشر مرة في مهسرجانات ديسونيسوس بسالمدينة، كما قاز بمهرجانات اللينايا كذلك مرات عديدة. وحتى عندما لم يفرز بالجائزة الأولى فإنه على الأقل فاز بالجائزة الثانية. ولكن الجائزة الشالئة - وهمى في الـواقع تعـني الفشل - لم تك من نصيبه قط في حدود ما نعلم على الأقل. وإن روى أنبه فشل، في بعض المسابقات فعلاء وأن من بين مرات الفشل القليلة كان عرض مسرحية د أوديب ملكا، حيث هزمه فيلوكليس، اللي ربما يسكون قسد دخسل المسسابقة بتراجيديات عمه الراحل أيسخولوس. والمدهش في هذه الرواية أنها تعنى أن أروع . مسرحيات سوفوكليس - بشهادة أرسطو نفسه - لم تلق إلا الفشل في عصرها!

وتغطى حياة سوفوكليس فترة نشوء وإزدهار ثم إنهار الإمبراطورية الأثهنية. إشترك صبيا كما ذكرنا فى إحتفالات النصر بعد موقعتى سلاميس وبالاتايا (عام ٤٧٩) اللتين فتحتا الطريق أمام تعاظم قوة أثينا وتوسعها. وبلغ سوفوكليس سن الرجولة مع بلوغ أثينا عصرها اللهي تحت حكم باريكليس وبازعامته. وعاش سوفوكليس طويلا ليشاهد بعينيه نكبة الحملة الصقلية وكارثة تحطم كل الأمال الأثينية. ومات قبل شهور قليلة من الهزيمة الساحقة التى لحقت بوطنه أثينا في أيجوس بوتاموى حيث إنتهت الزعامة الأثينية للعالم الإغريق تماما عام ٤٠٤. وإذا أيجوس بوتاموى حيث إنتهت الزعامة الأثينية للعالم الإغريق تماما عام ٤٠٤. وإذا كانت حياة سوفوكليس تغطى أهم أحداث القرن الخامس اللهي، فإن الشاعر لم

يكن بمناى عن هذه الأحداث نفسها بل ساهم فى صنع بعضها. إذ إنتخب قائدا علما مرتبن وهو أعلى منصب يكن أن يطمع المواطن الأثينى فى الوصول إليه، ومع أن سوفوكليس لم يكن على أية حال منغمسا فى الحياة السياسية إنغياسا كاملا، فإنه إنتخب قائدا عاما لأول مرة عام 120 عندما ذهب مع بسريكليس لإخماد ثسورة ساموس. وفى المرة الثانية إنتخب قائدا مع نيكياس، واحتل المرتبة الثانية فى القيادة رغم أنه كان الأكبر سنا، ذلك أن نيكياس كان أفضل خبرة وأوسع تجربة، وشغل سوفوكليس مناصب عامة أخرى أصغر، بيد أننا لا نجد أثسرًا لسذلك فى أعهاله المسرحية. إذ كان وقورا ورزينا إلى حد أنه لم يشأ أن يدس أية أشارة للأحداث المعاصرة أو لحياته العامة فى تراجيدياته، بل لعل ذلك يمثل ملمحا من ملامح تأثير الموروث الملحمي حيث لم يشر هوميروس قط إلى نفسه وملابسات حياته، وهسذا الموروث الملحمي حيث لم يشر هوميروس قط إلى نفسه وملابسات حياته، وهسذا الموروث الملحمي حيث لم يشر هوميروس قط إلى نفسه وملابسات حياته، وهسذا

ومن المرجع أن سوفوكليس شغل بعض المناصب الدينية العامة، وعلى وجمه التحديد عمل كاهنا فى معبد الإله أسكلبيوس. إذ كان نشيد النصر (البايان) الذى نظمه الشاعر لإله الطب هذا ذا شهرة ذائعة فى العالم الإغريق الرومان، وظل يغنى حتى القرن الثالث الميلادى، وكان سوفوكليس أيضا كاهنا فى معبد البسطل الآتيكى ألكون (Alkon) وهو من أتباع أسكلبيوس، ولعل سوفوكليس قد تقلد هذا المنصب بالرزاثة لأن أبناءه بعد موت أبيهم أقاموا تمثالا لهذا البسطل على قبره، وما يهمنسا الإن أن الورع الدينى عند سوفوكليس يبدو من طريقته فى معالجة الاساطير التقليدية المروثة، حتى أن أحد المعلقين القدامي يصفه ببأنه داكثر البشر خشية لللالهة السطورة المناهن أحد المعلقين القدامي يصفه بأنه داكثر البشر خسية لللالهة السطورة المناهن أن أحد المعلقين القدامي يصفه بأنه داكثر البشر خسية الملالمة السطولة الدينية وخلعوا عليه لقب دالمضيف، (dexion) وبنوا له عرابا يقلمون ليه المولية الدينة وخلعوا عليه لقب دالمضيف، (dexion) وبنوا له عرابا يقلمون ليه القرابين فيه على أساس أنه يتمتع بقدرة إلهية على عهدئة الرياح الهوجاء، ونسبجت الطولة الدينية وخلعوا عليه لسوفوكليس الوثيقة بالإلهة. وعنداما إختسفي التساج الذهبي من معبد هرقل كشفت له الإلهة في الحلم عن مكان إختضائه، والجسدير الذهبي من معبد هرقل كشفت له الإلهة في الحلم عن مكان إختضائه، والجسدير الذهبي من معبد هرقل كشفت له الإلهة في الحلم عن مكان إختضائه، والجسدير

بالذكر أن الأثينين لم يستطيعوا أن يدفنوا سوفوكليس بعد موته في مقبرة أجداده على الطريق إلى ديكيليا (Dekeleia)، لأن الجيش الإسبرطي بقيادة ليساندروس كان يحتل هذا الموقع فظهر ديونيسوس بنفسه - كما يروى - لهذا القائد وأمره بالسلح للأثينين بدفن الشاعر هناك حيث أقيم على قبره تمثال للسيرينة. (١٠)

تزوج سوفوكليس من إمرأة تدعى نيكوستراق وأنجب منها ولدا سماه يوفون. وفي سن متقدمة كانت له عشيقة تدعى ثيوريس من سيكيون أنجب منها ولدا باسم أريستون، ولسوفوكليس ثلاثة أولاد آخرون هم ليوسشينيس وستيفانوس ومينيكليديس وإن كنا لا نعرف عنهم شيئا يذكر. وعناها بلغ سوفوكليس أرذل العمر وقع في مشكوك في صحتها على أية حال، لأن القانون الأثيني لا يسمح بحرمان الأبناء من الإرث، وبالطبع لايفوتنا أن نشير إلى أشهر حوادث حياة سوفوكليس وأطرفها ونعني القضية التي رفعها ضده إبنه يوفون منهما إياه بالسفه ومطالبا بأن يكون هو نفسه قيا عليه لكي يحول بينه وبين تبديد أمواله على أبنائه غير الشرعيين. ولكي يثبت سوفوكليس صحة قواه العقلية ألق بعض الفقرات من «أوديب في كولونوس » التي كان قد إنتهى من نظمها توا، فبرأته المحكمة من تهمة السفه على الفور، بعد أن سحرت أعضاءها طلاوة شعره وأدهشتهم حلاوة البيان في نظمه. بيد أن هناك دلائل عدة نحول بيننا وبين القبول بصحة هذه الرواية. فمعاصرو سوفوكليس كانوا يحسدونه على السكينة والسعادة التي أمضى فيها حياته من المهد إلى اللحد. ها هو الشاعر فرونيخوس يصفه بأنه (رجل محظوظ مات في سعادة وقبل أن يصيبه أي أذي ١ (١٠١٠). ويخبرنا أريستوفانيس في د الضفادع ، (أبيات ٧٣ - ٧٩) أنه ظل حتى أواخر أيامه ينظم تراجيدياته بمساعدة إبنه يوفون. وهي رواية قد تكون نسجت من وحي المشهد بين بولينيكيس (ويقابل يـوفون) وأوديـب (ويقـابل سـوفوكليس) في مسرحية «أوديب في كولونوس». وعلى أية حال فقد أجمع معظم القدامي على أن سوفوكليس كان هادىء الطبع رزينا، ورصينا. يصفه أفلاطون كإنسان يتمتع بشيخوخة راثعة متحررا من عبودية الشهوات الحسية(٥٩). وهذا أمر يتفق فيه هذا الفيلسوف مع أريستوفانيس الذي وصف سوفوكليس في «الضفادع» (بيت ٨٧) بانه «عاش سعيدا ومات سعيدا» (eukolos). وهذه الرزانة في طبع سوفوكليس هي التي جعلته لا يميل إلى التغيير ولا ينزع إلى الترحال، فلم يغادر أثينا قبط برغم تلقيسه دعوات عدة من دويلات أخرى. كما تميز سوفوكليس برحابة الصدر وكرم الود، فهو في «الضفادع» عند أريستوفانيس مثلا لا ينازع أيسخولوس عرش التراجيديا ويعترف له بالأولوية (أبيات ٧٨٦ - ٧٩٠). هذا مع أن هناك روايات أخرى شبه أسطورية ولا يمكن القبول بها تحكى عن وجود تنافس غير شريف وعداوة مستحكمة بسين سوفوكليس ويوريبيديس، فقيل إنها تبادلا التهم بالسرقة الأدبية. وبالفعل نجد تشابها فيا بين مسرحياتها. (١٥) وإن دل كل ذلك على شيء فياغا يدل على التأثير والتأثر والتأثر المتبادلين بين شعراء التراجيديا الثلاث ولا سيا بين سوفوكليس ويوريبيديس. فلقمد كان الأول يكن ليوريبيديس كل إعجاب وإحترام، بدليل أنسه بعسد مسوته ظهسر سوفوكليس على السرح مع عثليه وجوقته بلبس الحداد في «أوديب في كولونوس». صفوة القول أن سوفوكليس كان لطيف المشر وجمع حوله كوكبة من رجال الفكر والساسة البارزين في عصره فها يشبه النادى الثقاف.

وفى مسرح سوفوكليس تتجسد المرحلة الثالثة من تطور الدراما الإغريقية مرورا يطور النشأة ومسرح أيسخولوس، ويكون قد مر على بوادر نشأة الدراما قرن مس الزمان. وكان دور سوفوكليس هو أن يصل بجهود السابقين وعاولاتهم إلى حد النفيج أو الكمال، وأن يسد أوجه النقص فى تجاربهم شكلا ومضمونا. فعظمته إذن لا تعود إلى أنه اكتشف شيئًا جديدًا، بل إلى أنه طور القديم وأكمل الطريق. ومن ثم فإنه من حيث القدرة على الخلق والإبتكار قد يعتبر أقل شأنا من أيسخولوس، بيد أن تعديلاته على التراجيديا تكتسب أهمية عظمى لأنها أعطت لهذا الفن طابعا جديدًا، حتى أنه إذا قورنت إحدى مسرحياته به الفرس، أو ه السبعة، لأيسخولوس وهما مسرحيتان قد عرضتا قبل ظهور تأثير سوفوكليس - لاتضمح بما لا يسمح عبالا للشك أن المسرحية السوفوكلية تنتمى إلى عالم آخر أكبر تبطورًا ونضبًا من حيث الشمون.

ولعل أهم تجديد أدخله سوفوكليس على الشكل الدرامي للتراجيديا هو المشل الثالث، وهو تجديد أكمل الخطوة التي بدأها أيسخولوس ووضع حدا للصراع على

الأولية بين الممثلين من جهة والجوقة من جهة أخرى. ويؤيد رأينا هذا ما حدث في مسرحيات أيسخولوس الأخيرة ونعني تقلص دور الجوقة المطرد. بيد أنه نظرًا لأن ممثلين إثنين فقط هما اللذان كانا يشتركان في الحوار فإنه كان من الهال أن يظلا على المسرح بصفة مستمرة، وكان على الجوقة أن تسد الفراغ وأن تساهم بقدر كبير في الحوار نفسه، هذا ما كان في مسرح أيسخولوس. وبإدخال المثل الثالث على يد سوفوكليس أزيلت هذه العقبة وأصبح بوسع المؤلف أن يقصر معظم الحسوار على الممثلين. وترتب على ذلك أن فقدت الجوقة من دورها الشيء الكثير بعد أن تنازلت عنه لهذا الممثل الثالث. ومن ثم صار الحوار الذي تشترك فيه الجوقة نادرًا، بل أصبحت أغاني الجوقة نفسها أقل إسهاما في تبطوير الحدث السدرامي عما كان عليه الأمر في المسرح الأيسخولي، وإزداد حجم الحبوار بين الممثلين وتشابكت الأحداث وتداخلت وتنوعت الشخصيات. وأصبحت هذه العناصر الدرامية أكثر جذبا بالنسبة للجمهور. حقا أن أيسخولوس قد تبني هذا التجديد السوفوكلي أي إستعمل الممثل الثالث في مسرحياته الأخيرة. ولكنه لم يستطع أن يصل بهذا الخبرع الجديد إلى أقصى طاقاته فلم يستغله إستغلالا كاملا. وكان سوفوكليس صاحب الإختراع هو أول من إستوعب وإستغل ميزة أن يكون على المسرح ثلاثة عمثلون في وقت واحد.

ويمكن أن نعقد مقارنة بين ذلك المشهد في وحاملات القرابين (بيت ١٩٨٠ وما يليه) لأيسخولوس عندما أنت الأنباء الكاذبة عن موت أوربستيس إلى أمه كليتمنسترا بالمشهد المقابل في مسرحية سوفوكليس وإليكترا» (بيت ١٩٠٠ وما يليه). وسنجد الفرق واضحا وبميزا لفن كل من الشاعرين. في وحاملات القرابين لا يشترك في حوار هذا المشهد سوى الرسول حامل الأنباء وكليتمنسترا، وهو حوار مؤثر للغاية ويستمد قوة تأثيره من بساطته، ولكنه يسير على نفس المنوال من أوله إلى آخره، أما في وإليكترا فيصل الرسول عندما تكون إليكترا وكليتمنسترا واقفتين أمام أبواب القصر بما يتيح فرصة بمتازة لإجراء حوار درامي رائع بينها عندما يتلقيان الأنباء الكاذبة عن موت أوريستيس، فكل منها تمثل موقفا متساقضا مع يتلقيان الأنباء الكاذبة عن موت أوريستيس، فكل منها تمثل موقفا متساقضا مع الأخر، وكل منها تعبر عن رد فعل يغاير الآخر، فإليكترا يائسة حزينة إذ فقدت الأمل الأخير في الإنتقام من أعدائها قاتلي أبيها، أما كليتمنسترا وإن تحسرت بعض

الشيء على فقدان الإبن تحس بالنشوة لأنها ستتخلص من الخوف أن ينتقسم منها. حقا إنه لمشهد رسم خيوطه سوفوكليس ببراعة درامية نادرة لم يسبق للتراجيديا عهد بها، ولاسيا إذا وضعنا في الإعتبار المفارقة الماساوية العجيبة، لأن رد فعل كل من إليكترا وكليتمنسترا على أنباء موت أوريستيس يقوم على غير أساس، فهي ببساطة أنباء ملفقة.

وهناك مشهد آخر مشابه وتظهر فيه مقدرة سوفوكليس على إستغلال وجسود الممثل الثالث أفضل إستغلال، ونعنى «أوديب ملكا» بيت ٩٨٤ وما يليه. حيث يستمع كل من أوديب وبوكاستى لقصة الرسول القادم من كورنشه بسانباء مسوت ملكها. فهناك يسمع أوديب لأول مرة حقيقة أنه كان قد ألق فى العراء فوق جبل كيثايرون طفلا رضيعا وبأمر من والده، ويسعد أوديب بذلك ظنا منه أنه على وشك أن يصل إلى معرفة حقيقة والديه، وهو الأمر الذى طال سعيه إليه. بيد أن أمه يوكاستى التى تقف إلى جواره لها رد فعل غالف، إذ كلها مضى السرسول فى قصته إزدادت هى يقينا بأن أوديب هو إبنها الذى صار الآن زوجها، ومن ثم فنحن أمام مشهد درامى غاية فى الإثارة والمأساوية، لأن كل كلمة من الرسول – والسراعى مشهد درامى غاية فى الإثارة والمأساوية، لأن كل كلمة من الرسول – والسراعى البداية على الأقل إستغراقا فى آماله ونشوته من ناحية، وتتعمق الهوة بينه وبين أمه بوكاستى التى تزداد غوصا فى الأحزان والآلام من ناحية أخرى. حتى أنها بعد أن تفشل فى ثنى أوديب عن المضى فى إستجواب الرجلين تنسحب صامتة من المشهد ومن الحياة للأبد، لأنها تمضى لتنتحر على الفور.

وتمثلت الخطوة الكبرى الثانية التى أصاب بها سوفوكليس هدف الأصالة والإبتكار فى أنه قد تخلى تماما عن البنية الثلاثية للمسرحيات الأيسخولية، وصار يقدم كل مسرحية قائمة بذاتها (drama pros drama). وهذا لا يعنى أنه لم يفعل ما يستلزمه نظام المسابقات التراجيدية بمهرجانات ديونيسوس الكبرى بالمدينة أى أن يتقدم برباعية أو بالأحرى أربع مسرحيات متتالية (ثلاث تراجيديات ومسرحية ساتيرية واحدة). ولكنه فقط لم يجعل موضوع هذه المسرحيات الأربع واحدًا أو متصلا، بل وضع لكل مسرحية كيانها المستقل، ومن المحتمل أن يكون هذا التغيير الجدرى فى فن الكتابة الدرامية نتيجة من نتائج إدخال المثل الثالث المذى أدى إلى تعقيد

الأحداث الدرامية فى المسرحية السوفوكلية. ذلك أنه فى هذه الحالة لو إمتدت هذه الأحداث المعقدة إلى حد تغطية ثلاث مسرحيات متتالية لإزدادت الأساطير غموضا ولضاق الناس بها لطولها غير المحتمل.

وقد يكون ذلك صحيحا بيد أن السبب الرئيسي برأينا هو إختسلاف السروية المأساوية عند كل من الشاعرين، فسوفوكليس لم يعد يرى أن المأساة تنبع من لعنة موروثة عن الأجداد وتلاحق الآباء والأحفاد، وهي الرؤية التي من وحيها نظم أيسمخولوس مسرحياته الثلاثية، متتبعا هذه اللعنة من جذورها في الماضي البعيد إلى فروعها في الحاضر والمستقبل القريب، ولعل من الأسباب المهمة لتخلي سوفوكليس عن البنية الثلاثية في الكتابة الدرامية هو ميليه للبساطة والإكتال في الشكل، إنه كفنان يرفض فكرة أن تعتمد مسرحية على أخرى سابقة أو لاحقة، بهدف أن تكتمل صورتها أو يفهم معناها، ومن المحتمل أن سوفوكليس لو تبني نظام البناء الثلاثي المسرحي لتوافرت لدية فرصة أوسع مسن حيث الزمان والكان لتسطوير الشخصيات والأحداث بطريقته الخاصة، ولكنه ضحى بسلك مسن أجهل الجال المنين.

ولقد مارس سوفوكليس الخميل بعض الوقت، شأنه فى ذلك شأن بقية شعراء التراجيديا الإغريق. ولكنه بعد حين كف عن ذلك لعيب فى صوته على الأرجح، وإن كان ذلك لا يعنى أنه لم يكن يؤدى الأدوار الشانوية، أو لم يظهر فى عروضه كراقص أو عازف على القيثار. وهو بالطبع المسئول عن العرض المسرخى ككل، فهو الذى داخرج، مسرحياته كبقية الشعراء، ويبدو أنه هو الذى أوعز بتطوير رسم خلفية المشاهد، ورفع عدد أفراد الجوقة من إثنى عشر إلى خمسة عشر، وهو أمر يترتب عليه بالطبع تطوير وتغيير فى أسلوب الرقص ورسم لوحاته، وتبنى سوفوكليس الأسلوب الفريجي فى الموسيق، وأدخل العصا التى تعلوها إنحناءة ما ويجملها أكثر الشخصيات وقارا، وإستخدم الأحذية البيضاء ينتعلها الممثلون وكذا أفراد الجوقة فى المخصيات، وقد تبدو هذه التغييرات أمورا صغيرة أو ثانوية ولكنها تدل على اهنام سوفوكليس بتفاصيل العرض المسرحى من حيث الشكل الخارجي.

وتعزی إلى سوفوكليس ما بين ١٠٤ إلى ١٣٠ مسرِحية لم تصلنا منها كاملة (٥٠٠) سوى سبع مسرحيات فقط.

## قاعمة بالمصادر الأسطورية والملحمية لمسرحيات سوفوكليس الموجودة\* والمفقودة

| عنوان المسرحية              |                          | والملحمي   | الأسطوري | المصدر |          |
|-----------------------------|--------------------------|------------|----------|--------|----------|
| Alexandros                  | روس                      | ألكساند    | Kypria   |        | القبرصية |
| تمعون على الوليمة (ساتيرية) | ?خيين أو ا <del>لم</del> | حشد ال     |          |        |          |
| Achaion syllogos e Syndein  | pnoi satyroi             |            |          |        |          |
| ساتيرية)                    | اخيلليوس (م              | عشاق       |          |        |          |
| Achilleos Erastai satyroi   |                          |            |          |        |          |
|                             | بعودة هيليني             | المطالبة   |          |        |          |
| Helenes Apaitesis           |                          |            |          |        |          |
|                             | بلینی (ساتیریا           | زواج ه     |          |        |          |
| Helenes Gamos satyrikos     |                          | Car        |          |        |          |
| Iphigeneia                  |                          | إفيجينيا   | }        |        |          |
| Krisis satyrike             | (ساتيرية)                | التحكيم    |          |        |          |
| Mysoi                       |                          | الميسيون   |          |        |          |
| Nauplios Katapleon          |                          | ناويليوس   |          |        |          |
| Odysseus mainomenos         | ے مجنونًا                | أوديسيومر  |          |        |          |
| Palamedes                   | ر                        | بالاميديسر |          |        |          |
| Poimenes                    |                          | الرعاة     |          |        |          |
| Skyrioi                     | ئيروس                    | أهل سك     |          |        |          |
| Telephos Satyrikos          | (ساتىرية)                |            | 3        |        |          |
| Troilos (الصغير)            | (الطروادي                | ترويلوس    |          |        |          |

| عنوان المسرحية                         |                                               | واللحمي      | المصدر الأسطوري  |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------|------------------|
| Phryges                                | الفريجيون                                     | Ilias        | الإلياذة         |
| Aithiopes e Memnon                     | الأثيوبيون أو عنون                            | Aithlopis    | الأثيوبية        |
| Aias Mastigophoros<br>ف شالیا) Dolopes | أياس حامل السوط<br>الدولوبيس (شعب             | Mikra Ilias  | الإلياذة الصغيرة |
| Lakainai                               | الإسبرطيات                                    |              |                  |
| Philoktetes                            | ، براد در |              |                  |
| ادة Troia الم                          | •                                             |              |                  |
| Phoinix a                              | فويئيكس (أ)                                   |              |                  |
| Phoinix b                              | فوینیکس (ب)                                   |              |                  |
| Aias Lokros                            | أياس اللوكرى                                  | Iliou persis | حصار طروادة      |
| Aichmalotides                          | الأسيرات                                      |              |                  |
| Antenoridai                            | أبناء أنتينور                                 |              |                  |
| Laokoon                                | لاؤوكون                                       |              |                  |
| إقماع (الأنابيب)                       | حاملو (حاملات) اا                             |              |                  |
| Xoanephoroi                            |                                               |              |                  |
| Polyxene                               | بوليكسيني                                     |              |                  |
| Priamos                                | بریاموس                                       |              |                  |
| Sinon                                  | بریاموس<br>سینون                              | ,            |                  |
| Aigisthos                              | يجيسثوس<br>اليتيس (إبن أيجيسثوس               | Nostoi       | لاحم العودة      |

| عنوان المسرحية          |                         | واللحمي    | الأسطورى                              | المصدر    |
|-------------------------|-------------------------|------------|---------------------------------------|-----------|
| Andromache              | أندروماخي               | ,          |                                       |           |
| Hermione                | ٔ آندروماخی<br>هیرمپونی |            |                                       |           |
| Eurysakes               | إيوريساكيس              |            |                                       |           |
| Elektra                 | إليكترا*                |            |                                       |           |
| Erigone                 | اريجون                  |            |                                       |           |
| Klytaimestra            | كليتمنسترا              |            |                                       |           |
| Nauplios pyrkaeus       | ناوبليوس محترقًا        |            |                                       |           |
| Peleus                  | بيليوس                  |            |                                       |           |
| Teukros                 | تيوكروس                 |            |                                       |           |
| Tindareos               | تينداريوس               |            |                                       |           |
| Phthiotides             | بتات فثيا               |            |                                       |           |
| Chryses                 | خريسيس                  |            |                                       |           |
| Nausikaa=Plyntriai      | ناوسيكا (الغاسلات)      | Odysseia   |                                       | الأوديسيا |
| Phaiakes                | الفاياكيس               |            |                                       |           |
| Euryalos                | يوريالوس                | Telegoneia | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | يليجونيا  |
| صاب بالشوك أو الجريح    | الحيام أو أوديسيوس الم  |            |                                       |           |
| Niptra e Odysseus akant | thoplex e traumatias    |            |                                       |           |
| Oidipous tyrannos       | أوديب ملكا*             | Oidipodeia |                                       | لأوديبية  |
| Oidipous epi Kolono     | أوديب في كولونوس*       |            |                                       |           |

| المسرحية                                      | عنوان                                           | والملحمي      | المصدر الأسطورى    |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------|---------------|--------------------|
| Amphiareos Satyrikos<br>Antigone              | أمفياريوس (ساتيرية)<br>أنتيجون*                 | Thebais       | الطيبية            |
| Alkmeon<br>یوس ؟)<br>Epigonoi - Eriphyle (Oin | الخلفاء: إريفيلي (أوين                          | Epigonoi      | الخلفاء            |
| Trachiniai                                    | بنات تراخيس*                                    | Oichalias Hal | نتح أويخاليا losis |
| Dionysiakos Satyriko                          | الديونيسيّ (ساتبرية) 8                          |               | اسطورة ديونيسوس    |
| Athamas a                                     | أثاماس (أ)                                      | Argonautika   | سطورة السفينة أرجو |
| Athamas b                                     | أثاماس (ب)                                      |               |                    |
| Amykos Satyrikos                              | أميكوس (ساتيرية)                                |               |                    |
| Kolchides                                     | بنات كولخيس                                     |               |                    |
| Lemniai                                       | بئات ليمئوس                                     |               |                    |
| Pelias-Rhizotomoi                             | بيلياس: مقتلعو الجذور                           |               |                    |
| Skythai                                       | أهل سكيثيا                                      |               |                    |
| Tyro a                                        | نيرو (أ)                                        |               |                    |
| Tyro b                                        | نیرو (ب)                                        |               |                    |
| Phineus a                                     | ئينيوس (أ)                                      |               |                    |
| Phineus b                                     | نینیوس (ب)                                      |               |                    |
| Phrixos                                       | نیرو (ب)<br>ئینیوس (أ)<br>لینیوس (ب)<br>نریکسوس |               |                    |

| المسرحية                                                                                    | عنوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | المصدر الأسطوري واللحمي |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| Akrisios<br>Andromeda                                                                       | أكريسيوس<br>أندروميدا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | أساطير مدينة أرجوس      |
| ای Atreus e Mykenaiai<br>Danai                                                              | آتریوس او نساء موکید<br>بنات داناؤس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         |
| Thyestes en Sikyoni                                                                         | ثيبستيس في سيكيون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                         |
| Thyestes deuteros                                                                           | ثيستيس مرة ثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                         |
| Inachos Satyrikos                                                                           | إيناخوس (ساتيرية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                         |
| Larisaioi                                                                                   | أهل لاريسا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                         |
| Oinomaos: Hippodameia                                                                       | أوينوماؤس: هيبوداميا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                         |
|                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                         |
| Amphitryon<br>(ساتيرية) هرقل الصغير<br>Herakles en Tainaro e I                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | أسطورة هرقل             |
| هرقل الصغير (ساتيرية)                                                                       | هرقل فی تاینارون او                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         |
| هرقل الصغير (ساتيرية)<br>Herakles en Tainaro e R                                            | هرقل فی تاینارون أو Herakleiskos Satyrikos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                         |
| هرقل الصغير (ساتيرية)<br>Herakles en Tainaro e R<br>Aigeus                                  | هرقل فی تاینارون أو Herakleiskos Satyrikos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                         |
| هرقل الصغير (ساتيرية) Herakles en Tainaro e R Aigeus Daidalos                               | هرقل فی تاینارون أو Herakleiskos Satyrikos. ایجیوس ایجلوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                         |
| الصغير (ساتيرية) الصغير الساتيرية Herakles en Tainaro e R<br>Aigeus<br>Daidalos<br>Thamyras | هرقل فی تاینارون أو Herakleiskos Satyrikos. ایجیوس دایدالوس ثامیراس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         |
| الصغير (ساتيرية) Herakles en Tainaro e k Aigeus Daidalos Thamyras Ixion                     | هرقل فی تاینارون أو Herakleiskos Satyrikos. ایجیوس دایدالوس ثامیراس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         |
| Herakles en Tainaro e k Aigeus Daidalos Thamyras Ixion Iobates                              | هرقل فی تاینارون أو  Herakleiskos Satyrikos.  أیجیوس دایدالوس ثامیراس رکسیون یوباتیس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أسطورة هرقل             |
| Herakles en Tainaro e k Aigeus Daidalos Thamyras Ixion Iobates Hipponous                    | هرقل فی تاینارون أو الاحتمالی الاحت |                         |
| Herakles en Tainaro e k Aigeus Daidalos Thamyras Ixion Iobates Hipponous Kamikoi-Minos      | هرقل فی تاینارون أو Herakleiskos Satyrikos. ایجیوس دایدالوس ثامیراس اکسیون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                         |

| عنوان المسرحية                            | المصدر الأسطوري والملحمي |
|-------------------------------------------|--------------------------|
| ملياجروس Meleagros                        |                          |
| موموس (ساتیریة) Momos Satyrikos           |                          |
| انيوبي Niobe                              |                          |
| باندورا أو الطارقون بالمطرقة (ساتيرية)    |                          |
| Pandora e Sphyrokopoi Satyroi             |                          |
| ا سالمونيوس (ساتيرية) Salmoneus Satyrikos |                          |
| ا سیسیفوس Sisyphos                        |                          |
| تانتالوس Tantalos                         |                          |
| Eris اریس                                 | ىصادر غير مۇكدة          |
| [يوميلوس Eumelos                          |                          |
| اليبريس Iberes                            |                          |
| Iokles یوکلیس                             |                          |
| المقتفو الأثر (ساتيرية) Ichneutai         | •                        |
| الموساى (ريات الفنون) Mousai              |                          |
| Tympanistai (الدفوف)                      |                          |
| Hybris Satyrike (ساتيرية) ميېريس          |                          |
| حاملو (حاملات) الماء Hydrophoroi          |                          |

ومن الملاحظ أن حوالى ٥٣ مسرحية من مسرحيات سوفوكليس أخدات موضوعاتها من حلقة الملاحم الطروادية والطبيبة. وبذلك يسير سوفوكليس على نفس الدرب الذى إتبعه أيسخولوس. ويكاد سوفوكليس أن يكون قد أهمل أسطورة ديونيسوس، مع أنها المنبع الأصلى للدراما وهي التي إستقى منها أيستخولوس بعض مسرحياته، وشق سوفوكليس طريقه الخاص حين إحتفاء ملموسا بأساطير

مسقط رأسه كولونوس والمنطقة التي عاش بها أى أتيكا بصفة عامة، ف حين لم يفعل ذلك أيسخولوس، إذ أهمل الأساطير التي تدور حول ثيسيوس وفايدرا وإيون وتيريوس وبروكريس على سبيل المثال. ونهل سوفوكليس موضوعات بعض مسرحياته من أساطير مدينة أرجوس مثل مغامرات بيرسيوس والعداوة الفاتلة بين أتريوس وثيستيس، وتناول كذلك أسطورة رحلة السفينة أرجو. وإذا عقدنا مقارنة بين أيسخولوس وسوفوكليس من حيث مصادرهما الملحمية والأسطورية لوجدنا أن سوفوكليس يتجنب كل ما هو فرق مستوى البشرية ويقترب من كل ما هو آدمى. لقد تحاشى الأساطير البدائية والغامضة وتلك التي تلعب فيها الألهة الدور الرئيسي، وكل تلك الأساطير هي التي ترعرعت فيها وتجلت عبقرية أيسخولوس. حقا أن بعض مسرحيات سوفوكليس مثل «نيوي» و«ثاميراس» و «تريبتوليموس» تعالج مشل مفذا النوع الأيسخولي من الأساطير، ولكنها قد تكون مسرحيات مبكرة في إنتاج سوفوكليس الذي تخلص بعد ذلك من تأثير رائده الكبير أيسخولوس.

وإذا كان بوسعنا بالنسبة لأيسخولوس أن نطلع على تطوره من بداية حيساته السرحية إلى نهايتها، بفضل حقيقة أن مسرحياته الباقية تنتمى إلى مراحل حيساته الختلفة، فإن موقفنا جد غتلف بالنسبة لسوفوكليس. لأن المسرحيات السبع التي وصلتنا منه تعود إلى فترة نضوجه، وتمثل جميعا نمطا واحدا من الكتابة السدرامية ذات المستوى الرفيع، ومن المؤكد أنه لو بقيت لنا بعض مسرحيات سسوفوكليس المبكرة لوجدنا فيها الكثير من السهات الأيسخولية في التأليف المسرحي، أى قلة في تعقيد الحدث ووفرة في عنصر السرد وغزارة في الغنائية. وهذا ما ينظهر حتى من الشذرات المبقية من المسرحيات التي لم تصلنا، أما في تلك التي وصلتنا كاملة فيبدو جليا التقدم الكبير الذي حققه الشاعر في فن عقد الحبكة الدرامية ذات البنية المكتملة والسليمة. وفي الواقع يمكننا أن نقول في شي مسن التعميم أن الحبكة الدرامية السوفوكلية تقف في منتصف المساقة بين بساطة أيسخولوس وتعقيد الحبكة الدرامي السوفوكلي بنظيره عند أيسخولوس بدا أكثر ثواء وتسوعا، إذ توسعت المساطير وتطورت بإضافة تفاصيل عديدة. وبينا بقيت الخطوط العريضة في هذه الأساطير وتطورت بإضافة تفاصيل عديدة. وبينا بقيت الخطوط العريضة في هذه الأساطير وتطورت بإضافة تفاصيل عديدة. وبينا بقيت الخطوط العريضة في هذه الأساطير كها هي عليه في الموروث الملحمي والأسطوري، فهان الصورة الكلية قد

تغيرت لأنها ملئت بمجموعة من الأحداث الجليدة، وكذا التقلبات غير المتوقعة كها نجد في التراجيديا الحديثة. يبد أن هناك فارقا رئيسيا هو أننا في المسرح الحديث ننجلب لتبع الحبكة بفضل عنصر التشويق الذي يغلني فينا الفضول لمعرفة ما سيحدث، لأن النتيجة بجهولة تماما ولا تعرف إلا بنهاية المسرحية. أما سوفوكليس فلا يتركنا نشك إلا قليلا فيا يتصل بالنهاية. ويبدو أنه يفضل كسب ثقة الجمهور من البداية ويعطيهم بعض المعلومات عن بجريات الأحداث، ويساعدهم على معرفة الكثير عن النهاية قبل وقوعها. وإذا أضفنا إلى ذلك أن مسرحياته وكذا مسرحيات الشعراء التراجيديين الآخرين - تقوم على الأساطير الشعبية والمعروفة للجميع، لأدركنا كيف أن إنتباه الجمهور لا ينصرف إلى عاولة تخمين النهاية، وإنما ولعلنا بللك نرد بطريقة غير مباشرة على دعاة البريختية الذين ينظنون أن جهور ولعلنا بللك نرد بطريقة غير مباشرة على دعاة البريختية الذين ينظنون أن جهور المسرح الإغريق كان ضحية الإيهام المسرحي بحيث بسدا وكأنسه منسوم تنسويا المعنى التحولات المفاجئة وإضافة بعض مغناطيسيا(٢٠٠٠). المهم أن سوفوكليس بإدخاله بعض التحولات المفاجئة وإضافة بعض الأحداث الفرعية الجديدة على الأساطير القديمة، لم يكن يهدف أساسا إلى الإبهار بل لإحداث الفرعية الجديدة على الأساطير القديمة، لم يكن يهدف أساسا إلى الإبهار بل لإحداث الفرعية الجديدة على الأساطير القديمة، لم يكن يهدف أساسا إلى الإبهار بل لإحداث التنوع في رسم الشخصية بتعريضها لختلف المواقف.

ويمكننا أن نعقد مقارنة في ذلك بين الشاعرين أيسخولوس وسوفوكليس وهما يصوران عودة أوريستيس من منفاه للإنتقام من أمه قاتلة أبيه. في «حاملات القرابين» لايسخولوس يعود أوريستيس إلى أرجوس، ويكشف عن نفسه لإليكترا وصويحباتها، وبعد ذلك لا يجد جديد حتى منتصف المسرحية تقريبا اللهم إلا التشجيع المتبادل بين إليكترا وأخيها ثم ينسحب أوريستيس المتنكر كأجنبي قادم من فوكيس، ويخدع كليتمنسترا بقصة ملفقة عن موته فتستقبله في القصر، في هذه الأثناء ترسل المربية لإحضار أيجيسئوس الذي يقتله أوريستيس عند دخوله القصر، فتندفع كليتمنسترا محاولة الهرب فيلاحقها أوريستيس، ويدور بينها حوار قصير ينتهي بقتلها، وتفتح أبواب القصر ليرى الجمهور أوريستيس واقفا إلى جوار الجنتين.

فلنرى ماذا أضاف سوقوكليس في مسرحيته (البكترا) من أحداث فرعية تـثرى الحدث الدرامي وتضيء جوانب مختلفة من الشخصيات الـتى تقـوم بهـذا الحــدث.

والإضافة الأولى تتمثل في إستحداث شخصيتي الخادم أي المربي المسن محيث يتبع ذلك فرصة تقديم مشهد قصير يظهر فيه جانب مهم من شخصية إليكترا وهبو جانب الحنان والود وحريسوثيميس وهي فتاة عادية تخاف الأعيال الجريئة ولا تقوى على تحمل مسئوليتها. فهي إذن تأتي هنا كالنقيض الشارح والمؤكد لشخصية أختها إليكترا المتميزة بالشجاعة والإقدام. وإستبدل سوفوكليس بالحيلة الأيسخولية البسيطة أي الأكذوبة الملفقة عن موت أوريستيس ثلاثة مشاهد قوية ومؤثرة. فأولا هنالك المشهد الذي تروى فيه قصة موت أوريستيس لكليتمنسترا وإليكترا، مما يحدث نوعين متناقضين من رد الفعل وهذا ما سبق أن تناولناه بالدراسة. وبعد ذلك يأتي المشهد الثاني الذي تعبر فيه حريسوثيميس عن آمالها لأختها وتكتشف أنها آمال بلا أساس. أما المشهد الثالث فيأتي عندما يدخل أوريستيس المتنكر ويسلم وعاء الرماد إلى إليكترا فتسلم نفسها لحزن بالغ، ينقلب على الفور إلى فرح شديد عندما يتحرك أوريستيس متأثرا بجزنها ويكشف لها عن حقيقته.

وعنصر جديد أضافه سوفوكليس وهو الجدل الذى دار بين الأم وإبنتها حيث وجدت فيه إليكترا فرصة للتنفيس عن ما كبتته فى نفسها من مشاعر الحقسد والإزدراء إزاء خيانة كليتمنسترا وغدرها، ولعله من الواضح أن سوفوكليس بمثل هذه الإضافات قد إستطاع أن يقرب أحداث المسرحية من مستوى البشرية بعواطفها المتضاربة ونوازعها المتناقضة والتى تتوالى فى مشاهد متتبابعة وسريعة. وكل ذلك يحدث دون أن يخنى عنا سوفوكليس طبيعة النهاية المحتومة التى تتجه إليها الأحداث.

بيد أن ثراء المسرحيات السوفوكلية لم يفقدها بساطتها، فحبكة كل منها ذات هدف مرصود وتتمتع بوحدة درامية ملموسة. تجتمع كل العناصر على السير فى نفس الإتجاه وتكثيف إنتباه الجمهور من البداية إلى النهاية على الحدث الدرامي السذى يدور حول شخصية رئيسية ومبدأ أخلاقي واحد. أما ما عدا ذلك فياتي في المرتبة الثانية كشيء ثانوى. فالشخصيات الصغرى تدور في فلك الشخصية الرئيسية، بسل إن وجودها أصلا يستهدف تعميق ملامح هذه الشخصية المحورية، وبالتالي تاكيد المغزى المأساوى في معاناتها. ولا يسمح سوفوكليس بأن تشغلنا أية أمسور جمانبية أو تعمينا رؤيتنا للنتيجة الأساسية ولاحتى للدائع الرئيسي للكتابة المسرحية، في تعمينا رؤيتنا للنتيجة الأساسية ولاحتى للدائع الرئيسي للكتابة المسرحية، في

مسرحية وإليكتراء على سبيل المثال، ومع كثرة الإضافات وغزارة التفاصيل التي احدثها سوفوكليس، تبق وحدة الحدث الدرامى واضحة ويبق الهدف الرئيسى بارزا وهو عدالة الانتقام من أيجيسئوس وكليتمنسترا، وتبق شخصية واحدة هى الاكثر ظهورا وتأثيرا أى إليكترا، حتى أن الشخصيات الاخرى تأن وتذهب أو تسدخل وتخرج بينا تظل إليكترا فى معظم الوقت واقفة أمسامنا على المسرح، تونب هدا وتغضب من ذلك، تياس وتحزن، تحب وتفرح، وبذا تظل هى المسيطرة على المشهد من أول المسرحية إلى آخرها. وتلك هسى السسمة السرئيسية فى كل مسرحيات سوفوكليس مع تفاوت فى الدرجة أحيانا. وبالإضافة إلى ذلك يبدو تطور الأحداث فى مسرحه طبيعيا ومباشرا، فلا شيء يحدث دون سبب منطق أو تبرير درامسى كاف، بل يبذل المؤلف مزيدا من العناية لتبرير دخول وخروج المثلين، كها أنه يتجنب الأفعال العنيفة أو غير المحتملة. وعرف عن سوفوكليس وبراعته فى التأليف أنه يعقد العقدة الدرامية ويحبكها حبكة جيدة، بحيث أنها تحل نفسها بنفسها أى بعمورة طبيعية دون تعسف، فيا عدا مسرحية «فيلوكتيتيس» التي جا فيها إلى تدخل بعمورة طبيعية دون تعسف، فيا عدا مسرحية «فيلوكتيتيس» التي جا فيها إلى تدخل بعمورة طبيعية دون تعسف، فيا عدا مسرحية «فيلوكتيتيس» التي جا فيها إلى تدخل الحي خارجى خل عقدتها، وهذا ما سنعود إليه فى حينه.

يعتنى سونوكليس بالأحداث الأسطورية التى يعرضها على المساهد فى مسرحياته ويحاول جاهدا أن يجعلها مقبولة ومعقولة. أما ما يسبق بداية الحدث الدرامى ويقع خارج إطاره فلا يبذل الشاعر نفس العناية إزاءه، بل يقبله حتى لو كانت بعض أحداثه غير معقولة. فمثلا أسطورة أوديب تتضمن بعض الأحداث التى لا يمكن تصديقها إن حكمنا العقل والمنطق، ولا يحاول سوفوكليس نفسه أن يبررها أو يبسطها، ويقبل بها دون أن يعدلها ما دامت تقع قبل بداية الحدث السدرامى فى مسرحية وأوديب ملكا». ولكن ما أن تبدأ المسرحية وتتوالى مشاهدها حتى يجد المتفرج نفسه وهو يتابعها بشغف، دون أن يشغله التساؤل حول الأحداث غير المعقولة التى سبقت هذا الحدث الدرامى المعقول. وهكذا أفلح سوفوكليس فيا فشل المعقولة التى سبقت هذا الحدث الدرامى المعقول. وهكذا أفلح سوفوكليس فيا فشل فيه المحدثون والماصرون عمن قلدوه أو عارضوه فى هذه المسرحية موضوع حديثنا، فيه المحدثون واندريه جيد وتوفيق الحكيم (٢٠٠) وغيرهم. لقد حاولوا أن يعطوا تبريرا عقلانيا لأحداث الأسطورة التى وقعت قبل بداية المسرحية، فلم يحققوا شيئا

سوى أنهم لفتوا أنظار الجمهور لمثل هذه الوقائع الأسطورية التي لا تقبل التصديق.

وأعطى سوفوكليس لنفسه حرية واسعة فى وصفه للأحداث التى تقع خارج نطاق المشهد المعروض بطريق السرد. فهذا ما فعله أيضا فى مسرحية «بنات تراخيس» حيث يتحدث عن رحلة يومين على أنها وقعت فى ظرف بضع ساعات. وفى مسرحية «أنتيجوف» يذهب كريون لينهى مراسم دفن بولينيكيس، بدلا مسن الإسراع لإنقاذ حياة أنتيجوف نفسها كها يستوجب المبدأ القائل بان الحسى أولى بالإسعاف من الميت. ولكن مثل هذا التسيب فى ربط الأحداث التى لا نشاهدها على المسرح أمامنا، أى تقع خارج نطاق الحدث الدرامى نفسه يعد أمرا عاديا فى التراجيديا الإغريقية.

وجدير بالإشارة أن سوفوكليس الذي أضاف الممثل الثالث ووسع حجم الحوار الدرامي لم يستغن تماما عن تقنية السرد الملحمي. ذلك أنه عنصر من عناصر الموروث الشعرى الذي سيظل موجودا في المسرح وحتى نهاية تطوره. ولكن هسذا العنصر يتخذ في مسرح سوفوكليس الشكل النهائي الذي سيثبت عليه، ونعني أنه سيقتصر على دور الرسول الذي يأتي دائما إلى المشهد ليصف لنا الكارثة التي وقعت خارجه والتي لا يمكن بالطبع تقديمها على المسرح. هذا ما يحدث في «أوديب ملكا» و «أنتيجوني» و «بنات تراخيس». أما في المسرحيات واقديب في كولونوس» و «أنتيجوني» و «بنات تراخيس». أما في المسرحيات الثلاث الأخرى «أياس» و «فيلوكتيتيس» و «إليكترا» فإن عنصر السرد يعسكس الأسلوب الأيسخولي القديم. المهم هو أن نعرف حقيقة أن تقنية السرد الملحمي كانت مفضلة لذي الجمهور، بدليل أن بعض المسرحيات كان يمكن أن تستغني عنها حمن حيث الحبكة الدرامية ولكن المؤلف حرص على وجودها.

ويقول معظم النقاد أن سوفوكليس لا يحفل كثيرا بالتأثير البصرى، لأنه بخاطب العقل لا العين، ويفضل التجويد فى رسم الشخصيات على عرض مشاهد مؤثرة أو بالأحرى تبهر الأنظار. بيد أن هناك بعض المشاهد السوفوكلية تفوق فى تأثيرها أية مشاهد أخرى لدى أى كاتب، ومثال ذلك إكتشاف أيجيستوس لجشة كليتمنسترا («إليكترا» أبيات ١٤٥٨ - ١٧٤٨). كما أن رسم الحركة المسرحية - كما يفهم من المشاهد ـ ينهض دليلا على تمتعه بقدرة تشكيلية فائقة. وأفضل ما يستشهد به هنا

هو المشهد الختامي في مسرحية (أياس). في منتصف المكان يرقد البطل الهمام أياس مسجى، ويجواره تركع الشخصيات الصامتة أي زوجته وإبنه، وعن يمين وشمال يقف تيوكروس ومينيلاوس الغاضبان والمتجادلان في عنف حول قضية الدفن. إنه لمشهد راثع حقا تتوسطه مجموعة صامتة تلتف حول جثة هامدة ومن حولهم يتجادل المتجادلون في صوت عال وضوضاء صاخبة.

وإذا كنا قد لاحظنا تطويرا ملموسا في دور الجوقة عند أيسمخولوس فيا بين «المستجيرات» و «الأوريستيا»، فإن الجوقة في مسرح سوفوكليس الناضب تتميز بعدم وجود مثل هذا التغير من مسرحية إلى أخرى. لقد أصبح دورها عند سوفوكليس - أو على الأقل في مسرحياته الباقية ـ ثابتا ومحددا لـه معـالمه الـواضحة والمستديمة، بميث يمكن إعتبارها الأنموذج الأكمل للجوقة في المسرح التراجيدي الإغريقي بسرمته، وهذا ما يعجب به أرسطو نفسه (٥٨). لقد تقلص حجم الجوقة من حيث الطول ولم تعد تلعب دور البطولة، بل ولم يعد إشبتراكها في الحدث الدرامي يدؤدي إلى تغييرات جوهرية، وإن كانت في «أوديب في كولونوس» قد حاولت منع قسموة كريون، وساعدت في «فيلوكتيتيس، على إنجلح حيل أوديسيوس، ولكن أين هذا مما تفعله الجوقة في «المستجيرات» أو حتى في «الصافحات» الأيسخولوس؟. ولقد ترتب على ذلك أن أغاف الجوقة عند مسوفوكليس لا تعكس الإنفعال الشمخصي العنيف بل التفكير العميق. فهي لا تندفع في هلع هستيري قبط كها حدث في «السبعة ضد طيبة» عند أيسخولوس. وهي لا تصل إلى حد الياس التام كما همو الحال في « الفرس » الأيسخولية ، ولا تتورط في أعمال الانتقام كما في « الصافحات » لنفس هذا الشاعر الأقدم. لقد إبتعدت الجوقة السوفوكلية بعض الشيء عن بـؤرة العواطف والأزمات في الحدث الدرامي، وإحتلت مركزا أقبرب إلى الـوسيط الحـايد الذي يحافظ على التوازن بين مختلف الإتجاهات والنزعات في هذا الحدث.

وتبدو الجوقة السوفوكلية وكأنها تلعب دورا مزدوجا. فهى بطبيعتها وطبيعة الدور الذي تقوم به فى الحوار تبدو كأحد الممثلين، لأنها من هذا الجانب تسؤدى دورا يختلف بعض الشيء عن الأغاف التي تغنيها والتي بالقطع لها وظيفة أخرى. ومشل هذا التباين بين شق وظيفة الجوقة أى الجزء الحوارى والجزء الغنائى فى دورها.

يمكن أن يكون من تأثير أيسخولوس نفسه، بيد أن سوفوكليس قبد عمقه وأبرزه كشي متعمد، فالجوقة السوفوكلية المشاركة فى الحوار تمثل الإنسان العادى فى مقابل الكائنات البطولية التي يلعب الممثلون الاخرون أدوارها، فهمي إذن جوقة لا أشر للمثالية فيها، إذ تجمع نقاط الفيعف جنبا إلى جنب مع نقاط التألق فى شخصية الإنسان الذي يظل مع ذلك مواطنا محترما، والجوقة السوفوكلية لا تحاول أن تنظهر بطهر من يتمتع بحكمة فاتقة أو بعد النظر الخارق أو نفاذ البصيرة، ومشل هده الجوقة بكن أن تقع فى الاخطاء ومن السهل على الآخرين خداعها، كما فعل أياس عندما تظاهر بالندم فى السرحية المساة بإسمه (بيت ١٩٣٣ وما يليه)، وكما إستطاعت ديانيرا أن تحصل على تأييد الجوقة لخطتها القاتلة فى «بنسانت تسراخيس» (أبيسات ديانيرا أن تحصل على تأييد الجوقة لخطتها القاتلة فى «بنسانت تسراخيس» (أبيسات دفيلوكتينيس» (أبيسات ٥٠٠ من ١٩٠٥)، وتتورط الجوقة نفسها أحيانا فى بعض الحيل الخبيثة، كما حدث فى «فيلوكتينيس» (أبيسات ٥٠ من ١٩٠٥) حيث تحث نيوبتوليموس على خداع البطل الذي تحمل المسرحية إسمه عنوانا.

بيد أن الجوقة السوفوكلية بصفة عامة ورعة، مؤمنة بالالهة وتخشى غضبهم وتحض على الإعتدال والتقوى، فهى تستخلص الحكمة من كبرياء وعنجهية كريون في «انتيجون» (أبيات ١٣٤٨ ـ ١٣٥٣)، وهى غلصة للاصدقاء وتتعاطف معهم دون أن تتخلى عن الحذر والحيطة التي تتميز بها، والجبوقة السوفوكلية لا تنكف عسن تبجيل السلطة الحاكمة، حتى أنها تردد في مواساة إليكترا في المسرحية التي اخدلت عنوانها من إسم هذه البطلة (أبيات ٣١٠ ـ ٣١٤) قبل أن تساكد مسن غيساب عنوانها من إسم هذه البوقة في مسرحية «أنتيجون» تؤيد البطلة من أعهاقها إلا أنها لا تقول ذلك علانية (أبيات ٤٠٥ ـ ٩٠٥)، بل تنهى عن غالفة القوانين حتى ولو كان الهدف هو أسمى الغايات، وتقول هذه الجوقة في نفس المسرحية (أبيات ٢٧٨ .. ٤٠٤): «قد تكون مثل هذه البطولة جديرة بالثناء، ولكن الحكام أحتى بالطاعة والولاء»، ومع ذلك فالجوقة السوفوكلية كثيرا ما تظهر مذبذبة تشائر بسهولة وتغير مواقفها بناء على كلمات آخر المتحدثين، فهسى لا تصر على مسوقف معسين لهسا ولا تتخذ لنفسها رأيا ثابتا، وغاية ما تهدف إليه الجوقة السوفوكلية همى أن تهدئ المواقف العنيفة وأن تصل إلى حلول توفيقية، وكثيرا ما تقول ما معناه أن كلا من

الجانبين على حق أو أن على كل جانب أن يتعلم من الآخر ويتنازل بعض الشي.

وإذا أردنا أن نضرب مثلا على الدور المزدوج للجوقة فلن نجد أفضل بما يحدث في مسرحية الميكترا، فبعد أن يست البطلة من عودة أخيها أوريستيس عرضت على أختها خريسوثيميس أن تتعاون معها على القيام بعملية الإنتقام إعتادا على نفسيها، فترتعد خريسوثيميس لمجرد هذا العرض الجوىء، لأنها تفضل العيش فى تواضع وأمان على الطموح في تحقيق الأعجاد، وتتوسل إلى إليكترا أن تخضع لحكم الضرورة، وفي البداية تنضم الجوقة لهذه التوسلات مؤكدة أن الحكة والحذر هما خير ما يتمتم به الإنسان من مزايا (أبيات ١٠١٥ - ١٠١٦). ولكن ما أن تنصرف الاختان وتشرع الجوقة في الغناء حتى نكتشف أنها قد غيرت من نغمة الحديث وعدلت من موقفها، فهي تنحى باللائمة على خريسوثيميس على أساس أنها تهمل ذكرى أبيها المقتول غدرا، وتثنى الجوقة على إليكترا لإخلاصها واستعدادها للتضحية بغسها في سبيل تحقيق ما تقضى به عدالة الساء (أبيات ١٠٩٧ - ١٠٩٧).

وقد يكون صحيحا القول بأن الجوقة في المسرح الإغريق تشكل عبئا ثقيلا على كاهل الشعراء المؤلفين بصفة عامة. بيد أننا في هذه الحالة لن نجد شاعرا قسد إستطاع أن يتغلب على هذه العقبة بنجلح ومهارة مشل سسوفوكليس، فالجوقة في مسرحه تلوب في خضم العناصر الدرامية الأخرى، على نحو لا يكون على حساب الجانب المأساوى للمسرحية بل يزيده جمالا وسحرا. فهى في الأجزاء الحوارية تلعب دور النقيض الشارح للأبطال، فبضعفها تؤكد عظمتهم وبتذبذبها تئبت حزمهم وحسمهم. أما أغانيها فهى نغيات جادة ووقورة تأتى كلوحات استعراضية جميلة بين مشاهد الإنفعال والعنف. وهى بطولها المتقلص لا تعرقل سير الأحداث بل تضيق جوا غنائيا عمنا على المسرحية كلها، ولا يسعنا في نهاية حديثنا عسن الجوقة السوفوكلية إلا أن نشير إلى إعجاب أرسطو بها إذ قال «ينبغسي على الجوقة أن تلعب دورا كدور أحد المثلين، وأن تشكل جزءًا من الكل وتشترك في الحدث كما عند يوريبيديس، (١٩٥).

لقد إستهدف سوفوكليس بالأساس أن ينزل بالتراجيديا من علياء الألسوهية والبطولة إلى المستوى البشرى الذى يظل مع ذلك مثاليا وفخها. وتحقق هذا الهدف

السوفوكلي على نحو ملموس في مسرحياته الباقية، التي نجدها وقد إستبدلت بالعظمة الأيسخولية الرهيبة رشاقة جيلة وقريبة من قلوب الناس ومستواهم. ولم تعد القضايا العظمى حول الدين والأخلاقيات تعوق إهتام الجمهور أو تشغلهمه عسن متابعة أحداث القصة الممثلة أمامهم. وهذا لا يعنى أن جهور سوفوكليس فاقد الدوعى -كها يزعم البريختبون المحدثون (٢٠٠ - وكل ما حدث هو أن القضايا التي إحتلت مركز الصدارة في مسرح أيسخولوس إنتقلت إلى خلفية الصورة عند سوفوكليس، وتقلمت الشخصيات الأدمية لتشغل مركز الدائرة وهي واضحة المعالم محددة الملامح وحادة التأثير. ولأول مرة أصبحت الطبيعة البشرية بكل إنفعالاتها وعواطفها وصراعاتها هي الهدف الرئيسي والموضوع الأساسي للكتابة الدرامية. حقا إن شخصيات سوفوكليس الدرامية قد إحتفظت بالرشاقة والعظمة البطوليين الهومريين، ولكنها في نفس الوقت إقتربت من العواطف الإنسانية ونقاط الضعف الآدمية. ولعسل ذلك يبدو أكثر وضوحا لو وضعنا هذه الشخصيات السوفوكلية في مقابل شخصيات أيسـخولوس الذين بشبهون, سلالة العمالقة وينتمون إلى جنس بـروميثيوس. وهــذا أمـر كان لـــه إنعكاسه الملحوظ في اللغة المستخلمة عند كل من الشاعرين. فلغة أيسخولوس -كما رأينا - تتميز بفخامة علوية، أما لغة سوفوكليس - التي سنتعرض لها بعد قليل - فتجمع بين القوة والجهال، البساطة والسمو في آن واحد.

هكذا إنتقل مركز الثقل في مسرح سوفوكليس من قضايا الدين والأخلاق، التي شغلت أيسخولوس كثيرا، إلى قضايا الطبيعة البشرية نفسها. ومن ثم فإن بنية المسرحية السوفوكلية وحبكتها وترتيب مشاهدها أصبحت كلها في خدمة هدف رئيسي واحد هو رسم الشخصية (ethopoiesis). وهو مجال تفوق فيه سوفوكليس على غيره من شعراء التراجيديا. حقا إن سوفوكليس لم يفلح في تقديم شخصية يتملكها هذيان رباني كها في كاسندرا أيسخولوس، ولا أخرى تسيطر عليها روح الغيرة الفتاكة كها في ميديايوريبيديس. ولكنه برع في رسم الصورة البشرية بدقة متناهية، محللا الدوافع الرئيسية لكل شخصية، ومتعمقا في روح الإنسان وقلبه على نحو من الجهال لم يسبق له مثيل. وبلغ من براعة سوفوكليس في هذا الميدان أنه يستطيع تصوير شخصية ما تصويرا كاملا في بيت واحد من الشعر. ولذا نجد مسرحياته مليثة بعبارات موجزة بديعة ومفعمة بالكثير من المعاني والغزير من الصور، التي تكشف

النقاب عن مكنون الشخصية منذ النظرة الأولى. وجدير بالذكر أن مشل هذه العبارات الحكمة والبليغة - كتلك التي يحفل بها مسرح سينيكا وشكسبير - تستعصى في كثير من الأحيان على الترجمة.

وتعكس مسرحيات سوفوكليس السعة والعمق في خبرة المؤلف بالطبيعة الادمية. فهو يقدم نماذج بشرية كثيرة كما يخلق نماذج أخرى جديدة. حتى أننا من النادر أن نلاحظ تكرارا في شخصياته. حقا إن شخصيتي خريسوثيميس وإسميني تكادان أن تكونا أنموذجا واحدا، ولكن ذلك لا يحدث مرة أخرى في مسرح سوفوكليس. فحتى عندما يقدم نفس الشخصية في مسرحيتين أو أكثر، نجده يغير فيها ويعدل على لحو جدرى. فكريون عنده يظهر في ثلاث مسرحيات وفي كل مرة يتمتم بشخصية غالفة للاخرى، فقي داوديب في كولونوس لا نجد كريون هذا وغدا شريرا، غليظ القلب. إذ عندما يرفض أوديب في كولونوس لا نجد كريون هذا والخبث بحيث بحاول حرمان إذ عندما يرفض أوديب مقترحاته، يبدى مشاعر الحقد والخبث بحيث بحاول حرمان مدا الملك الأعمى الشريد من بنتيه، أما في دانتيجونى فنجد كريون متعصبا دون أن يعدم بعض الصفات الطيبة، فهو يقدس القوانين الصارمة للدولة، بل إنه يعتبر مركزه الاجتاعي والسياسي كرجل دولة متزمت، ولا يستوعب المغزى البطولي موقف أنتيجولى. إنه يخشي أن يظهر بمظهر الضعيف أمام إمراة. أما في داوديب لمؤقف أنتيجولى. إنه يخشي أن يظهر بمظهر الضعيف أمام إمراة. أما في داوديب الكارثة لا يشمت في غريمه ويبذل أقصى ما يستطيع في سبيل أن يخفف عنه وطأة ما حدث.

يقع تركيز سوفوكليس على الإنسان، ولكن الإنسان عنده يظهر في صورة محسنة ومثالية. فبرغم أنه إبتعد عن الفخامة المبالغ فيها عند ايسخولوس، لم ينزل إلى حد الواقعية التي سنجدها بعد ذلك عند يـوريبيديس، فسوفوكليس مثـل الفنـانين الإغريق قدم نسخة للإنسان تشبه الأصل ولكنها أجمل، وشخصيات سوفوكليس شخصيات آدمية تعانى من الإنفعالات والعواطف العادية، ولكنها لازالت تحتفظ بمسحة شفافة من عظمة البطولة الملحمية القديمة، عما يبعدهم بالطبع عن كل معروضيع وخسيس، قلما نجد وغدا في مسرح سوفوكليس، فكريون في «أوديب في كولونوس» يمثل إستثناء وحيدا ولم يتكرر، وحـتى الشخصيات الخبيشة عنـد

سوفوكليس تتمتع ببعض الملامح المضيئة. إذ أن رذائلهم لا تتعدى حدة الغضب أو الميل للإنتقام أو الإسراف فى الطموح، ولكنها لاتصل قط إلى الدناءة أو الجسبن المرذول. ولقد أخبرنا أرسطو أنه نقل عن سوفوكليس نفسه القول بأنه «يرسم البشركما ينبغى أن يكونوا، أما يورييديس فيصورهم كما هم (فى الواقع)(١١)».

لقد لاحظنا من قبل أن أيسخولوس الشاعر الدرامي يقف في ظل أيسخولوس المعلم الأخلاق، بمعنى أن الحقائق الدينية والحكم الأخلاقية المستخلصة من الأساطير تؤكد وتبرز على نحو قد يعوق تطور الحدث الدرامي نفسه في كثير من الأحيان. أما عند سوفوكليس فقد تبادل هذان الجانبان للمسرح المكانة والموقع فيا بينهما، أى أن الأولوية صارت للحبكة الدرامية دون أن يـؤدى ذلك إلى تعتيم المحتــوى الفـــكرى للعمل الفني، أو يصيبه بالتسطيح والتعميم. فليست مسرحيات سوفوكليس مجسرد لوحات مرسومة بعناية من حيث الشكل وخالية من حيث المفرى الأخلاق. فإنفعالات وآلام البشرية مجسدة في هذه اللوحات مقترنة بقوانين العدالة والنسظام الإلهى الخالد. يكمن في خلفية الصورة السوفوكلية مسار الأقدار الغامض وطرقها الملتوية وتقلباتها الفجائية. وعندما توضع أعمال البشر بين عناصر هذه الصورة لابد من أن تكتسب فخامة وتأثيرا غير عاديين. ومع أن الهدف الأخلاق في مسرحيات سوفوكليس ليس عريضا بنفس الدرجة التي هو عليها عند أيسخولوس، إلا أنسه لا يبدو طفيليا في إطار مسرح سوفوكليس. وإذا إعتبرناه ثانويا علينا أن نعرف أن ذلك مرسوم بعناية من قبل الشاعر، الذي أراده أن يكون ضمنيا وليس سافرًا أو مؤكدا. صفوة القول أن المضمون الفكرى والأخلاق يصبغ المسرحية السوفوكلية ككل بتأثير غير مرئى ولكنه محسوس،

ولعله من المفهوم ضمنا أن الوصول إلى إستخلاص موقف سوفوكليس الحقيق من الدين والأخلاق ليس أمرا سهلا، بل كان ولا يزال مثار جدال مستمر وخلاف حاد بين النقاد. ولكنه على أية حال لا يرى فى الأساطير الإغريقية حقائق مسلم بها، وإنما مجرد تراث قصصى تصويرى وتقليدى. حقا إنه يعامل هذه الأساطير بكل إحترام ويتحدث عن الآلهة بكل ورع، فهذه الآلهة هى التى لا تنزال تدير وتوجه مصائر البشر. فنبؤة أبوللو هى التى تنبأت بمصائب لايوس وأوديب، وهمى التى

حثت أوريستيس على الإنتقام. والربة أثينة هي التي دبـرت خـطة سـقوط أيــاس. ولا يترك سوفوكليس أية فرصة تتاح له لكى يؤكد طقوس العبادة التقليدية، بل يشيد بمدينة أثينا لأنها تعرف أكثر من غيرها كيف تكرم الآلهة بالطقوس الواجبة ( أوديب في كولونوس ) أبيات ١٠٠٦ - ١٠٠٧). ومع ذلك فإن الإنطباع العام الذى نخرج به يختلف تماما عن إنطباعنا بالنسبة لمسرح أيسخولوس. فسوفوكليس يبدو أنضج وأعمق عقيدة من الرجل العادى البسيط المتعبد بالطقوس والصلوات. ومع أن سوفوكليس يحترم مثل هذه العبادات والصلوات ولا يخدشها إلا أنسه يتخطاها. ويشترك سوفوكليس مع أيسخولوس في الإعتقاد بأن الكون يخضع لقوانين إلهية أبدية، لم تخلق أمس ولا اليوم بل هي موجودة في كل زمان ومكان دون أن يعرف الإنسان متى جاءت بالضبط. ( انتيجون ، أبيات ٤٥٣ - ٤٥٧). إنها قوانين «مولودة في أعالى السهاء، ولم تضعها أية سلالة بشرية، ولن يجرها النسيان قط إلى النوم، ( اوديب ملكا ، أبيات ٨٦٥ - ٨٧٠). وترادف هذه القوانين كلمات مثل العدالة والنظام وكذا «الطهارة الخاشعة قولا وفعلا» (« أنتيجون » بيت ٤٥١، «أوديب في كولونوس» ببت ١٣٨٧). ولم تنقش هذه القوانين على صخر أو حجر ا بل على قلوب البشر وفي ضمائر الناس (« أنتيجوني » بيت على على البشر وفي ضمائر الناس nomina). ولذلك فهي تكشف للبعض وتحجب عن الآخرين. انتيجون مثلا تعرفها وتستوعبها، أما كربون فهم أصم لايسمع نصائحها. وغالبا ما تصطدم هذه القوانين السهاوية غير المكتوبة بقوانين البشر الموضوعة، وبالطبع تخرج الأولى دائمًا منتصرة. أما الذي يعصى أمرها مثل كربون فيعرف ولو بعد فوات الآوان أنه «من الأفضل السير على نهج القوانين التي وضعتها السهاء إلى النهاية، ( أنتيخون، بيت "" (1116 - 1117). ("T)

وجنبا إلى جنب مع هذه القوانين غير المكتوبة توجد قوة أخرى علوية تدير الكون. إنه زيوس الذى يبدو أحيانا عند سوفوكليس فى صورته التقليدية، وأحيانا أخرى يكتسب عنده صفات جديدة. وفى كلتا الحالتين فإنه هو زيوس الذى يشرف على تنفيذ قوانين السياء وبصرف العدالة، وينزل العقاب بالمارقين. فالآلهة قد تمهل ولكنها لا تهمل قط إنزال أشد العقاب بالمجرمين الذين يهجرون ما هو إلهسى إلى ما هو شرير («أوديب فى كولونوس» أبيات ١٥٣٦ – ١٥٣٧). ويلتق سوفوكليس

فى ذلك مع أيسخولوس، وإن كان أقل منه تفاؤلا بشأن مصير الإنسان، ذلك أن البرئ عند سوفوكليس لا يعنى دائما من المأساة، بل ولا يجد الشواب المناسب ولا تحميه براءته من المعاناة وسوء الحظ الذى كثيرا ما يصيب من لا ذنب له. ها هى انتيجونى تعانى مر المعاناة لأنها أطاعت قوانين الساء وخالفت قوانين الأرض. وأوديب دفع ثمنا باهظا لذنوب لم يكن هو المسئول عنها مسئولية كاملة. ويمكن أن نضيف إلى هذين المثلين أمثلة أحرى كفيلوكتيتيس وديانيرا،

قد يبدو من حديثنا هذا وللوهلة الأولى أن سوفوكليس يؤكد ما سبق أن قال به أيسخولوس أي توارث اللعنة. بيد أن موقف سوفوكليس ليس كذلك قط. حقا إنه يعترف بوجود المعاناة بلا ذنب، ولكنه لا يحاول التوفيق بين هذه الحقيقة المرة وفكرة العدالة السياوية، وهذا ما شغل أيسمخولوس بالدرجة الأولى. أمما عنمد سوفوكليس فإنه ينبغى القبول بفكرة المعاناة أحيانا بلا ذنب كجزء من نظام الكون الذى لا يمكن للإنسان الوصول إلى كنه قوانينه. فضلا عن أن هنده القوانين غامضة بطبعها يجب ألا ننسى أن الإله إذا أخفى شيئا لا يستطيع الإنسان مها كان أن يكتشفه، وإن بحث طول عمره (شــذرة ٨٣٣). فقـدر الإنسسان أن يــواجه ما لا يعرفه أو ما هو غير مؤكد. وما الناس إلا أشباح وظلال تنقضي ساعات إزدهارهم بسرعة هائلة، وتتساقط أعهارهم بسهولة تساقط أوراق الشبجر، ومن الحمق التدبير للغد البعيد (ا بنات تراخيس ، بيت ٤٩٣). ومع ذلك فعالم سيوفوكلبس تحكمه وتسيره قوانين إلهية، ولو أنه من العسير على الإنسان تفسير هــذه القــوانين، وما عليه إلا أن يقدسها، فهذا أفضل ما يمكن أن يعملم («فيلموكتيتيس» بيت ١٤٤٠). أي أن ما يفيد الإنسان بحق في عالم سوفوكليس هو الخشوع للالهة، والإعتدال في العيش، والتواضع. تقول الربة أثينة لأوديسيوس في مسرحية «أباس» (أبيات ١٢٧ - ١٣٣) قمن الآن فصاعدا لا تفه بأي كلمة نابية تسيء للظفة، ولا تزهو بنفسك، ولو بلغت من القوة شأوا عظيا أو جمعت من الثروة شيئا كثيرا. فيوم واحد فقط يكني لقلب السعادة الآدمية رأسا على عقب. والألهة تحب المعتدلين وتبغض فاعلى الشره.

يقول أياس سوفوكليس دكل يوم من أيام حياتنا لا يفعل شيئا سوى أنه يقربنا

من ماتنا » («أياس» بيت ٤٧٣). وتقول الجوقة في «أوديب ملكا» (أبيات ١١٨٦ - ١١٨٦) «ليست الحياة سوى ظلال، وما أن يبدو الإنسان سعيدا حتى يهوى (إلى الشقاء)». والجوقة هي التي تقول أيضا في «أوديب في كولونوس» (أبيات ١٢١٥ وما يليه) «من الأفضل أن لا يكون الإنسان قد ولد قط، أما إذا حدث وولد فلا خير يبق له سوى أن يرحل بأقصى سرعة ممكنة عائدا إلى حيث كان قد جاء». ويتخذ بعض النقاد من هذه الأقسوال دليسلا على أن تشاؤم سوفوكليس كان كاملا، وهو أمر لا يتفق مع ما عرف عن حياة سوفوكليس وطباعه، ولاسيا تحليه بروح السكينة وتمتعه بالسعادة في حياته ومماته كما سبق أن ألحنا. بل إن أبطاله - لاسيا أياس وأنتيجون - يذهبون إلى الموت باختيارهم. ويغض النظر عن الأسي والأسف الشديدين اللذين يصاحبان هذا الموت فإن هؤلاء وبغض النظر عن الأسي والأسف الشديدين اللذين يصاحبان هذا الموت فإن هؤلاء الأبطال يودعون الحياة والطبيعة من حولهم وداع العشاق.

ولعل السخرية - أو المفارقة - التراجيدية وسيلة شائعة فى الأدب المسرحى بعامة. وهى فى العادة تنجم عن أن كارثة ما على وشك الوقوع ويعرفها الجمهور أو يتنبأ بها ويتوقعها، بينا بعض شخصيات المسرحية أو كلهم لا يدركون شيئا عنها. وفى مثل هذا الموقف يكتسب الحوار الدائر بين الممثلين إزدواجية مشيرة، إذ يصبح له معنيان أحدهما ظاهر أو خارجى يتعامل به الممثلون ويتصرفون على هديه وهو المعنى الخاطئ. أما الآخر فهو المعنى الخقى أو الداخلى الذى يفطن إليه النظارة ويستشفونه من بين السطور وما وراء الكلمات. ولقد إزدهر هذا الأسلوب الساخر فى المسرح الإغريقي التراجيدي، ومساعد على ذلك قيام هذا الأسلوب موضوعات أسطورية معروفة لدى جمهور المتفرجين. إذ سمهل ذلك على المؤلف أن يستغل الرموز والإيجاءات أروع إستغلال. بيد أن سوفوكليس قد بز جميع شعراء التراجيديا الإغريق فى روعة وطرافة السخرية أو المفارقة التراجيدية الـتى سادت مسرحه وأصبحت سمة بميزة له.

وهناك نوع من السخرية المتعمدة والمكشوفة، كأن تستقبل كليتمنسترا أيسخولوس زوجها أجامنون العائد بعد غياب طويل بالترحاب، بينا هي في الواقع تقوده إلى حتفه، بل ستغتاله هي نفسها وبعون من عشيقها. تقول كليتمنسترا عندما تأمر بان

يفرش طريقه بالبساط الأحر إن «العدالة قد قادته إلى منزله بعد أن كان الأصل في عودته مفقودا» (أيسخولوس «أجاعنون» أبيات ٩١٠ – ٩١٣). وهي بهذا القول قد أعطتنا الدرس المستفاد من الموقف كله، وهيو درس يشمل أيضها المفارقة التراجيدية المقصودة أو المستهدفة أصلا. وقد نجد مثل هذا النوع مين المفارقات التراجيدية في مسرح سوفوكليس، بيد أنه يضني عليه مسحة من الغموض والتعقيد بحيث لا يكون المشاهد - والمثل أحيانا - على يقين من المعنى المقصود. فعندما قتلت كليتمنسترا في ميسرحية «إليكترا» وعاد أيجيسئوس منتشيا بعد أن سمع أنباء موت أوريستيس - وهي أنباء ملفقة - يبدخل القصر ويسرى جشة على الأرض. فيفرح ظنا منه أنها جثة أوريستيس، بينا هي في السواقع جشة عشيقته الحبيبة فيفرح ظنا منه أنها جثة أوريستيس نفسه، وعلينا أن نتصور مدى السخرية في الحوار اللي يدور بينه وين إليكترا،

تميزت المفارقات التراجيدية السوفوكلية بالإثارة الناجمة عن أن المتحدث نفسه هو موضع السخرية فهو مثلا لا يرى ما يتهده من خطر ولا يستوعب كل ما يقال أو يفهمه بطريفته الخاصة غير الصحيحة. ومن ثم فإن كليات مثل هذه الشخصية التى ربما تستهدف ظاهريا بث التفاؤل وتخفيف الآلام تغوص بنا في الجسراح إلى الأعهاق. ولا يقتصر الأمر على الكليات بل يمتد إلى الموقف كله، إذ يحدث تناقض حاد بين الشخصية ضحية المأساة والمفارقة التراجيدية من جهة، والبهجة الستى ينغمس فيها من جهة أخرى، وهي بهجة قد تجعلنا نبتسم وقلبنا ملىء بالأسي والأسف أو الخوف والشفقة بسبب الجو الخانق والغموض الحيط بالموقف ككل. وفي مثل هذه الحالة يكون تأثير المفارقة التراجيدية أقنوى من أيسة كليات مباشرة وإن مثل هذه الحالة يكون تأثير المفارقة التراجيدية أقنوى من المفارقات الستراجيدية (۱۲) كانت مفعمة بالسخرية. ومثل هذا النوع السوفوكلي من المفارقات الستراجيدية (۱۲) لا وجود له عند أيسخولوس، وليس شائعا في المسرح الحديث، ولكن يوريبيديس قد أتقنه ولاسيا في «عابدات باكخوس» كها سنرى.

ومن بين كافة مؤلق المسرح القديم والحديث لا يبوجد مسن يستطيع عجساراة سوقوكليس فى براعة إستخدام هذا الأسلوب الساخر فى الكتابة الدرامية. ونعنى رسم مشاهد كاملة مقعمة من أولها إلى آخرها بالمفارقات التراجيدية. لم يقلع أحد

من المؤلفين القدامى والمحدثين فى تصوير عجز الإنسان وقصر نظره كها فعل سوفوكليس معتمدا على مثل هذه المفارقات. ها هو أياس يقف وسط أشلاء الأغنام التى ذبحها توًا ظنًا منه أنها القواد الأغريق أعداؤه، إنه وقد فقد الوعى ينتشى بهذه المذبحة المشينة متخيلا أنه قد إنتقم شر إنتقام من غرمائه. ومثل هذه الحالة التى تردى فيها هذا البطل الهمام تزيد من إشفاقنا عليه رغم كلمات الزهو والنشوة التى ينطق بها، ولاسيا عندما يخاطب الربة أثينة ويعدها بأنه «سيزين معبدها بأسلاب ذهبية فى مقابل المجد الذى حققه (بهذه المذبحة المخرية)» («أيساس» أبيسات ذهبية فى مقابل المجد الذى حققه (بهذه المذبحة المخسزية)» («أيساس» أبيسات للحدث الدرامى فى مسرحيتى «بنات تراخيس» و «أوديب ملكاً». فى السرحية الأولى تبرز ملامح التناقض الحاد بين المظهر والجوهر، وبين ما تتوقع ديانيرا وما يقع لما بالفعل.

اما في «أوديب ملكا» فيبدو بطلها منذ بداية المسرحية متربعا على قمة الجمد مزدهرا حظه، تحيط به جماهير شعبه راكعة متسوسلة، ويخاطبه السكاهن قسائلا ديا أحكم الناس في التعامل مع صروف الدهر وما تأتي به أقدار السماء، («أوديب ملكا، أبيات ٣٣ - ٤٣). هذه هي حالة أوديب في المسرحية التي يشاهدها جمهور يعرف الأسطورة الأصلية التي تنتهى نهاية مؤلمة إذ بعد وقت قصير ستبطش السماء بهذا اللك الجبار وتهوى به إلى الحضيض. ومن ثم فإن كل كلمة تتحدث عن السعادة والنشوة والملك والأبهة وما إلى ذلك سيكون لها صدى مخالف في نفوس المشاهدين. إذ سيرون فيها مفارقة تراجيدية مؤثرة، لأنها تصور قصور الإدراك البشرى. وتصل الأحداث وكذا المفارقة التراجيدية إلى الذروة عندما يصر أوديب على العثور على القاتل والإنتقام منه، لأن هذه المسألة «لا تشغله من أجل غرباء بل لأنها تهمه شخصيا،، فالجمهور يعرف أنه هو القاتل المطلوب العشور عليه. وناهيك عن السخرية المريرة المتمثلة في قول أوديب لأمه وزوجته يوكاستي إنـه طـالما تعيش امه - وهو يعني زوجة ملك كورنثة التي يظن أنها أمه - فإن خطر الـزواج من الأم الذي تنبأت به نبوءة دلق ليس أمرا مستبعدا. لقد بلغ من أمر أوديب أنه يلعن قاتل أبيه لايوس ويتوعده، ويزيد على ذلك قوله ( وإن كان يقطن بيتي فلتنزل كل تلك اللعنات على رأسي أنا، (أبيات ٢٤٦ - ٢٥١). كل هذه الأقوال وغيرها الكثير تجعل من مسرحية «أوديب ملكا» آية فى فن إستخدام المسارقات التراجيدية.

وكها هو معروف فإننا ندين للنحاة ببقاء مسرحيات كل مسن أيسمخولوس وسوفوكليس، إذ إحتفظوا بها كناذج صالحة للدرس. وفي مرحلة مبكرة كانست المسرحيات السبع الباقية من سوفوكليس هي التي حظيت بمثل هذا الإختيسار والدرس. ولكن هذا العدد قل إلى ثلاث مسرحيات فقط إبان العصر البيزنطي وهي «أياس» و ﴿ إِلْيَكْتُرا ﴾ و اوديب ملكًا ، إذ قرئت هذه المسرحيات بعنابة وكتبت تعليقات عليها بواسطة فقهاء بسيزنطة (أو القنسطنطينية). ولا يعسني هسذا أن المسرحيات الأربع الأخرى قد أهملت تمامًا كها حدث بالنسبة لمسرحيات أيسمخولوس الأربع التي لم يقع عليها الإختيار كما سبق أن ألحنا. وترتب على ذلك أن مسرحيات سوفوكليس السبع الباقية وصلتنا في حالة أفضل من مسرحيات أيسخولوس، بل إنها وصلتنا في عدة مخطوطات. (١٤) لقد إختيرت هذه المسرحيات بعد دراسة دقيقة لنتساج سوفوكليس كله، ومع ذلك فإنها لا تفيدنا كثيرًا من حيث إلقاء الضوء على تطور سوفوكليس كمؤلف مسرحي. في حين أن مسرحيات أيسمخولوس مفيدة للغاية في هذا الصدد. ويرجع أن إختيار مسرحيات سوفوكليس كان يستهدف إنتقاء أفضل ما كتب الشاعر. فنحن تعرف أن أرسطو قد أظهر إعجبابه الشديد بمسرحية «أوديب ملكًا» في كتابه «فن الشعر»، حيث إعتبرها الأنموذج الكامل للتساليف الدرامي عند الإغريق. يضاف إلى ذلك أن جامعي « الختارات » قد: إعتبروا هذه · المسرحية جنبًا إلى جنب مع «أوديب في كولونوس» و« إليكترا» و«أنتيجوف» روائت الفن السوفوكلي. وبالفعل كانت هذه المسرحيات الأربع ذات شعبية واسمعة لمدى النقاد وفي أوساط القراء بصفة عامة إبان العصر السكندري، بل إنه قسد أعيسد عرضها آنذاك. ومع أن المسرحيات الثلاث الأخرى «أياس» و«بنات تسراخيس» و افيلوكتيتيس ، لم تحظ بمثل هذا الإهتام والحفاوة ، إلا أنها كانت تعتبر أيضًا على نفس المستوى من الجودة مثل المسرحيات الأربع سالفة الذكر. فعلق عليها وإقتبس منها كتاب مثل ستوبايوس وديون خريسوستوموس وشيشرون (٢٥٠). ولازال سيوفوكليس هو الشاعر المفضل في العصر الحديث(٢١) من بين شعراء المسرح الإغريقي جميعًا من حيث العروض المسرحية.

وبالنسبة لتأريخ مسرحيات سوفوكليس السبع فإننا لانملك دلائل كأفية لكي نقطع بالزمن الدقيق والمحدد لعرض كل مسرحية. وكل الذي وصلنا من معلومات يستق منه أن «فيلوكتيتيس» عرضت عام ٤٠٩ وأن «أوديب في كولونوس» نظمت قبيل وفاة المؤلف وعرضِت لأول مرة عام ٤٠١. هذه هي كل النتائج التي يمكن إستخلاصها من معلوماتنا الخارجية الضئيلة. ولكن النقاد قـد حـاولوا الـوصول إلى نتائج أحرى من تحليل النصوص نفسها، أي بإستخلاص دلائل داخلية. فبدراسة الحوار في مسرحيات سوفوكليس وتطوره من مسرحية إلى أخرى يمكن الوصول إلى تواريخ تقريبية. وعلى سبيل المثال نجد أن سوفوكليس في المسرحيات المبكرة لم يكن يلجاً إلى تقسم البيت الإيامبي أو «التشطير» بين متحدثين أو أكثر فيما يعرف بـإسم « الأنتيلابي » (Antilabe). وهي وسيلة لم يلجأ إليها أيسخولوس في كل مسرحياته الباقية سوى مرتين فقط (« السبعة » بيت ٢١٧ ، «بروميثيوس » بيت ٩٨٠). أما عند سوفوكليس فإننا نلاحظ تزايدًا في عدد مرات اللجوء لهذه الوسيلة كلما تقدمنا للأمام زمنيًّا. في «أنتيجوف» لا وجود لهذا التشطير البتة وفي، «أياس» و«بنات تراخيس، لا يستخدم إلا في مرات قليلة. ولكنه في «فيلوكتيتيس» و«أوديب في كولونوس ، يستخدم بكثرة ملحوظة، مما يشي بأن هـاتين المسرحيتـين مـن نتـاج السنوات الأخيرة لسوفوكليس، ويمكن ترتيب مسرحيات سوفوكليس تضاعديًّا من حيث إستخدام هذه الوسيلة كما يلى:

|                    | « أنتيجون      |
|--------------------|----------------|
| • •                | ه بنات ت       |
| ۸ =                | « أياس »       |
| ملکًا، ۽ ١٢        | ه أوديب        |
|                    | « إليكترا »    |
| س) = ۲۲            | « فيلوكتيتي    |
| فی کولونوس ه 🕒 🔹 ۰ | <b>د</b> أوديب |

وبناء على هذه القائمة رتب النقاد المسرحيات من حيث تاريخ عرضها. بيد أن هناك دلائل داخلية أخرى كثيرة، من بينها إستخدام المشل الشالث، وجسدير بالملاحظة أن عدد المشاهد التي يشترك فيها أقل في «أنتيجون» و«أياس» و«بنات

تراخيس، من المسرحيات الأخرى. وبناء على كل تلك الدلائل يسرى هيج أن ممرحيات سوفوكليس قد عرضت بالترتيب التالى: ١ أنتيجون، ١ أياس، ١ بنات تراخيس؛ داليكترا، داوديب ملكًا؛، دفيلوكتيتيس، داوديب في كولونوس، (١٨٠٠. يربط بونارد بين مسرحية «أنتيجوف» والبارثنون من جهسة، ويعتبر سوفوكليس وبريكليس وفيدياس ثالوتًا عبقرياً افرزته أثينا في قمة إزدهارها من جهسة أخسري(١٩٠). . وهناك رواية تقول إن إنتخاب سوفوكليس قائدًا في حملة ساموس جاء نتيجة نجاحه في عرض مسرحية (أنتيجون)، وعلى هذا الأساس فإنها قد تكون عرضت في ربيع ٤٤١/٤٤٢. ومع ذلك ينبغي ألا نعول كثيرًا على ذلك. وهناك رواية أخرى تقول بأنها كانت المسرحية رقم ٣٢ في إنتاج سوفوكليس ككل. وموضوع المسرحية همو القرار الذي أصدره كريون بمنع دفن بولينيكيس وتمرد أنتيجون على هــذا القــرار بالإصرار على دفن أخيها مضحية بنفسها في سبيل ذلك. ويبسدو أن أحسدًا مسن الشعراء لم يعالج هذا الموضوع من قبل، وإن كان يعتبر مكملًا لقصمة «السبعة» الأيسخولية ووردت له إشارة عابرة هناك. وقد يكون الحدف من نظم مسرحيسة «أنتيجون » هو تمجيد مدينة أثينا والأثينيين الذين قاموا بدفن قوات الغزو الأرجي لطيبة كما يفهم من المسرحية. كان سوفوكليس إذن أول من عالج هذا الموضوع في مسرحية كاملة وتبعه في ذلك يوريبيديس اللهى كانت مسرحيته «التيجسوني» أكثر إلتصاقًا بالحياة المنزلية على ما يبدو، لأنها أعطت أهمية خاصة لموضوع خطبة البطلة، وإنتهت نهاية سعيدة بزواجها من هايمون وبإله ما يعلن نبوءة عن مستقبلها المزاهر. ولقد دارات مناقشات طويلة - لم تنته بعد - حول مغزى مسرحية سسوفوكليس « أنتيجوف » التي تقوم على الصراع بين القانون البشري والقوانين غير المكتوبة الستي تترسب في ضمير الإنسان والزمان. وهناك أسئلة عديدة مطروحة لم تجد بعد الإجابات الشافية. هل أنتيجونى بريئة ذهبت ضحية الطروف؟ أم أن كريسون

ولعل سوفوكليس نفسه قد تعمد أن لا يساعد مشاهديه أو قراءه على الـوصول إلى إجابات عددة لهذه الأسئلة. بدليل أنه جعل الجوقة تتذبذب في مواقفها إزاء هذه القضايا. ففي حين لا توافق صراحة على قرار كريون، تـؤنب أنتيجـون على

وأنتيجون مذنبان، لأن الأول أغفل القوانين الإلهية، أما هي فقد تمردت على النظام

القائم بالمدينة ؟ ومن هو بطل المسرحية كريون أم أنتيجونى ؟

العصيان، مع أن هذا التذبذب في الرأى ليس بالأمر الجديد أو الفريد في مسرح سوفوكليس وجوقاته. وعلى أية حال تميل الجسوقة في نهساية المسرحيسة إلى معرفة الحقيقة، وتخبر كريون بأنه كان السبب في كل المصائب وأن الخشوع لـ لألهة ينبغى أن يكون مستديما (أبيات ١٢٥٧ ـ ١٣٤٩ ـ ١٣٥٠). ويقول كريـون نفســه «قد يكون من الأفضل الحفاظ على قوانين السهاء» (أبيات ١١١٣\_ ١١١٤). وكل ذلك قد يعتبر مؤشرا لموقف سوفوكليس النهائي في المعضلة الأساسية بـــالمسرحية. وشخصية أنتيجون نفسها تعد من أروع شخصيات المسرح الإغريق، فهي المذنبة بلا ذنب أو التي إرتكبت دجرائم مقدسة ،. فهي وإن كانت تشبه إليكترا في صلابتها تتفوق عليها في حبها لذويها لاسيا أخيها، ولاتتعطش للانتقام من أحد كما هو الحال بالنسبة لإليكترا. ويأخذ بعض النقاد على انتيجون سوفوكليس قولها أنها ما كانت لتقدم على التضحية بنفسها في سبيل دفن إنسان آخر سوى أخيها، لأن الروج والإبن يمكن تعويضهما، أما وقد ماتا والداها فأني لها بتعويض أخيها (أبيات ٩٠٤\_ ٩١٢). وذهب البعض إلى حد القول بأن هذه الفقرة مقحمة على النص وإلا فإنها هفوة إنزلق إليها سوفوكليس على غير توقع (٧٠). بيد أننا نرى هذا القول طبيعيا جدا ويستهدف تأكيد إصرار أنتيجوف على دفن جثة أخيها، وهـو العنصر الـرئيسي في شخصيتها بل وفي المسرحية ككل. (٧١)

وتقوم مسرحية «أياس» على فكرة ضرورة الإعتبدال وعدم الغرور في عين الإزدهار وأوج الانتصار، فأياس بطل ذو قوة وبأس بلغ شاوا عظيا من الجد، ولكنه يعانى من الزهو والصلف اللذان وصلا به إلى حد إزدراء العون الإلمى قائلا في تحد سافر وتعجب ساخر: «هل يستطيع أي جبان أن يحقق الإنتصارات بعون الألحة مها كان؟». وعندما أتت الربة أثينة تشجعه وتحضه على القتال أمرها بان تذهب إلى أي إنسان آخر، أما هو فلا حاجة به إلى وقوفها بجواره (أبيات ٧٦٧، ٧٧٠ - ٧٧٧). وفي النهاية يقع أياس ضحية القوى التي إحتقرها فتسحقه في لحظة إنتصاره المزعوم. ويتعمق درس المسرحية بوجود شخصية أوديسيوس فيها، فهو الذي يأتي كالنقيض الشارح لشخصية أياس لأنه معتدل وحذر إلى حد بعيد. وهو ينفر حتى من سقوط غربه وموته أي أياس، ويقول إنه هو نفسه سيحتاج بوما ما إلى الدفن مثله، ومن ثم يرفض بشدة أن يجرم حتى الدفن. ومع ذلك فإن بسرود

أوديسيوس ونفعيته تجعلنا نميل إلى أياس ونفضله عليه برغم ما بـ مـن نقائص، لأنه الأكثر دفءاً وحيوية وقربا منا. ولقد أخذ سوفوكليس مادته الخام من ملحمتي ﴿ الأثيوبية ﴾ و ﴿ الإلياذة الصغيرة ﴾ بيد أنه خالفهما في التفاصيل. فهمو يعمزو همزيمة أياس في الصراع حول الفوز بأسلحة أخيلليوس لا إلى شهادة البطرواديين، بل إلى دسائس ولدى أتريوس. وهو بذلك يوفر سببا قويا وتمهيدا دراميها منهاسبا لعنف الإنتقام الذي يزمع أياس تنفيذه في غرمائه. ولقد عالج أيسمخولوس نفس الموضوع فى مسرحية « الأسيرات الطراقيات »، حيث يتم فيها سرد ووصف حادثة إنتحار أياس دون عرضها على المسرح. أما سوفوكليس فقد خالف العرف الإغريق وعرض حادثة الإنتحار العنيفة على الجمهور، وفي المسرح الإغريق كله لم يتكرر هذا قسط سسوى ما حدث في « المستجيرات ، ليوريبيديس ، حيث تلقى إفادني بنفسها من فوق صحرة على مقبرة زوجها. على أية حال فإن المشهد السوفوكلي يعكس إنفعمالا قمويا بهمذه · المعاناة (pathos) المروعة (٧٢). وقد جاء حديث أياس قبل الإنتحار غاية في الحيزن العميق لأنه ينفذ إلى قلب الشاهد مباشرة، إذ ليس به ما يم عن حماس كاذب أو ضعف واهن: لقد عاد أياس إلى وعيه وذهب عنه جنونه، وهمو الآن يتحدث في قوة وهدوء وعظمة ساحرة. وقد يزداد فهمنا لمغزى هذا الحديث وتبأثيره إذا تبذكرنا أنه صادر عن بطل أتيكى قومى تدعى بعض الأسر أنها من نسله وصلبه. كما أن موطنه الأصلى هو جزيرة سلاميس، التي يمكن رؤيتها من مسرح ديونيسوس عند سفح الأكروبوليس، الذي كانت تعرض به هذه المسرحية.

ولقد أثارت بنية مسرحية «أياس» جدلا عنيفا بين النقاد، على أسساس ان الجزء الأول منها يتمتع بتاسك الحبكة الدرامية وصلابة عقدتها التي تصل إلى الذروة عندما إنخدعت تكميسا والجوقة، فإنخرطوا في فرح غامر على إنسر ما تسرامي إلى الأسماع من أنباء عن شفاء أياس من جنونه، ولكن ما أن تنتهى لحظات النشوة هذه حتى تقع الكارثة المروعة، هكذا يمهد سوفوكليس دائما للكارثة، إذ يقدم لها بإشاعة جو من الفرح الكاذب والسرور الخادع، مما يحدث مفارقة تسراجيدية ساخرة وميزة للفن السوفوكلي، على أية حال فبعد أن مات أياس فترت الأحداث ولم يعدد هناك جديد يحرك ركودها، وندخل في الجزء الذي يمكن أن نسميه «مما بعمد (أو

حتى ما هو ضد) الذروة المسترفا (anticlimax) إذا أخذنا برأى النقاد. فهسى مناقشات مطولة وذهنية بلغة نقاد مسرحنا العربي الحديث (sophismata) أى كها يقول أحد المعلقين القدامي أحاديث لا علاقة لها بالتراجيدية (ouk oikeia tragodias)، ولم تعدم هذه المسرحية المدافعين عن وحدتها الدرامية. ولن نخوض في تفاصيل آراء هؤلاء ونكتني بالإشارة فقط إلى أن حياة المواطن الإغريق لا تنتهي بالموت، وأن متابعة مصيره فيا بعد الرحيل عن الدنيا تدخل في صميم التفكير الدرامي الإغريق. فما بالنا ببطل قومي أتيكي مثل أياس الذي يصارع بطلين من البلوبونيسوس هما ولدا أتربوس ؟ وبناء على ما تقدم فإن الجزء الأخير من «أياس» ينسجم مع السروح الإغريقية والرؤية الماساوية للحياة والموت والبطولة. (٢٢)

اما «بنات تراخيس» فتشكل لغزا عيرا أمام النقاد. إذ ذهب بعضهم إلى حد تمنى أن لا تكون هذه المسرحية من تأليف سوفوكليس، حتى لا تسئ إلى مكانته العظيمة في تاريخ الدراما، وإلا فليتها قد ضاعت. في حين يرى آخرون أنها من روائع سوفوكليس جنبا إلى جنب مع «أوديب ملكا» (٧٤). وربحا يعود السبب في إنتقاد هذه المسرحية إلى الإصرار على مقارنتها بمسرحيات يـوريبيديس ذات الموضوع المشابه لموضوعها مثل «هيبوليتوس» و «ميديا». وهذا الإصرار هو الذي قاد بعض النقاد إلى الخطأ. إذ قالوا بأن سوفوكليس أراد \_ وفشل فيا أراد - أن يصور بطلته ديانيرا وقد ركبها جنون الغيرة، وهذا ما ستتحول إليه فيا, بعد عند أوفيـديوس(٧٠٠)، وفي مسرحية سينيكا «هرقل فوق جبل أويتها» (٢٦). والمواقع أن سموفوكليس أراد أن يصور عذوبة وإخلاص الزوجة الوفية ديانيرا، التي مع أن ضعفها وسلبيتها وإستسلامها لحب زوجها المتقلب قد يبدو أمرا مبالغا فيه، إلا أنبه يـزيدنا تعـاطفا معها. ولم يقتصر الخلاف بين النقاد على مضمون المسرحية بل إمتد إلى تاريخها (٧٧). فكل منهم يؤرخها حسبا يتفق مع فهمه وتفسيره لها ولبنيتها الدرامية. إذ يعتقد بعض الدارسين أنها مسرحية مزدوجة البنية تقوم بالبطولة فيها شخصيتان رئيسيتان، أى ديانيرا في نصفها الأول وهرقل في نصفها الشان. ويقولون أكثر من ذلك إن الشاعر لم يربط بين هاتين الشخصيتين ولا هذين الجزئين ربطا جيدا. وهم يعتبرون أن الجزء الذي يتلو موت ديانيرا ودخول هرقل نصف ميت إلى المشهد وحتى النهاية هو جزء زائد، أي يمثل «ما بعد الذروة» (anticlimax). وتحن نرى أن سوء فهم

بنية هذه المسرحية ومغزاها يعود بالأساس إلى إنكار أنها مسرحية تستهدف تاليه البطل هرقل تأليها مأساويا. وهذا موضوع قد سبق أن تناولناه بالتفصيل فى مجال آخر. (٧٨)

وإذا كانت دحاملات القرابين، لأيسخولوس تتوسط ثلاثية «الأوريستيا»، ومن ثم كانت وظيفتها الأساسية مواصلة ما قد ورد في «أجاممنون» والتمهيد لما سيحدث ف والصافحات، أي إيقاف سلسلة الإنتقام المتواصلة التي تستلزم عقباب الجريمة بجريمة تستوجب العقاب بدورها. وبعبارة أخرى إدخال عنصر الرأفة بالمجرمين المتورطين والذين لا ذنب لهم في حقيقة الأمر. فإن (اليكترا) سوفوكليس مسرحية قائمة بذاتها وبحاجة إلى أن تنتهي نهاية مقنعة. ولذلك عاد سوفوكليس إلى السرواية الهومرية، فصور مقتل كليتمنسترا كعمل من أعهال القصاص العادل السذى لا يستدعى بالضرورة مزيدا من الشك والجدل. إذ جعل هذا الإنتقام يتم بناء على أوامر صريحة من أبوللون. ومن هنا تنبع الإختـ الافات بسين المسرحيتـين، تبسدا « حاملات القرابين » الأيسخولية ببنات الجوقة يلبسن الحداد ويتحلقن حسول قسبر أجاممنون، أما عند سوفوكليس فلا وجود لهذا القبر على المسرح. وهذا أمر في حيد ذاته كفيل بتغيير الجو العام الذي أصبح في مسرحية سوفوكليس أكثر إنفتاحا وبهجة من جو «حاملات القرابين» المكفهر. بل إن الحدث السوفوكلي يبدأ ميم إشراقة الشمس وزقزقة العصافير (أبيات ١٧ ـ ١٩)، ويوحى كل شيّ بأن يوم الخلاص على الأبواب. وتتركز المسرحية حول شخصية إليكترا، بيد أن هناك تساؤلات عدة حول كراهيتها لأمها التي ربما فاقت الحد المعقول، وإن كان هناك ما يبررها. فهي التي رأت أيجسثوس عشيق أمها يحتل مكانة أبيها على العرش وفي فراش الزوجية، كها شاهدت هذين العاشقين يحتفلان بالذكرى السنوية لموت الأب بفرح ومرح. وإليكترا تعرف أن أمها أرادت أن تقتل أوريستيس لتقضى على سلالة أجاممنون من الـذكور، وأنها لا زالت تتمنى موته، بل قد سرت فعلا عندما وصلت الأنباء الملفقة بـذلك. غير أن بعض النقاد لا زالوا يرون في برود إليكترا إزاء صرخات أمها المقبلة على الموت أمرا غير طبيعي أو عنصرًا منفرا.

لقد سبق أيسخولوس وعالج موضوع «أوديب ملكاً» في المسرحية الموسطى من

ثلاثيته الطيبية ولو أننا لا نعرف عن مضمونها شيئًا يذكر. بيد أنه من المرجح انها كانت مغايرة لمسرحية سوفوكليس. ولا سيا أن هدف أيسخولوس من الشلاثية هـو بالطبع تتبع مسار اللعنة الموروثة عن الأجداد. أما سوفوكليس فقد فضل التركيز على مرحلة واحدة، كما أعطى مغزى أخلاقيًّا جديدًا للماساة وجعلها تنبع من عجز البشر عن التبصر بالأشياء. بل إن الحدث الدرامي عنده يتمثل في عملية كشف واسعة النطاق عن حقيقة فاعل جريمتي قتل الأب والزواج من الأم أي أوديب، وهو نفس الشخص الذي يقوم بعملية الكشف هذه. فهو إذن يكشف حقيقة نفسه بنفسه، ويدعر نفسه بنفسه ودون أن يدرى، إنه هو نفسه اللذى أصر على مواصلة البحث عن الحقيقة إصرارًا لا يعرف اللين برغم كل التحذيرات. وكلما إكتشف أوديب شيئًا صغيرًا من الحقيقة إبتهج غاية الإبتهاج، وأغراه ذلك بالمضى قدمًا في الطريق إلى النهاية. فلما وصل إلى كشف الحقيقة كاملة عرف ~ بعد فوات الأوان - كم كان غبيًا. والجدير بالذكر أن ليوريبيديس مسرحية عن أوديب ربما كتبت في وقت لاحق لعرض أوديب سوفوكليس. ولقد أدخل يسوريبيديس - فيا يقال -تعديلات عدة على القصة، فجعل الكارثة تقع على أوديب في مرحلتين لا دفعة واحدة كما هو الحال عند سوفوكليس، وعند يوريبيديس فقد أوديب بصره - بعد قتل أباه - لا بيده هو، ولكن بفعل أتباع الملك المقتول وإنتفابًا منهم لـ. مم جاءت الكارثة الثانية عندما إكتشف أوديب أنه زوج أمه. وهدا كل ما أمكننا معرفته عن مسرحية أوديب ليوريبيديس وكها جاء في الشديرات المتبقية منها(٧١). ومن المعروف أن أسطورة «فيلـوكتيتيس» قــد وردت في ملحمـة «الإليــاذه الصغيرة ». ومن المعروف أيضًا أن شعراء التراجيديا الشلاث قــد كتبــوا في هــذا الموضوع، وفي حين فقدنا مسرحيتي أيسمخولوس ويسوريبيديس وصلتنا مسرحيسة سوفوكليس. وكانت الأسطورة بسيطة جدًا في « الإلياذة الصعيرة » حيث ترك الإغريق فيلوكتيتيس فوق جزيرة ليمنوس لأنه أصيب بجرح متقيح ومتعفن. وبعد عشر سنين من الحرب في طروادة إكتشفوا أنهم لن يستطيعوا الإستيلاء عليها، لأن النبوءة تقول بأن ذلك لن يم بدون أسلحة هرقل التي ورثها عنه فيلوكتيتيس. ومن ثم أرسلوا ديوميديس لإحضارها ووافق فيلوكتيتيس على اللحاق بالإغريق والإسمهام في النصر وأسر طروادة وتم كل ذلك بسهولة ودون تردد. أماأيسخولوس فقد حول هذه

الأسطورة البسيطة إلى دراما بأن جعل فيلوكتيتيس يشعر بالمرارة إزاء هجران الإغريق له بسبب مرضه. ولقد ذهب إليه أوديسيوس - لاديوميديس - ليحضر الأسلحة غاطرًا بنفسه. لأنه في حالة الفشل قد يلق مصرعه بأسلحة هرقل الفتاكة، ولا سها أنه ذهب متنكرًا وخدع فيلوكتيتيس وإختلق قصة كاذبة عن الحال المتردية للجيش الإغريق. وبذا حصل على أسلحة هرقل فحرم فيلوكتيتيس أهم ما يعتز به في الحياة بل سبب الوجود ذاته، لأن هذه الأسلحة ترمز إلى بطولته كوريث لهرقل. وفى النهاية يكشف أوديسيوس عن حقيقة نفسه ويقنع فيلوكتيتيس بالذهاب معه إلى طروادة. ومع أن أيسخولوس قد نجح في تحويل هذه الأسطورة الملحمية البسيطة إلى مسرحية معقدة، إلا أن العنصر السردي الموروث من التراث الملحمي لا يسزال همو الغالب كما يبدو. أما يوريبيديس فقد أضاف عنصرًا جديدًا عندما جعل المطرواديين يرسلون وفدًا يعمل على إفشال مهمة أوديسيوس بالكشف عن دسائسه. وأتاح هدا العنصر الجديد ليوريبيديس فرصة أن يمارس هوايته المفضلة في صياغة الخطب البلاغية التي برع فيها. فمها لا شك فيه أن كل طرف سيحاول إقساع فيلـوكتيتيس. وعلى أية حال فإن الوطنية هي الستى تنتصر في النهاية، إذ سيدهب البطل إلى طروادة مع بني قومه. وفي هذه المسرحية اليوريبيدية لا زال أوديسيوس يحتل مركزًا أكثر أهمية من بقية الشخصيات،

وكان سوفوكليس على الأرجع هو آخر من نظم مسرحية في هذا الموضوع، ونقل مركز الثقل من أوديسيوس إلى فيلوكتيتيس. إذ جعل الأخير بطل المسرحية بلا منازع، وحول بذلك القصة إلى حبكة درامية رائعة مفعمة بمحاولات الغوص في أعياق النفس الإنسانية، وقدم شخصية جديدة هي الشاب النبيل نيوبتوليموس بين أخيلليوس، فصار هذا الشاب هو المسئول عن تنفيذ خطة خداع فيلوكتيتيس وذلك بإيعاز من الداهية أوديسيوس، وبالفعل إستطاع هذا الشاب أن يكسب حب البطل الريض فحصل منه على الأسلحة. بيد أنه ما إن ظهر أوديسيوس حتى إنكشفت المريض فحصل منه على الأسلحة. بيد أنه ما إن ظهر أوديسيوس حتى إنكشفت حقيقة الموقف سافرة، فرفض فيلوكتيتيس - وهو يتألم - أن يستسلم، وأصاب الحياء والخجل قلب الشاب النبيل نيوبتوليموس، لأنه إشترك في عملية خداع غزية بما دفعه والخجل قلب الشاب النبيل نيوبتوليموس، لأنه إشترك في عملية خداع غزية بما دفعه الى إعادة الأسلحة إلى فيلوكتيتيس صاحبها، وبدأ وصلت الأحداث الدرامية إلى إعادة الأسلحة إلى فيلوكتيتيس صاحبها، وبدأ وصلت الأحداث الدرامية إلى المدود، بيد أن هرقل يظهر قادمًا من الساء كإلمه من الآله من الأله من الآله وسدة من الآله من الآله المن الساء كإله من الآله المن الساء كاله من الآله وسدة الأله المن الساء كاله من الآله الأله الشرك المن الساء كاله من الآله الشرك المن الساء كاله الشرك المن الآله المن الآله المنه الشرك الأله الشرك الأله الشرك الآله الساء كاله الشرك الآله الشرك ا

البطل والمؤلف نفسه. وتتشابه هذه المسرحية مع «إليكترا» في التركيز على الشخصية البطل والمؤلف نفسه. وتتشابه هذه المسرحية مع «إليكترا» في التركيز على الشخصية لا الحدث. ومن الجدير بالذكر أنه إذا كانت جسزيرة ليمنسوس عنسد كل مسن أيسخولوس ويوريبيديس عامرة وآهلة بالسكان، بدليل أن الجوقة عندهما مكونة من أهل هذه الجزيرة، فإن هذه الجوقة تركت الجزيرة ولم تزر فيلوكتيتيس إلا عند بداية الأحداث الدرامية. ولقد ترك أيسخولوس هذا الأمر غير المقصول دون تبرير، أما يوريبيديس فقد جعل الجوقة تبرر غيابها وتعتذر عن إهمالها الطويل ولكنها بالطبع لا نتجع في إقناعنا بهذا التبرير. أما سوفوكليس فقد تخلص من هذه المشكلة بنجاح وحذق، إذ جعل الجزيرة مهجورة بلا سكان، وبالتالي أصبحت الجوقة من بنجاح وحذق، إذ جعل الجزيرة مهجورة بلا سكان، وبالتالي أصبحت الجوقة من أتباع أوديسيوس. وبذلك حقق الشاعر هدفًا رئيسيًا في مسرحيته وهو التأكيد على عزلة فيلوكتيتيس بطل المسرحية. ذلك أن هذه العزلة تعد من خصائص البطل المسرفية. ذلك أن هذه العزلة تعد من خصائص البطل المسوفوكلي. (٨٠).

ويصف شيشرون مسرحية «أوديب في كولونوس» بأنها أعذب قصيدة (أغنية) عبدة لحياة عصفة. فأوديب المنفي الشريد يهم على وجهه عدة سنوات من بلد لإخر، إنه أعمى لا حول له ولا طول، يحمل على كتفيه ذنوبًا وآثامًا لا طاقة لإنسان بحملها. ويصل إلى كولونوس ليستريح في ظل حظيرة مورقة قبل له إنها أيكة الربات المقدسات. وهنا يتذكر نبوءات أبوللون ويعرف أن نهايته قد أوشكت. ثم تأتى نبوءة جديدة فحواها أنه إنسان ذو قدسية في حياته وبعد عاته، وأن جثانه سيمنح البركة والخير للأرض التي ستضم رفاته. وأخيرًا إذن غفرت له الألمة ذنوبه وتريد الآن أن تعوضه خيرًا عن سنى العذاب. ومن ثم يصبح أوديب موضع حفاوة وترحيب، بل وتنافس حاد بين من يريدون إمتلاكه حيًّا أو ميتًا، بعد أن كان منذ قليل طريدًا ذليلاً ومنبوذًا غير مرغوب ختى في رؤيته. ويرفض أوديب توسلات أهل طيبة أن يعود إلى مدينتهم، لأنها هجرته في بؤسه ولا تستحق أن تنال فضله، طيبة أن يعود إلى مدينتهم، لأنها هجرته في بؤسه ولا تستحق أن تنال فضله، ويميل إلى تسلم نفسه للأثينين. والمسرحية لا تضم سوى القليل عما يمكن أن نسميه حدثًا دراميًّا. ويبدو للوهلة الأولى أنها لا تصلح أن تكون مسرحية متكاملة.

ولكن سوفوكليس إستطاع أن يثرى هذا الحدث بإضافة شخصيتى كريون وبولينيكيس المتنافسين على سيادة طيبة، واللذين جاءا يسعيان وراء مساعدة أوديب. وتحتسل توسلاتها وتهديداتها لأوديب وكذا رفض الأخير لهذه وتلك بكل إباء وشمم - بل وبعنف أيضًا - أواسط المسرحية، عما قد يخسط البعض ويحسب أنها الموضوع الرئيسي. بيد أن المؤلف يدس أمرًا جديدًا في نهاية المسرحية. فبعد أن كان أوديب ضعيفًا وعاجزًا عن الحركة بمفرده ودون أن تقوده إبنته أنتيجوف يصبح الآن البصير القدير الذي يرى طريقه بنفسه، ولا سيا عندما يبرق البرق ويسرعد السرعد وهسي علامات ربانية تنذر بقرب النهاية التي وصفتها النبوءات. وحيث يقيع الجميع في علامات ربانية تنذر بقرب النهاية التي وصفتها النبوءات. وحيث يقيع الجميع في نعول نجد أوديب يتحول إلى إنسان آخر، إنه الآن الأقرى بل القوى الوحيد، وهو ويرشدهم ويتجه بنفسه إلى المكان اللى سيرحل منه عن الدنيا، إنها إذن أنشودة تأليه درامي لهذا البطل العظم، وهنا لا يفوتنا التنويه إلى أن هذه المسرحية هي تأليه درامي لهذا البطل العظم، وهنا لا يفوتنا التنويه إلى أن هذه المسرحية هي آخر ما نظم سوفوكليس وكان قذ تعدى التسعين من عمره (١٩٥).

ويقسم الناقد القديم ديونيسوس الهاليكارناسي الأساليب الأدبية إلى ثلاثة أنواع أولها الأسلوب الصارم (austera) وهو قوى خشن وبدائي بسيط. أما الثاني فهسو الأسلوب المزهر (anthera) ويتميز بالجاذبية والإنسيابية والسلاسة، والأسلوب الشالث هو الأسلوب الوسط ويسميه (koine harmonia) ويجمع بين مزايا الأسلوبين الأخرين، فبه شيء من النعومة والسلاسة جنبًا إلى جنب مع القوة والوقار. ويعتبر نفس الناقد أن هذا النوع الثالث هو أقضل الأساليب وأن سوفوكليس هو خير من يمثله بين الشعراء التراجيديين (٢٢). وبالفعل قد لا تجد بين الشعراء مثل سوفوكليس في القدرة على الجمع بين الجمال الشكلي والقوة والحيوية والدفء، حتى أن القدامي سمسوه النحلة، وقال أريستوفانيس إن شفتيه تقطران عسلاً (شذرة رقم ٢٧).

وينقل لنا بلوتارخوس ما ينسب إلى سوفوكليس نفسه أى قوله إنه فى البداية كان يقلد فخامة أسلوب (ogkos) أيسخولوس. غير أنه بعد ذلك بدا يركد شخصيته ويتخذ لنفسه أسلوبه الخاص، رغم أنه ظل يعانى من الجفاف والتكلف، شخصيته ويتخذ لنفسه أسلوبه الجاص، زغم أن إنتقل إلى مرحلة ثالثة بالوصول إلى أسلوب

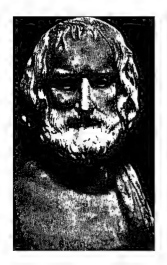
هو أفضل الأساليب جميعًا وأقدرها على تصوير النفس الآدمية ethikotaton kai المرحلة وصلتنا كلها إلى هذه المرحلة (At) beltiston). وتنتمى مسرحيات سوفوكليس التى وصلتنا كلها إلى هذه المرحلة الثالثة حيث كان قد توصل إلى الأسلوب الذي يطمئن إليه ويرتضيه لنفسه. ومن ثم لا نجد إختلافًا كبيرًا بين مسرحية وأخرى من حيث الأسلوب، اللهم إلا مسحة خفيفة من الخشونة والجفاف والفخامة الأيسخولية في المسرحيات المسكرة. وهذا ما يتضح من مقارنة وأنتيجوني، ووأياس، بالمسرحيات الأخرى.

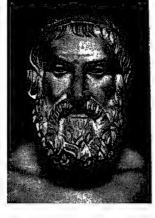
وبصفة عامة يتميز أسلوب سوفوكليس قبل أى شيء آخر بالإيجاز والدقة والإحكام، فهو يقتصد في إستخدام الصور الشعرية والحجاز والصفات، وهو لا يطنب كثيرًا في حين يكثر الآخرون من كل ذلك. ولكنه بالطبع حريص على التمييز بين أسلوبه في الأجزاء الحوارية من جهة، والمقطوعات الغنائية من جهة أخرى. نريد القول بأنه في أغاني الجوقة قد أطلق لنفسه العنان بحيث أصبحت هذه الأغاني أكثر بهاء وثراء، وهذا لا يعني أنه حتى في هذه الأغاني لا يبدى سمته الأساسية أي الإعتدال والتحفظ. إنه يعتبر الزخرف في الحوار أمرًا غير مرغوب فيه ويقبل به في الأغاني التي هي على أية حال سرد وتصوير لإنفعال عاطني بالأحداث، ومع ذلك لا يمكن أن نعتبر أسلوبه في الحوار هزيلاً أو نحيلاً أو خاليًا من وسائل التلوين والتنويع عا يخلع عليه سمة الدفء، فحوار سوفوكليس لا يعدم الصفات المعبرة والصور الشعرية القوية، ولكنه لا يستخلمها إلا في السوقت المناسب، وهسذا والصور الشعرية القوية، ولكنه لا يستخلمها إلا في السوقت المناسب، وهسذا ما يعطيها أهمية خاصة ويضفي عليها صفة التميز والتفرد. وليس صحيحًا كل الصحة ما يقوله ديونيسيوس من أن سوفوكليس لا يلجاً قبط إلى الإسهاب والتكرار ما يقوله ديونيسيوس من أن سوفوكليس لا يلجاً قبط إلى الإسهاب والتكرار ولا يورد أية كلمة ما لم تكن ضرورية (anagkaios) مينات شخصية ما.

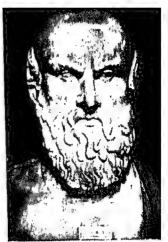
ويتمتع سوفوكليس - مثل فرجيليوس وتاكيتوس في الأدب اللاتيني - بقدرة فاثقة على نحت عبارات قوية، فهو يهيمن على مفرداته هيمنة ملموسة، ويستخرج منها أقصى ما يمكن من المعانى والألوان. إنه سيد أدواته التعبيرية اللغوية بحيث أنه يستطيع أن يصل بها إلى ما يشاء وينقل إلينا ما يريد توصيله. وقد يتوقف القارئ أو المشاهد بين الحين والحين مأخوذًا بجهال هذه العبارة أو تلك، أو مشغولاً بما

توحى به من معان دون أن يستطيع حصرها في معيني معين أو فسكرة محسددة. فسوفوكليس أحيانًا يكثف عدة معان وأفكار في كلمة واحدة إسمًا كانب أو فعلًا. وهو مثل فرجيليوس يستخدم أسلوبًا لا هسو بسالصريح المكشسوف ولا بسالضمني التلميحي، وفيه من هذا وذاك. وقد يجمع بـين. بعض المفـردات على نحـو يجعلهـــا توحى بمعان ليست لها في الأصل ولنضرب على ذلك مشلًا من «بنيات تراخيس» فني بيت ٤٩٤ تقول ديانيرا التي أعدت ثوبًا مغموسًا بدم نيسوس لترسله إلى زوجها هرقل في مقابل الأسيرات اللاق أرسلهن إلى المنزل ومن بينهن عشيقته الصغيرة يولى، تقول « إذ ينبغى أن نقترب منه بهدايا مناسبة في مقابل هـداياه » (Anti doron (dora chre prosarmosai). فالكلمة prosarmosai تعنى « أن نرد على نحو مناسب » أو « نعطى المقابل الملائم ». ولكنها هنا في هذا السياق تنوحي بجمني آخر وهمو أن هذا الثوب الهدية سوف يلتصق بجسد هرقل، يحرقه ويسدمره على النحو المساسب. ولعل المعنى يزيد وضوحًا وقوة تأثير من إستخدام الشاعر للتعبير «antidoron dora» ويعنى « هدية في مقابل هدية ». فلأن هرقل كان قد أرسل عشيقته هدية قاتلة إلى زوجته المغلصة ديانيرا، فإن الأخيرة ترد هذه الهدية بهمدية أخسرى «مناسبة »، وهـو ما يعنى - دون أن تعرف ديانيرا - إنها هدية ستفتك بــه حتما وكيا ينبغــى. وهنا نضع يدنا على مفارقة تراجيدية سوفوكلية عميزة، إستطاع أن يصل إليها الشاعر بكليات قليلة بفضل رسم هذا المشهد رسمًا دقيقًا،

ولا يفضل سوفوكليس تراكم التشبيهات، أو حتى التشبيهات المركبة التى أغرم بها أيسخولوس، فبعد أن يورد التشبيه يواصل الحديث بلغة نصفها مجازى ينسجم مع التشبيه، ونصفها الآخر واقعى يجهد لبقية الحديث، وهو بدلك يخلط الصورة الشعرية بالواقع في سلسلة من الأفكار المتتالية. بيد أن الناقد المدقق قد يضع يده على بعض تأثيرات التيار الخطابي (البلاغي) المستحدث وذلك في المسرحيسات السوفوكلية المتاخرة. وهذا التيار هو الذي سيتضبخم فها بعد ويصل إلى حد تدمير التراجيديا الإغريقية. فع وجود مشاهد حوارية في مسرح سوفوكليس اشبه في التراجيديا الإغريقية. فع وجود مشاهد حوارية في مسرح سوفوكليس اشبه في سخونتها بالمناظرة (agon)، إلا أنها ليست خطابية صافية، وعلى أية حال فسابرز الأمثلة على هذا الأسلوب نجده في «أياس» ولا سيا الحوار بين تيوكروس والاحين الأمثلة على هذا الأسلوب نجده في «أياس» ولا سيا الحوار بين تيوكروس والاحين







شكل ۲۲ يوريبيديس. تمثال بمتحف نابلي بإيطاليا

شكل ۲۱ ســوفــوكليس. تمثــال بالمتحف البريطاني

شكل ۲۰ أيسخولوس.. تمثال بمتحف الكابيتول في روما

ولدى أتربوس، فهو حوار خطابي أكثر منه تراجيدى. ومع ذلك فهو أبعد ما يكون عن الشكلية الخطابية المستحدثة والموجودة لدى الخطباء المحترفين، إنه حوار نابع من القلب ويعكس إنفعالات شتى ويكشف عن شخصية المتحدثين. وبالمثل نجد الحوار بين إليكترا وأمها حول مقتل أجاعنون في مسرحية «إليكترا» (أبيات ٥٥٨ - ٢٠٩) يتسم بمسحة خطابية ويتمتع بالطبيعية في آن واحد.

وبعد فلقد تربع سوفوكليس على عرش التراجيديا الإغريقية وقرن إسمه بهوميروس كثيرًا، فوصف بأنه عب لهوميروس (philohomeros). وقيل عنه أيضًا إنه التلميذ الحقيق لهوميروس (Homerou mathetes). بل ونسب إلى أحد الفلاسفة ويدعى بوليمون قوله إن «هوميروس هو سوفوكليس الملاحم وإن سوفوكليس هو هوميروس التراجيديا» (٨٧٠).

## ٣ - يوريبيديس والتمزق التراجيدي

ولد يوريبيديس على أرض جزيرة سلاميس فى نفس العام الذى دارت فيسه المعركة الحاسمة بين الفرس الغزاة والإغريق المدافعين عن أوطانهم. ونعنى المعركة المعروفة بإسم هذه الجزيرة نفسها والتي إحتدمت فى مياه المضيق الواقع بين جزيرة سلاميس وأتيكا، أى فى «خليج سلاميس» عام ٤٨٠ حيث دحر الإغريق الأسطول الفارسي. وجدير بالذكر أن هناك رواية أخرى تـؤرخ مـولد يـوريبيديس بعـام الفارسي. وعلى أية حال كانت أسرة يوريبيديس تتمتع بمركز إجتاعي لا باس به، ولا داعى لان نصدق ما يرد عند شـعراء السكوميديا السلين يصـفون أم يوريبيديس من باب السخرية على أنها بائعة خضر. واللليل على اليسر الذى تمتمت به أسرة يوريبيديس أنه هو نفسه حظى بقسط ممتاز من التعليم، مـع أن أسـعار الدوس كانت حيذاك مرتفعة للغاية. فيقال إنه وهو فى ميعة الصبا تلق نبوءة تبشره بأنه «سيصبح مشهورًا» وسيضع على رأسه إكليل النصر فى مباريات عـدة». وظن أبوه أن النبوءة تعنى المباريات الرياضية، فـأرسله للتـدريب على المسـارعة والملاكمة. ولقد إشترك يوريبيديس بالفعل فى بعض المباريات الرياضية، ونال قصب السبق فى بعضها. وتلق يوريبيديس أيضًا دروسا فى الـرسم وبـرع فى هـذا الفـن، السبق فى بعضها. وتلق يوريبيديس أيضًا دروسا فى الـرسم وبـرع فى هـذا الفـن، السبق فى بعضها. وتلق يوريبيديس أيضًا دروسا فى الـرسم وبـرع فى هـذا الفـن، السبق فى بعضها. وتلق يوريبيديس أيضًا دروسا فى الـرسم وبـرع فى هـذا الفـن،

وما لبث أن إكتشف يوريبيديس نفسه وتعرف على الطبيعة الحقيقية لموهبته، إذ وجدها في الفلسفة والشعر. ومن ثم تتلمذ على مشاهير الاساتذة في اثينا ولاسيا أناكساجوراس الفيلسوف والعالم الأيوني المولود حول عام ٥٠٠، والذي زار اثينا عام ٥٠٠ واستقر بها لمدة ثلاثين عاما تقريبا. ولعله من بين الفلاسفة جميعا صاحب أكبر تأثير على عقلية يوريبيديس. ومن الفلاسفة المقربين إلى قلب يوريبيديس ندكر سقراط (٣٩٩/٤٦٩)، وبروديكوس من كوس (القرن الخامس)، وبروتاجوراس من أبديرا (ولد حوالي ٤٨٥). والاحير كان صديقا حمها لبريكليس اعظم شدخصية

سياسية عرفها الإغريق، ويعتبر إسمه رمزًا للعصر الذهبي في أثينا والحضارة الإغريقية ككل، وكان بروتاجوراس هو أشهر رواد الحركة السوفسطائية، التي كانت بمثابة ثورة فكرية على التقاليد والجمود. ويقال إن بروتاجوراس قرأ لأول مرة دراسته عن الآلهة في منزل يوريبيديس، وهي الدراسة التي نجم عنها طرد الأستاذ السوفسطائي الكبير من أثينا، وسنعود للحديث عن تأثير الحركة السوفسطائية على مسرحيات يوريبيديس بصفة عامة بعد قليل، ونود التنويه الآن إلى أن يوريبيديس مع حب للصداقة والأصدقاء كان يقضى معظم أوقاته في الدراسة والتأمل، متخذا لنفسه مكانا قصيا ببطن الجبل الذي كان يطل على البحر في جزيرة سلاميس. يضاف إلى ذلك أن بطن الجبل الذي كان يطل على البحر في جزيرة سلاميس. يضاف إلى ذلك أن الإغريق، وأشار إليها أريستوفائيس في دالضفادع (١٨٠٠).

وبدأ يوريبيديس يكتب التراجيديا وهو في سين الشامنة عشر، وإن لم تقبيل مسرحياته رسميا ضمن برامج المباريات المسرحية إلا عام 200، أي عندما كان يناهز الثلاثينات من عمره. وحتى عام ٤٣٨ أي عندما قدم مسرحية والكيستيس» - وهي أقدم ما وصلنا من إنتاجه - كان قد نظم سببع عشرة تسراجيدية. وفي الإثنين وثلاثين عاما الأخيرة من عمره تزايدت قريحته خصوبة بصورة ملفتة للنظر، إذ انتج ما لا يقل عن خمس وسبعين مسرحية. وجلير بالذكر أن علماء الاسكندرية إبان القرن الثالث كانوا يمتلكون لمان وسبعين مسرحية من إنتاج يوريبيديس، وكان من بينها لماني مسرحيات ساتيرية. ويبلغ إجمالي ما يعتقد أن يوريبيديس قيد نظمه من مسرحيات حوالي الإثنتين وتسعين من التراجيديات والساتيريات، ولم يبق منها سوى مسرحيات حوالي الإثنتين وتسعين من التراجيديات والساتيريات، ولم يبق منها سوى سبع عشرة تراجيدية ومسرحية ساتيرية واحدة، وأجزاء كبيرة من تراجيدية أخرى بالإضافة إلى العديد من الشذرات المتفرقة (٢٩١). ومع قلة ما وصلنا من مسرحيات يوريبيديس إلا أنها تفوق عددًا ما وصلنا من زميليه الشاعرين الآخرين أيسخولوس وسوفوكليس مجتمعين، وجدير بالذكر أن يوريبديس قيد سبق سوفوكليس - بعدة وسوفوكليس عتمعين، وجدير بالذكر أن يوريبديس قيد سبق سوفوكليس - بعدة شهور فقط - إلى الموت عام ٢٠٠٤.

## قامَّة بالمصادر الأسطورية والملحمية لمسرحيات يوريبيديس الموجودة والمفقودة

| عنوان المسرحية        |              |                    | المصدر الأسطوري والملحمي |                  |  |
|-----------------------|--------------|--------------------|--------------------------|------------------|--|
| Alexandros            | س '          | ألكسندرو           | Kypria                   | القبرصية         |  |
| phigeneia en Aulidi   | في اوليس     | إفيجينيا           |                          |                  |  |
| Palamedes             |              | بالاميديس          | ,                        |                  |  |
| Protesilaos           | ں            | بروتيسلاؤم         |                          |                  |  |
| Skyrioi               |              | أهل سكي            |                          |                  |  |
| Telephos              |              | تيليفوسن           |                          |                  |  |
| Rhesos                |              | ريسوس•             | Ilias                    | الإلياذة         |  |
| Philoktetes           |              | فيلوكتيتيس         | Mikra Ilias              | الإلياذة الصغيرة |  |
| Hekabe                |              | هیکابی*            | Iliou Persis             | حصار طروادة      |  |
| Epcios                |              | إيبيوس             |                          |                  |  |
| Troades               | •            | الطرواديات         |                          |                  |  |
| Andromache            | 1            | ندروماخي           | Nostoi                   | للإحم العودة     |  |
| Helene                |              | ىيلىنى"<br>لىكترا" | •                        | •                |  |
| Elektra               |              | ليكترا*            | 1                        |                  |  |
|                       | ن التاوريين* | نيجينيا بير        | 1                        |                  |  |
| Iphigeneia en Taurois |              |                    |                          |                  |  |
| Orestes               |              | ريستيس•            | ,1                       |                  |  |

| عنوان المسرحية                                                       |                                     |                                  | المصدر الأسطوري والملحمي                                   |            |          |                                            |
|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------------|------------|----------|--------------------------------------------|
| Kyklops satyri                                                       | kos                                 | ں (ساتیریة)                      | كيكلوب                                                     | Odysseia   |          | الأوديسيا                                  |
| Oidipous                                                             | ·                                   |                                  |                                                            | Oidipodeia |          | الأوديبية                                  |
| Chrysippos                                                           |                                     | س                                | خريسيبو                                                    |            |          |                                            |
| Antigone                                                             |                                     | (                                | انتيجون                                                    | Thebais    |          | لطيبية                                     |
| Hiketides                                                            |                                     |                                  | المستجير                                                   |            |          |                                            |
| Hypsipyle                                                            |                                     |                                  | هيبسييل                                                    |            |          |                                            |
| Phoinissai                                                           |                                     | ت*                               | الفينيقياء                                                 |            |          |                                            |
|                                                                      |                                     | عبر كورنث                        | الكميون                                                    | Epigonoi   |          | الخلفاء                                    |
| ·                                                                    | dia Korinthou<br>س<br>dia Psophidos | عبر بسولی                        | الكميون                                                    |            |          |                                            |
| ·                                                                    | <i>س</i>                            |                                  |                                                            |            | وس       | سطورة ديوني                                |
| Alkmeon ho Bakchai                                                   | س<br>dia Psophidos                  |                                  | عابدات                                                     | Argonautik |          |                                            |
| Alkmeon ho Bakchai                                                   | س<br>dia Psophidos                  |                                  | عابدات                                                     |            |          |                                            |
| Alkmeon ho Bakchai Ino                                               | س<br>dia Psophidos                  | باكخوس                           | عابدات                                                     |            |          |                                            |
| Alkmeon ho  Bakchai  Ino  Medeia  Peliades                           | س<br>dia Psophidos                  | باكخوس                           | عابدات<br>اینو<br>میدیا*.<br>بنات بی                       |            |          |                                            |
| Alkmeon ho  Bakchai  Ino  Medeia                                     | س<br>dia Psophidos                  | باکخوس<br>لیوس                   | عابدات<br>اینو<br>میدیا*<br>بنات بی<br>فریکسوس             |            |          |                                            |
| Alkmeon ho  Bakchai  Ino  Medeia  Peliades  Phrixos (a)              | س<br>dia Psophidos                  | باكخوس<br>ليوس<br>ں (أ)<br>ں (ب) | عابدات<br>اینو<br>میدیا*.<br>بنات بی<br>فریکسوس<br>فریکسوس |            | ة أرجو B | سطورة السفيذ                               |
| Alkmeon ho  Bakchai  Ino  Medeia  Peliades  Phrixos (a)  Phrixos (b) | س<br>dia Psophidos                  | باکخوس<br>لیوس<br>ں (أ)<br>ں (ب) | عابدات<br>اینو<br>میدیا*<br>بنات بی<br>فریکسوس             |            | ة أرجو B | سطورة ديوني<br>سطورة السفيد<br>ساطير مدينة |

.

| ، المسرحية              | المصدر الأسطورى والملحمى |                  |
|-------------------------|--------------------------|------------------|
| Thyestes                | ئىستىس                   |                  |
| Kressai                 | الكريتيات                |                  |
| Oinomaos                | أويثوماؤس                |                  |
| Pleisthenes             | بليسثنيس                 |                  |
| Alkmene                 | الكميني                  | اسطورة هرقل      |
| Bousiris Satyrikos      | بوزيريس (ساتيرية)        |                  |
| Eurystheus Satyrikos    | يوريسئيوس (ساتيرية)      |                  |
| Herakles Mainomenos     | هرقل مجنونا <sup>ه</sup> |                  |
| Herakleidai             | أبناء هرقل <sup>•</sup>  |                  |
| Alkestis                | الكيستيس*                | •                |
| Likymnios               | ليكيمثيوس                |                  |
| Syleus Satyrikos        | سيليوس (سانيرية)         |                  |
| Temenidai               | بنات تيمينوس             |                  |
| Temenos                 | تيمينوس                  |                  |
| Aigeus                  | أيجيوس                   | لأساطير الأتيكية |
| Alope (Kerkyon)         | ألوب (أوكيركيون)         |                  |
| Erechtheus              | إريخثيوس ١               |                  |
| Theseus                 | فيسيوس                   |                  |
| Hippolytos Kalyptomenos | هيبوليتوس المغطى         |                  |
| Hippolytos Stephanias   | هيبوليتوس المتوج         |                  |
| Ion                     | ايون*                    |                  |
| Peirithous              | بيريثوس                  |                  |
| Skiron Satyrikos        | سكيرون (ساتيرية)         |                  |

| أسرحية              | عنوان الم                  | الممدر الأسطوري واللحمي |  |
|---------------------|----------------------------|-------------------------|--|
| Aiolos              | أيولوس                     | مصادر متفرقة            |  |
| Antiope             | أنتيوبي                    |                         |  |
| Archelaos           | ارخيلاؤس                   |                         |  |
| Auge                | أوجى                       |                         |  |
| Autolykos Satyrikos | اوتوليكوس (ساتيرية)        |                         |  |
| Bellerophontes      | بيلليروفونتيس              |                         |  |
| Glaukos (Polyidos)  | جلاوكوس (يوليئيدوس)        |                         |  |
| Theristai Satyroi   | ثیریستای (ساتیریة)         |                         |  |
| Ixion               | [کسیون                     |                         |  |
| Kadmos              | كادموس                     |                         |  |
| Kresphontes         | كريسفونتيس                 |                         |  |
| Kretes              | الكريتيون                  |                         |  |
| Lamia               | لاميا                      |                         |  |
| Melanippe Desmotis  | ميلانيبي مقيدة             |                         |  |
| Melanippe Sophe     | ميلانيبي حكيمة             |                         |  |
| Meleagros           | ملياجروس                   |                         |  |
| Peleus              | بيليوس                     |                         |  |
| Rhadamanthys        | رادامانثيس                 |                         |  |
| Stheneboia          | سثينيبويا                  |                         |  |
| Sisyphos Satyrikos  | سيسيفوس (سأتيرية)          |                         |  |
| Tennes              | أتيئيس                     |                         |  |
| Phaithon            | فاشون                      |                         |  |
| Phoinix             | نیتیس<br>فایثون<br>فوینیکس |                         |  |

ومن الملاحظ أن يوريبيديس في إعتاده على المصادر الأسطورية والملحمية يقتنى أثر سابقيه، فأمدته أساطير طية وأرجوس بالكثير من القصص حول آل أوديب وأتربوس وغيرهما. وهو مثل سوفوكليس يبدى تحيزا خاصا لأساطير موطنه، فيشعر بالنشوة وهو يمجد ويخلد إنجازات أبطال أثينا أمثال ثيسيوس وأريخثيوس، أما حلقة الملاحم الطروادية فلم تكن فيا يبدو مفضلة لدى يوريبيديس، وربما يرجع السبب فى ذلك إلى أنه قد وجدها موضوعا مستهلكا. ولذا نجد عشريان في المائة فقيط مسن مسرحياته جاءت من هذا المصدر، وهي نسبة ضئيلة إذا قيست بمثيلاتها لمدى الشعراء الأحرين. ولكنها نسبة تعد كبيرة إذا وضعنا في الإعتبار تعمد المصادر الأسطورية والملحمية التي كان يمن للشاعر أن يستلهمها. على أيسة حسال كان يوريبيديس يفضل التجول في آفاق الأساطير الإغريقية بمثا عن تلك التي لم تستغل بعد، فهو أول من كتب عن فايثون وكريسفونتيس ويبلليروفون.

ويتعامل بوريبيديس مع الاسطورة بحرية فياخذ أو يحذف ويضيف ما يخدم غرضه الدرامي، حتى أنه كثيرا ما يورد حقيقة مسا في إحسدى المسرحيسات ثم يسورد ما يناقضها أو يناهضها في مسرحية أخرى. ففي «الطرواديات» على سبيل المثال نجد هيليني الحقيقية هي التي تذهب إلى طروادة، في حين نجد في مسرحية «هيليني» أن شبحها فقط هو الذي يفعل ذلك. وبالمثل يفقا أوديب عينيه في «الفينيقيات» (بيت ١٦٦٣)، ولكن الخدم أتباع لايوس هم الدلين يفعلون ذلك في المسرحية المفقودة «أوديب» (شذرة ١٤٥). ويسرد في مسرحية «أوريسستيس» (بيست ١٦٥٣) أن نيوبتوليموس لن يتزوج قط هرميون، ولكننا نجدهما زوجين في «أندروماخي». والجدير بالذكر أيضا أن يوريبيديس يتوسع في الأسطورة التي يستخدمها بحيث يصبح من بالذكر أيضا أن يوريبيديس يتوسع في الأسطورة التي يستخدمها بحيث يصبح من الممكن القول إنها من إبتداعه، ومثال ذلك مسرحية «إيون» و «إفيجينيا بدين التاورين». حقا إن كلا من أيسخولوس وسوفوكليس قد تصرفا أيضا في الأسطورة، بيد أن يوريبيديس يتمبز عليها في أنه أراد داتما أن يجدد ويضيف بدلا من أن يقلد ويعيد. ولعل هذا ما دفعه إلى أن يزوج إليكترا من فلاح بسيط في المسرحية التي قمل إسم هذه البطلة عنوانا، وهذا ما منعود للحديث عنه.

وكها اسلفنا فإن مسرحية « ألكيستيس » هي أقدم ما وصلنا منن إنتساج

يوريبيديس. وعرضت هذه المسرحية عام ٤٣٨ كمسرحية رابعة أي حلت محل المسرحية الساتيرية، التي كانت في العادة تأتي بعد التراجيديات الشلاث التي يتقدم بها الشاعر في اليوم المخصص له من المباريات المسرحية. وتدور هذه المسرحية حول تضحية البطلة الكيستيس بحياتها من أجل الحب. فهي تقدم على الموت طواعية في سبيل أن تنقد زوجها، الذي هو على أقل تقدير غير جدير بهذه التضحية والفداء. وهذا الزوج هو آدميتوس الذي كان قد إستضاف أبوللون في قصره وأكرم وفادته، وردا على هذا الجميل خصه الإله بميزة نادرة. فعنلما إقتربت ساعة موت هذا الملك وفر له أبوللون فرصة النجاة والبقاء على قيد الحياة، شريطة أن يجد بديلا له من الأسرة الملكية، أو حتى فردا من أفراد الرعية لكى يأخذ دوره ويحل محلمه في رحلة الموت. ولكن الملك لم يجد أحدا يفتديه بحياته متطوعًا، حتى أبواه السطاعنان في السن فقد رفضا التنازل عن البقية الباقية من أيام العمر الغالية في سبيل حياة إبنها الملك الشاب. إلا أن الكيستيس الزوجة الوفية أقدمت على هذه التضحية بنفس راضية وجاءها الموت وقادها بدلا من زوجها إلى العالم الآخر. وفي أثناء قيام آدميتوس بمراسم الدفن وفد هرقل ضيفا عليه، فأكرمه وأخبى عنه حقيقة الحداد الذي يعيش في ظله القصر وأهله. وبينها كان هرقل يعربد في كرم الضيافة الملكية ويعاقر الخمر المعتقة عرف من الخادم المتجهم ـ وتحـت الضـغطـ حقيقـة الأوضـاع، فتأثر وصم على أن يعيد الكيستيس من عالم الموت حية إلى زوجها. وقد أنجز وعده بالفعل وعادت السعادة الزوجية ترفرف على أروقة القصر. والجدير بالذكر أن شخصية هرقل في هذه المسرحية تبدو نصف كوميدية، بل إن المسرحية ككل لا تستقر بإرتياح في صفوف الفن التراجيدي الخالص. وهذا شأن بعض مسرحيات يوريبيديس الأخرى ومنها (إفيجينيا بين التاوريين) على سبيل المثال. ولعل هذا الميل عند يوريبيديس يمثل في مسرحه عنصرا من عناصر التمزق، أو التمرد، على قالب التراجيديا التقليدية المحكم.

وإلى جانب مسرحية «الكيستيس» صاغ يـوريبيديس مسرحيتين أخريين حـول اسطورة هرقل. الأولى هى «أبناء هرقل» وتدور حول أطفال هـذا البطل الصغار وجدتهم الكيني ـ أم هرقل ـ وصديق العمر يولاؤس وهو في الأصل إبن أخ هرقل.

لقد هربوا جميعا بعد موت هرقل من أرجوس ولجأوا إلى ماراثون خوفا من بطش يوريسثيوس العدو القديم واللدود لهذه الذرية. فلها أرسل الأخير في طلبهم رفض الملك الأثيني، فإندلعت الحرب بينهها وجاءت النبؤات بأنه لا نصر للاثينيين إلا بعد أن يقلموا إحدى العذراوات قربانا للآلهة. فتقلمت ماكاريا بنت هرقل متسطوعة للقيام بهذه المهمة الفريدة. وإنتصر الأثينيون في الحرب وأسر يبوريسثيوس وقدم إلى الكميني التي أصرت على قتله إنتقاما منه. ومن الواضح أن هذه المسرحية ذات أهداف وطنية، إذ أراد بها الشاعر أن يحجد مدينته أثينا في صراعها ضد إسسرطة وحليفتها أرجوس إبان الحروب البلوبونيسية. ولذلك يسرجح أنها عسرضت عسام وحليفتها أرجوس إبان الحروب البلوبونيسية. ولذلك يسرجح أنها عسرضت عسام وحليفتها أرجوس إبان الحروب البلوبونيسية. ولذلك يسرجح أنها عسرضت عسام ٤٣١.

أما المسرحية الثانية عن هرقل فهي «هرقل مجنونا» والتي سنتحدث عنها الآن لصلتها من حيث الموضوع بالسرحيتين السابقتين، مع أنها عرضت في تساريخ متاخر أى عام ١٦٦ وتسبقها مسرحيات أخرى كثيرة وتفصلها عن المسرحيتين المذكورتين فترة زمنية طويلة، وكان العنوان الأصلى لحدد المسرحيسة هسو «هسرقل» (أو « هيراكليس ») أما العنوان « هرقل مجنونا » الذي صارت المسرحية تعرف به فقد ورد لأول مرة في طبعة ألدوس إبان عصر النهضة الأوروبية. وإذا كانت هدل المسرحية قد عرضت عام ٤١٦ كما سبق أن ألهنا، فإنها لم تنج من الإنتقادات منذ ذلك الحين وحتى الآن. فقيل أن بناءها الدرامي مفكك على أساس أنبه لا عبلاقة بين ما يقع قبل وصول هرقل من هاديس وما هو بعد ذلك من أحداث، وقيل أيضما أنه لا توجد علاقة جوهرية بين إنقاذ ميجارا وأطفالها من الموت على يد هرقل مـن جهة، وجنون البطل نفسه من جهة أخرى. وأصحاب هذه الإنتقادات يغفلون العلاقة الداخلية والعضوية بين إنقاذ زوجة هرقل ميجارا وأولاده من الموت من جهة، وسعادته الأسرية كبطل عاد توا من العالم السفلي من جهمة أخسري. ونــذكر المنتقدين للبنية الدرامية في هذه المسرحية بأن هرقل الغائب في الاجرزاء الأولى منهما كان حاضرا طول الوقت، لا بجسده وإنما بكل ما يقال عنه من السلطور الأولى وحتى وصوله، فهو لم يغب عن تفكيرنا لحظة واحسدة. بسل إن مصير كل الشخصيات كان معلقا بوصوله هو. إنه إذن الغائب بجسمه الحساضر بفعلمه وشخصيته المؤثرة والمهيمنة على كل شيء، إنه رب هذه الأسرة المهددة وهو المنقذ المنتظر، وصل في النهاية وقتل الطاغية وأنقذ جميع أفراد الأسرة، ولكنه في نوبة جنون حطم كل الذي أنجزه توا وهدم ما بني، وقتل من أنقذهم من الموت وتلك قمة المأساة الإنسانية، إنها مأساة البطولة التي تحطم نفسها بنفسها، وجدير بالذكر أن ذاتية التدمير البطولي من أهم منابع المأساوية في المسرح الإغريق بصفة خاصة، وفي ما تلاه من مسارح بصفة عامة، ونفيرب لذلك مثلا بأوديب الذي تدمره ثقت بنفسه وبقدرته على كشف الحقائق في مسرحية «أوديب ملكا»، وهرقل الذي تدمره أعهاله البطولية الخارقة في «بنات تراخيس»، وهي أفكار نجد لها أصداء في شخصيات شكسبيرية مثل هاملت وماكبث ويوليوس قيصر وغيرهم. (١٠٠)

إن هرقل الذي طهر الدنيا كلها من المخاطر والمخاوف ونشر في رسوعها الأمن والأمان، حتى أنه ذهب إلى العالم السفلي فقهر قوى الموت وعاد حيا وهـو يجـر حارس هاديس أى الكلب كيربيروس، وهو غنيمة ثمينة لا تعلوها غنيمة أحرى في القيمة وفي الدلالة على مدى الإنتصار الكاسح الذي حققه البطل في عالم الموت بعد أن أصبح قوة لا تقهر في عالم الحياة. إن هرقل هذا يعود من رحلته العجيبة ليجد أباه وزوجته وفلذات كبده أسرى الخوف والهوان. فهم في طريقهم إلى الموت المشين على يد الملك الطاغية المستبد ليكوس. وقد يعنى ذلك أن أعمال هرقل البطولية لم تعد بالخير والفائدة حتى على البطل نفسه وأهله، وعشد سيكون ذلك تفكيرا عبثيا يضمنه يوريبيديس المسرحية، ربما بهدف إنتقاد الأساطير التقليدية، وحتى بعد إنتقام البطل من الملك الطاغية وزوال الخطر الداهم، تحل كارثـة أكثر خطورة وفتكا بالبطل وأسرته. لقد أصابه الجنون فقتل جميع من أنقذهم توا \_ فيما عدا أبيه الذي بلغ أرذل العمر. وعندما يعود البطل إلى وعيه يهبط به الحزن إلى أسفل سافلين، إلى هاوية الياس والندم وجحم العلاب النفسي والألم. ويسوشك على الإنتحار لولا أن صديقه الصدوق ثيسيوس ملك وبطل أثينا قد وصل توا ولازال يذكر فضل هرقل عليه. فالأخير هو الذي أنقذه من البقاء في العالم السفلي سجينا مدى الدهر. فيمد له يد العون ويبث فيه الأمل ويذكره بالرجولة والبطولة المميزتين لسيرته الأولى. ويستجيب هرقل لنصائح ثيسيوس ويعدل عن الإنتحار. المهم أن هرقل قد أدان نفسه بعد أن إكتشف جريمته ولذلك أخق وجهه حتى لا يرى نور الشمس فيدنس طهارتها، بل لم يشأ أن يواجه صديقه ثيسيوس حتى لا يلوثه. وهذا السلوك يذكرنا بما فعله «أوديب ملكا» عند سوفوكليس السدى وصل به الشعور بالذنب إلى حد أن فقاً عينيه، لكى لا تقع عليها أشعة الشمس النقية. ولزام علينا هنا أن ننوه إلى أن إدانة كل من هرقل وأوديب لنفسيها ينبغى أن تؤخذ لصالحها لا أن تحسب عليها، لقد إرتكب كل منها ما إرتكب من فنوب فظيعة وجرائم شنيعة تقشعر لها الأبدان، ولكن عن غير قصد ودون وعى فنوب فظيعة وجرائم شنيعة تقشعر لها الأبدان، ولكن عن غير قصد ودون وعى وسبب الجهل بالحقائق أو الجنون، ومن ثم فإن شعورهما بالندم وعذابها النفسي واعترافها بالذب كل تلك الأمور إنما هي وسائل المؤلف التراجيدي لكي يسؤكد عظمة هذا البطل المعذب أو ذاك، ويدعم براءته من إرتكاب جرم متعمد مع سابق الإصرار والترصد.

وتبدو قصة ليكوس الملك الطاغية في هذه المسرحية اهرقل مجنونا، وكانها من إبتداع الشاعر المؤلف. ومما لا شك فيه أن إدخال ثيسيوس في الأسطورة وإنقاذه لمرقل من اليأس والضياع وجوء الأخير إلى مدينة أثينا في نهاية المسرحية، كل هذه العناصر إن هي إلا إضافات وتجديدات أدخلها يوريبيديس على الأسطورة لأسباب وطنية من جهة، ويهدف ربط الماضي الأسطوري بالواقع المعاصر من جهة أخرى. فقد أراد المؤلف أن يمجد مدينة أثينا وملكها الأسطوري، فكل منها يظهر في نهاية المسرحية مثالا للصدق والإخلاص وفعل الخير والفضيلة بصفة عامة. ولكن أكبر تجديد أدخله يوريبيديس على الأسطورة هو المتمثل في مخالفته للروايات الأسطورية الأقدم. فقد جعل جنون هرقل يقع في نهاية حياته أي بعد إتمام أعهاله البطولية الجارقة، وبذلك إستطاع يوريبيديس أن يخلق من هرقل بطلا تراجيديا من الدرجة الأولى. فهو البطل الذي هزم كل أعدائه خارج وداخل الوطن، فوق وتحت الأرض. وعنلما جاء ليقطف ثمار إنتصاراته، أي ليعيش منعها سعيدا مع زوجته وأطفاله خطفت الأقدار منه هذه الثمار الغالية. فحلت عليه مصائب جد قاسية إذ وأطفاله خطفت الأقدار بين حياة الصبر على العذاب المرير أو التخلى عن الحياة عند مفترق الطرق ليختار بين حياة الصبر على العذاب المرير أو التخلى عن الحياة عند مفترق الطرق ليختار بين حياة الصبر على العذاب المرير أو التخلى عن الحياة عند مفترق الطرق ليختار بين حياة الصبر على العذاب المرير أو التخلى عن الحياة

ف جبن وإستسلام للموت، إختار طريق الحياة وتحمل العذاب والمعاناة. وهذه كما يقول العلامة كيتو أنسب نهاية لهذه المسرحية الأنها تمثل ذروة إنتصارات هرقل أى إنتصاره على نفسه. لقد وضعنا الشاعر في النهاية وبعد أحداث مفجعة أمام روح نبيلة تتعذب وتتألم. ولم ينه يوريبيديس المسرحية باله من الآلة كعادته وإنما بتحول داخلي يقع في نفس البطل الذي قهر اليأس وصمم على مواصلة الحياة مها كانت الامها(١١).

لا يعالج يوريبيديس في مسرحية «هرقل مجنونا» مسئلة الحسرب والسلام أو الرجل والمرأة - وهما الموضوعان المفضلان لديه كها سنرى - ولكنه يتناول تحليـل شخصية رجل غير عادى هو هرقل. فكتب مسرحية مرتبة الأحداث في خط درامي متعرج، حافل بنقاط الصعود والهبوط ولكنه ينتهى نهاية مأساوية تزيد من عظمة البطل. ولكن هذه المسرحية اليوريبيدية أكثر من غيرها إظهارا لروح الشاعر المتمرد بعنف ضد النية السوداء الكامنة في البطبيعة، والمترصدة للإنسان في كل مكان وزمان. وإلا فلهاذا تعانى شخصية فريدة مثل هرقل ؟ ذلك البطل الذي عندما يظهر أمامنا لأول مرة عائدا من هاديس نراه في قمة النصر والنشوة وفي أوج العظمة والقوة. ولا يمضى وقت طويل حتى نراه وقد إنهار تماما وصار حطام إنسان مطروحا على الأرض منكس الرأس! ولعل ذلك ما دفع عالما مشل نوروود إلى القول بأن هرقل في هذه المسرحية ليس مخلوقا خارقا للطبيعة أو بطلا نصف إله. فحتى أعماله البطولية - كما يرى نوروود - وإن كانت عظيمة فهي لا ترقى إلى حد المعجزات، ولولا ذلك لما جرؤ ليكوس على أن يعتدى على أسرته أثناء غيابه. فإذا كان هـرقل إبن زيوس حقا وبطلا قويا محبوبا كيف إستطاع ليكوس أن يهمدد أفسراد أسرتمه مهما طال غيابه ؟ كيف لا يخاف هذا الملك الطاغية غضب أهل طيبة ؟ هذا كلم يعنى - في رأى نوروود - أن يوريبيديس قد أراد أن يستزل هسرقل مسن عليسائه البطولية إلى مستوى البشر، فهو في المسرحية إنسان عميز وليس غير ذلك(١٩١).

ويقول بارمينتييه فى المقدمة التى كتبها لمسرحية «هرقل مجنونا» فى طبعة بيديه الفرنسية أن يوريبيديس قد أراد بهذه المسرحية أن ينق صورة هرقل البدائية الشعبية من كل الشوائب، ويقدم لنا هرقلا جديدا ليس فقط فاعلا للخير وإنما أيضا خادما

للبشرية. فهو في هذه المسرحية إبن بار وأب رحيم وزوج على المسرعية عبوب. إنه قبل كل شيء - والرأى لا زال لبارمينتييه - بطل قادر على تحميل عداب معنوى يفوق بكثير المه الجسدي (١٢٠). أما إهرنبرج فيرى أن يوريبيديس قد رفع هرقل في هذه المسرحية إلى أعلى مستوى من العظمة وصوره بطلا ذا أمجاد متلألثة، فاعلا للخير من أجل كافة البشر، إنه مصدر زهو وفخر لأبيه أمفيتريون المسن، وهو نبيع الوجود والإستمرار في الحياة بالنسبة لزوجته ميجارا، فنعم الإبن ونعم الزوج ونعيم الأب، إنه ألموذج العظمة الإنسانية ومثال الفضيلة الادمية في أرقي صورها(١٠١). ويعتبر جلبرت مورى هرقل يوريبيديس مثل الإنسان الكامل كما كان يتصوره أهل أثينا إبان القرن الخامس (١٩٠). ولأرنولد تويني عالم التاريخ المشهور رأى في الموضوع، أثينا إبان القرن الخامس الذي كان قد حاول أن يحفظ لمرقل بعض شيم البطولة في مسرحيته والكيستيس»، قد رفعه في «هرقل مجنونا» إلى ذروة البطولة الحقيقيسة مسرحيته والكيستيس»، قد رفعه في «هرقل مجنونا» إلى ذروة البطولة الحقيقيسة مسرحيته الأبطال النادرين (١٦).

ويسخر يوريبيديس في مسرحية «هرقل عبنوناً» (بيت ١٣٤٠ وما يليه) مسن المعتقدات الأسطورية البالية، التي تلصق بالآلمة جراثم الرنا والسرقة والخداع والكذب وما إلى ذلك من نقائص بشرية لا تليق بالكائنات الساوية. ويغض النظر عن أن تلك السخرية تعكس آراء السوفسطائية المتشككة والمتمردة على المعتقدات البالية، فإن ما يقوله يوريبيديس في المسرحية يعطى لنا فكرة واضحة عن رؤيسه المينية. ويبدو لنا الشاعر كأنه يملم بإله قوى الإرادة قويم السلوك كامل الصفات لا يحتاج إلى شيء خارج ذاته. وفي إحدى الشاعر والفيلسوف الشائر «عندما ترتكب يوريبيديس الضائعة (شذرة ١٩٩٧) يقول الشاعر والفيلسوف الشائر «عندما ترتكب الألحة شرورا فهي بالقطع ليست آلمة». أما في مسرحية «هرقل يجنوناً» فيرسم لنا المجنون أولاده وأمهم وعاد إلى وعيه أخنى وجهه عن الشمس والناس كما تقضى المتقليد الدينية، التي تحرم على الإنسان المدنس أن يرى نور الشمس أو أن يخاطب الناس. فلما قدم ثيسيوس خشى هرقل على صديقه من الدنس فطلب منه الإبتعاد، ولكن ثيسيوس رفض قائلا كيف يمكن للمرء أن يدنس صديقه الحبيب؟ ثم يتساءل

وكيف يمكن لبشرى أن يدنس الألهة وهم الأعلى والأقدر؟ وذلك على إعتبار أن الشمس قوة إلهية، وهكذا أقنع ثيسيوس هرقل بأن يرفع وجهه للناس وأن يطالع السهاء ويحملق فى الشمس، وبذلك نجح بطلا يوريبيديس فى أن يمزقا معًا كل حجة يمكن أن يتستر وراءها أو يتمسك بها المتشبئون بتلابيب الخزعبلات.

لقد أطلنا الحديث بعض الشيء عن «هرقل مجنوناً» لأن يوريبيديس - كها رأينا - كنف فيها خلاصة رؤيته لأسطورة هرقل، التي لعبت دوراً مهاً في الفكر والمسرح التراجيديين إبان القرن الخامس، ولأن هذه المسرحية من جهة أخرى قد مارست تأثيرا كبيرا في العصور التالية من تاريخ الدراما، إبتداء مسن سينيكا الشاعر والمفيلسوف الرومان، ومرورا بعصر النهضة الأوروبية وإلى يومنا هذا (٩٧). وسنتناول الآن بقية مسرحيات يوريبيديس.

عرضت مسرحية «ميديا» عام ٤٣١ وموضوعها الغيرة القساتلة التي شسبت حرائقها في قلب الزوجة، التي تحمل المسرحية إسمها عنواناً. لقد هجرت ميسديا الأهل والوطن وقتلت أخاها وهربت من مسقط رأسها كولخيس مع ياسون حبيبها. وتزوجا وعاشا في كورنثة زمنا وأنجبا ولدين. لكن ما لبث ياسون أن هجرها ليتزوج بنت ملك كورنثة فتظاهرت ميديا بالإذعان للأمر الواقع، ولكنها - وهي التي كانت تمارس فنون السحر - أرسلت هدية مسمومة للعروس. إنه رداء مغموس في مادة سمحرية ما أن لبسته العروس حتى إحترقت وهلك معهما أبـوها أيضما. ولما عماد ياسون إلى بيت الزوجية يزبد ويرعد ويتوعد، وجد ميديا تمتطى عربة مجنحة أرسلها إليها رب الشمس (هيليوس) - جدها الأسطوري - لكي ينقذها. ويهدف هدا التدخل الإلمي - أي إله من الآلة بالمصطلح النقدى - إلى إنهاء الأحداث وزرع الطمانينة والإستقرار في نفوس الأبطال. المهم أن ميديا وأمام ناظري ياسون ذبحت ولديه وفلذات كبدها ولم تسمح له حتى بلمسها. وتعسد هذه المسرحية رائعسة يوريبيديس بحق، فهي تتفوق على جميع مسرحياته بالإحكام في الحبكة الدرامية والتركيز في الحدث التراجيدي على شخصية البطلة. وجدير بالملاحظة أن الصراع الدرامي في هذه المسرحية لم يعد في غالبيته صراعا بين الإنسان والآلهـة - كما هـو الحال عند أيسخولوس - ولكنه صار صراعاً داخلياً سيكولوجياً يحتدم بين الإنسان



شُكل ٢٣ ميديا تقتل ولديها. إناء محفوظ بمتحف اللوئر بهاريس

ونفسه. وبعبارة أخرى بين النوازع المتضاربة داخل النفس الإنسانية(٩٨).

ومن الطرائف التي تحكى حول مسرحية «هيبوليتوس» أن يوريبيديس، بعد أن [كتشف خيانة زوجته الأولى له بعد زفافها بفترة وجيزة، كتب هذه المسرحيسة تعبيرًا عن إحتقاره للجنس الناعم برمته. والجدير بالذكر أن الشاعر طلق هذه الـزوجة الخنون وتزوج أخرى، فكانت الثانية أضل سبيلًا من الأولى. على أية حال فقد عرضت مسرحية ( هيبوليتوس ، عام ٤٢٨ وبطلتها هي فايدرا التي وقعت في حب إبن زوجها الشاب العذرى هيبوليتوس، الذي كان غارقًا في فنون الصيد بالغابات عازفًا عن النساء وشباك الهوى. فلها صد هيبوليتوس عروض الغرام من قبل فايدرا وإحتقر خيانة هذه الزوجة لأبيه، إنتحرت وتركت رسالة لزوجها ثيسيوس تتهم فيهما هيبوليتوس إبنه بإغتصابها عنوة. فلما عاد الأب الغائب وعلم بذلك صب لعناته على إبنه وتضرع إلى إله البحر بوسيدون أن يهلكه. وبالفعل إستجاب له بوسيدون وعاد هيبوليتوس إلى المنزل بين الحياة والموت، بعد أن خرج له من البحر غلوق وحشى تسبب في هلاكه، ثم ظهرت الربة أرغيس لكي تعلن الحقيقة كاملة وتكشف النقاب عن الاعيب إلهة الحب والجال أفروديتي، وعن طهارة وسراءة هيبوليتوس. فبندم ثيسيوس مر الندم على ظلمه لإبنه الراحل. والتدخل الإلهي هنا - إلـه مـن الآلـة بالمصطلح النقدى - يهدف إلى مساعدة البشر على فهم مغزى ما قد يغمض عليهم من الأحداث التي يشاهدونها على المسرح. كها أنه يعين المؤلف نفسه على حل عقدة المسرحية، فهو حل خارجي لها تأتى به قوة إلهية ما مرفوعة على إحدى الآلات، وهي قوة فوق مستوى البشر والأحداث الأرضية الجارية على المسرح. (١٩١)

وتدور مسرحية دهيكابى ، - التي من المحتمل أن تكون قد عرضت عام ١٧٥ - حول زوجة الملك الطروادى برياموس. وهي الآن أسيرة لدى أجامنون ملك الملوك الإغريق، ونعنى هذه الأميرة الأسيرة التي أعطت إسمها عنوانًا للمسرحية. وبالإضافة إلى معاناة هيكابى الأصلية والناجمة عن فقدان الوطن والأهل والسيادة والحرية، فإنها تتلق الآن نبأ تقديم إبنتها بوليكسيني قربانًا على قبر أخيلليوس بطل الأبطال الإغريق ثم تأتيها أنباء أخرى عزنة ثقع على أسماعها وقع الصاعقة، فهي تفيد بأن آخر أبنائها بوليدوروس، الذي كانت قد عهدت به إلى الملك بوليميستور

ليصونه قد إنتهى أمره هو أيضًا، قتله هذا الملك نفسه المؤتمن عليه، وتضرعت هيكابى إلى أجاعنون سيدها ومليكها وعشيق إبنتها كاسندرا أن يتيح لها الفسرصة لكى تنتقم من ذلك الملك خائن العهد ومبدد الأمانة الغالية، وبالفعل تمكنت هيكابى من الإنتقام بوحشية فقتلت ولدى بوليميستور أمام ناظريه ثم فقات عينيه. لكن بناء المسرحية ككل مفكك بعض الشيء.

اما مسرحية واندروماخي، فيحتمل أن تكون قد عرضت عام 19. وسطلتها التي خلعت إسمها على المسرحية هي أرملة هيكتور بطل الأبطال السطروادي، ولقسد أصبحت هي الآن أيضًا بدورها بعد تلمير طروادة أسيرة نيوبتوليموس الذي ولدت له إبنًا حمل إسم مولوسوس ولكنه تزوج من هيرميوني بنت مينيلاؤس مسن هيليسني. ورأى مينيلاؤس ضرورة التخلص من أندروماخي وإبنها لسكي يخلبو الجسو لإبنتسه هيرميوني، فتواصل حياتها الزوجية هادئة هائثة مع زوجها نيوبتوليموس ولا سها أن هيرميوني عاقر. وكادت خطة قتل أندروماخي تنجح لولا وصول بيليوس الذي أنقل الأم وإبنها. وإزاء هذا الفشل أوشكت هيرميوني على الإنتحبار، إلا أن إبن عمها أجامنون أي أوريستيس قد وصل وأخذها معه بعد مقتل زوجها نيوبتوليموس في دلني بتدبير من أوريستيس نفسه. وكها هو واضح تحفل هذه المسرحية بعدد لا باس بسه من الأوغاد والخونة، الذين لا يخفف من وطأة سلوكهم الكريه سوى نبيل بيليسوس وأمومة أندروماخي الحنون.

ومن الملاحظ أن يوريبيديس في هذه المسرحية يشن هجومًا عنيفًا ويصب نقدًا سافرًا على إسبرطة. فهو يهجو الإسبرطيين واخسلاقهم وينتقسد نسظامهم السسياسي وأسلوب حياتهم. وبما لا شك فيه أن موقف يوريبيديس هذا يعكس الشعور الأثيني العام المعادي لإسبرطة غريمة أثينا على زعامة العالم الإغريق، والمشتبكة في حسرب طويلة معها منذ عام ١٣١٤ وستمتد حتى عام ٤٠٤ حيث ستهزم أثينا شر هزيمة في خاية هذه الحرب المعروفة بإسم الحرب البلوبونيسية. ولنستمع لما يقوله يموربيديس على لسان أندروماخي في هذه المسرحية (بيت ٤٤٥ وما يليه):

«يا مواطنی إسبرطة، يا أبغض كل البشر كافة، ومدبرى الغش، ياملوك الإفك وغترعى المؤامرات الباغية بعقولكم اللئيمة واساليبكم الملتوية، دون أن تخطر لكم فكرة أمينة واحدة. خطأ أن تكون لكم الزعامة في هيلاس، أية خسة ليست في شرعكم؟ يا لتفشى القتل عندكم؟ وجرائم الكسب غير المشروع ألم تنتشر لديكم؟ كذابون، تقولون كلمة بشفاهكم وتخفون أخرى في قلوبكم! هذا ما يلقاه الناس دائمًا منكم. ليحل الخراب بكم!»

والسؤال الذى نود أن نطرحه الآن هو أليست هذه العبارات اليسيرة المقتطفة من مسرحية «أندروماخي» كفيلة بأن تدل على براعة يوريبيديس فى إستغلال الأساطير التقليدية الموروثة من الماضى الملحمى العتيق لتصوير الحاضر المعاصر للشاعر ونقد أحواله السياسية والإجتاعية؟ لقد كان يوريبيديس أنموذجًا يحتذى فى ذلك وكان على المؤلفين الدراميين من بعده أن يترسموا خطاه وهم يعيدون صياغة الأساطير القديمة أو وهم يستلهمون تراث الماضى، فإذا لم يكن المدف من ذلك هو إستغلال الرموز الأسطورية والقم التراثية لتسليط الضوء على جوانب الحياة المعاصرة ما الداعى للمودة إلى الأساطير أو التراث ككل؟

ولا تشترك مسرحية يوريبيديس والضارعات ) أو والمستجيرات ) مع مسرحية أيسخولوس بنفس العنوان في شيء سوى التشابه اللفظى في هذا العنوان فقسط فيسرحية يوريبيديس تكمل قصة حرب والسبعة ضد طيبة )، وهي مسرحية أخرى لأيسخولوس كها نعرف، فبعد أن فشل الأبطال السبعة المهاجمون في دخول طيبة الجات أمهاتهم إلى إليوسيس مركز عبادة الأسرار المقلسة الواقع غرب أثينا، وهناك شملهن ثيسيوس ملك وبطل أثينا بجهايته ورعايته ، وذهب بنفسه لغزو طيبة ولإعادة بقايا الأبطال السبعة الذين قتلوا أثناء الهجوم، وذلك لكى يتم دفنهم بالمراسم الدينية التقليدية. وهكذا تمجد هذه المسرحية مدينة أثينا في شخص ملكها وبطلها القومى غرضت عام المعربة فد عرضت عام المعربة وجير المستجيرين، ومن المحتمل أن تكون هذه المسرحية قد عرضت عام المعربة المعربة المعربة عام المعربة عام المعربة عام المعربة عام المعربة عام المعربة المعربة المعربة المعربة عام المعربة المعربة المعربة المعربة المعربة عام المعربة المعربة المعربة عام المعربة 
وعرض يوريبيديس مسرحية «الطرواديات» حوالى عام ١٥٠. ويقال إنه شرع فى نظمها بدافع شعور قوى بالمرارة إنتابه إزاء سلوك الأثينيين غير الحضارى عندما دمروا جزيرة ميلوس التى لم يقترف أهلها ذنبًا سوى أنهم إتخذوا موقف الحياد أثناء

الحرب الدائرة بين أثينا وإسبرطة ا ولذلك حفلت المسرحية بلوحات معبرة عسن ويلات الحروب وعذاب المغلوب. إذ إستغل الشاعر أحسن إستغلال مصير النساء الطرواديات اللائي وقعن في الأسر مثل هيكابي وأندروماخي وكاسندرا وبوليكسيني والأمير الصغير أستياناكس. وهكذا يتضح لنا كيف كان يوريبيديس يترصد الأحداث السياسية المعاصرة وينتقد السلوك البريري في الحسرب، سواء أكان مقترفوه من الإسبرطيين الأعداء، أو الأثينيين مواطنيه الأحباء، وهو يفعل ذلك في إطسار تراجيديات قائمة على موضوعات أسطورية تراثية،

بيد أن يوريبيديس حوالي عام ٤١٢ قد تحول إلى نظم بعض المسرحيات ذات الطابع الرومانتيكي. وتبدأ هذه المرحلة بمسرحية « إفيجينيابين التاوريين » أو كما تسمى عادة ﴿ إِفْيجِينِيا فِي تاوريس ». وفيها يتبع يوريبيديس روايـة أسـطورية مخـالفة لما جـاء عند هوميروس، وفخواها أن الربة أرتميس أنقذت إفيجينيا بنت أجاممنون، فلم تـذبح قربانًا على المذبح في ميناء أوليس من أجل إبحار الأساطيل الإغريقية إلى طروادة، وإنما حملت إلى بلاد التاوريين. وهم قوم يعبدون أرتميس بطقوس غريبة إذ يقدمون الأجانب الوافدين عليهم قربانًا على مذبح ربتهم. وبـوصول إفيجينيـا إلى هنـاك أصبحت كاهنة معبد أرتميس، وشرعت تشرف على هذه الطقوس البربرية، ثم جاء أخوها أوريستيس - دون أن تتعرف عليه - مع صديقه بيلاديس إلى معبد أرتميس بحثًا عن وسيلة لتطهير أيدي أوريستيس من دم أمه كها أمره أبوللون رب النبوءات في دلني. وطبقًا لطقوس العبادة المتبعة في المعبد كان على إنيجينيا أن تقدم الضيفين الوافدين قربانًا شهيًّا لأرتميس، ولكنها تعرفت في اللحظة الأخيرة على أخيها وصديقه فأنقذتها وهربت معها. وكاد ملك البلاد أن يقبض على ثلاثتهم بعد أن ردتهم عواصف البحر الهائج إلى الشاطئ، لولا ظهور الربة أثينة التي أصدرت أوامرها للملك بالإذعان لمشيئة الآلهة والسياح لهم بالرحيل مع تمثال الربة أرتميس إلى بالاد الإغريق. ولولا هذا التدخل الإلهي لما إنتهت المتراجيدية بهـذه النهـاية السـعيدة. وهكذا تلعب حيلة يوريبيديس «إله من الآلة» دورًا مهمًا في تحديد معالم الشكل والمضمون بهذه السرحية وغيرها من مسرحياته.

ورأينا تأجيل الحديث عن مسرحية «إفيجينيـا في أوليس» بعض الـوقت ـ رغـم

صلتها بموضوع المسرحية السابقة لأنها لم تعرض إلا بعد وفاة يوريبيديس.

وهناك تراجيدية رومانتيكية أخرى هي ﴿ إيون ، وتنتمي . إلى هذه المرحلة من نتاج يوريبيديس. وفيها يغتصب الإله أبوللون كريوسا بنت الملك الأثيني إريخثيوس، فلما وضعت طفلها ألقت به في العراء وحمله أبوللون إلى معبده في دليل. ثم تزوجت كريوسا من كسوتوس حليف أبيها، فلما لم يرزق الزوجان بالخلف ذهبا معا إلى أبوللون في دلني، هو لكي يستشير الإله في مسألة العقسم وهسى لسكي تستفسر - خلسة .. عن مصير إبنها الذي تركته في العراء. وجاءت نبؤة أبوللون إلى كسوثوس تنصحه بأن يصطحب إلى منزله أول إنسان يصادفه أثناء خروجه من المعبد. ونفلا كسوثوس ما أمرت به النبؤة، وكان هذا الإنسان الذي أخده من أمام المعبد ويعيش معه الآن في المنزل هو إيون أي إبن أبوللون من كريوسا، التي لم تتعرف على فلذة كبدها وثارت على فكرة تبنيه، إذ كيف تقبل أن تربى ولبدا ظنته إبن سفاح لزوجها!؟ بل حاولت قتله فلما فشلت محاولتها وإكتشف أمرها لجـأت إلى معبـــد أبوللون هربا من عقوبة الإعدام. وهناك أحضر لها كهنة المعبد قماط الطفل اللذي كانوا قد التقطوه عندما وجدوه ملق في العراء. فتعرفت كريوسا عليه وعلى إبنها إيون من أبوللون. وهنا تظهر الربة أثينة لتكشف النقاب عن الحقيقة كاملة وتتنبأ بأن يصبح إيون هذا جد السلالة الأيونية. ويعود كسوثوس وكريوسا مع إيون إلى أثينا ليواصلوا العيش السعيد.

وعرضت مسرحية «هيليني » عام ٤١٢، وفيها يتبع يسوريبيديس رواية أسطورية وردت عند الشاعر الغنائ ستسيخوروس وفحسواها أن هيليني الحقيقية زوجسة مينيلاؤس ذهبت لتقيم في مصر، وصورة وهمية فقط هي التي ذهبت إلى طروادة مع باريس وتسببت في الحرب المشهورة! وبعد إنتهاء المعارك يصل مينيلاوس مع هيليني الوهمية العائدة من طروادة إلى مصر، وهناك يصيبه الدهش والفزع لوجود هيليني الحقيقية في قصر الملك المصرى، وبعد إختفاء شبح هيليني أي الشخصية الوهمية الوهمية تتولى هيليني الحقيقية أمر تدبير وتنفيذ خطة الهروب من مصر وذلك بمساعدة أخويها المؤلمين كاستور وبوليديوكيس، وتعد هذه المسرحية من أكثر مسرحيات يوريبيدس تشبعا بالنزعة الخيالية والميل الرومانتيكي.

وقبل عام من تقديم «هيليني» أي عام ٤١٣ كان يـوريبيديس قــ عـرض مسرحية «إليكترا» وفيها يقدم شيئا جديدا يختلف تمــام الإختــ الاف عــن معــالجة السخولوس في دحاملات القرابين» وســوفوكليس في مسرحيـة «إليكترا» لنفس الأسطورة. إذ يجعل يوريبيديس بطلته إليكترا تتزوج من فلاح بسيط ومتواضع يعرف انه ما كان ليحظى بهذا الزواج الملكي لولا أن من يهمهم الأمر ماى كليتمنسترا وأيجيسئوس ـ يريدان أن لا تنجب إليكترا نسلا نبيلا قد ينتقم منها لقتل اجامنون. ولذلك فإن هذا الفلاح البسيط لا يعامل زوجته الأميرة معاملة الند للند، بسل يرفض أن يفقدها عذريتها فلا يعاشرها معاشرة الأزواج. وهكذا يجرى الجزء الأكبر من الحدث الدرامي في المسرحية لا في أجواء القصور العالية، بال في كوخ وضيع من الحدث الدرامي في المسرحية لا في أجواء القصور العالية، بال في كوخ وضيع يجمع بين البسطاء من الناس والنبلاء بسلوكهم من جهة، وأبناء الملوك والأمـراء المغضوب عليهم من جهة أخرى، ولعل هــله المسرحيـة هــي أكثر مسرحيـات يوريبيديس إظهارا لميله نحو الواقعية، وإن كانت لا تخلو من لمسات رومانتيكية،

وعرضت مسرحية «الفينيقيات» حوالى عام ٤١٠/٤١١ وتتكون الجوقة فيها من الميرات فينيقيات جأن لإستشارة نبرة دلنى، ولكنهن توقفن بعض الوقت عند مدينة طيبة التى تربطهن بها علاقة وطيدة، لأن مؤسس هذه المدينة هو كادموس الفينيق جدهن، وجاء توقفهن بطيبة أيضا فى وقت حرب السبعة، أى هجوم السبعة قواد ضد طيبة بقيادة بولينيكيس بن أوديب المطالب بدوره فى التربع على العرش مسن أخيه إتيوكليس، ويعلن العراف الأعمى تيريسياس أنه لا يمكن إنقاذ المدينة من هذه المجمة الشرسة إلا إذا قُدِّم مينويكيوس بن كريون الملك قربانا، ويعترض كريون على ذلك بشدة ولكن إبنه الشاب الصغير مينويكيوس يقدم روحه فداء للمدينة، ويلبح نفسه فوق أسوارها من وراء ظهر أبيه. وعندئذ ينجح أهل طيبة فى صد المغيرين، ويعلن أن الأخوين الغريين إبنى أوديب على وشك اللقاء فى مبارزة فردية المغيرين، ويعلن أن الأخوين الغريين إبنى أوديب على وشك اللقاء فى مبارزة فردية أعسم الموقف نهائيا. ولكن أمها يوكاستى - التى أبق عليها يوريبيديس حية بعكس ما فعل سوفوكليس فى دأوديب ملكا ٤ - إندفعت لتحول بينها. ولما كان الأوان قد فات وسبق السيف العذل قتلت نفسها فوق جثيبها، بعد أن كان كل منها قد قتل فات وسبق السيف العذل قتلت نفسها فوق جثيبها، بعد أن كان كل منها قد قتل

وفي عام ٤٠٨ قدم يوريبيديس مسرحية «أوريستيس». وهي مسرحية ميلودرامية الطابع مثيرة الأحداث تتركز حول شخصية هذا البطل الذى أعطى إسمه عندوانا للمسرحية. وقد إنتابته حالة مرضية بسبب قتله لأمه، إذ أخذت ربات الإنتقام أي الإيرينيات يلاحقنه أينها ذهب فأصبنه بمس من الجنون. وفي حين هجره الجميع لم تبق إلى جواره سوى إليكترا أخته، وكانت مدينة أرجوس على وشك إصدار حكم بإعدامهما، وفجأة يظهر مينيلاوس وزوجه هيليني عائدين مسن طسروادة. ويتوسل أوريستيس إلى عمه مينيلاوس أن ينقذه على أساس أنه لم يفعل شيئا سوى الإنتقام من قتلة أبيه أجاممنون، أي من أمه كليتمنسترا وعشيقها أيجيستوس. ولكن مينيلاوس يخذل ولدى أخيه اللذين، بعد يأسها من النجاة وتلبية لنصيحة من صديقهما بيلاديس، يخططان لقتل هيليني وهي سبب الحروب الطروادية وسر الخراب والمصائب. ولكن هيليني تختل بصورة غامضة في رحلة عجيبة نحمو السهاء لتمؤله وتصبح الربة الحامية للبحارة! ويلجأ أوريستيس وإليكترا إلى مينيلاوس عمهما مرة أخرى ولكن بصورة مختلفة هذه المرة. إنها يهددان بقتل إبنته هيرميوني إن لم يتدخل لإنقاذهما. وهكذا تصل عقدة المسرحية \_إن كانت هناك حقا عقدة درامية بالمعنى السليم .. إلى الحد الذي يستلزم تدخل العناية الإلهية، أو بعبارة أخرى اللجوء إلى الحيلة اليوريبيدية المعهودة أي «إله من الآلة». فيظهر أبوللون ويملي إرادة السهاء التي ترتب الأوضاع المرتبكة من جديد. ولعل هذه المسرحية هي أضعف مسرحيات يوريبيديس من ناحية الحبكة الدرامية.

ولم تعرض مسرحية «إفيجينيا في أوليس» إلا بعد موت يوريبيديس عام ٤٠٦. ويقال إن الشاعر نفسه قد تركها ناقصة ليكملها إبنه قبل عسرضها. وفي هسذه المسرحية يضطر أجاعنون ملك الملوك الإغريق بناء على ضغط رجال الجيش إلى أمر زوجته كليتمنسترا بالحضور مع إبنتها الصغيرة إفيجينيا إلى أوليس، حيث ترابط الاساطيل الإغريقية استعدادا للإبحار صوب طروادة. وكانت حجته المعلنة إلى كليتمسترا أنه سيتم تزويج الفتاة من أخيلليوس بطل الأبطال الإغريق. ولكنه كان في الحقيقة بنوى تقديمها قربانا للإلهة أرتميس التي إشترطت ذلك حتى تتمسكن الاساطيل من الإبحار، فلها وصلت كليتمنسترا مع إبنتها إلى أوليس علمت بالحقيقة

المؤلة وبذلت قصارى جهدها لإنقاذ فلذة كبدها إفيجينيا. ولكن الفتاة الصغيرة نفسها وبعد شيء من التردد والخوف الطبيعيين تتقدم عن طيب خاطر متطوعة لكى تذبح قربانا للآلهة وفداء للوطن.

وفى ربيع عام ٤٠٨ كان يوريبيديس قد غادر أثينا إلى مقدونيا تلبيسة لدعوة ملكها أرخيلاؤس الذي أراد أن يحيط نفسه بالمفكرين والأدباء الإغريق. ويبدو أنه قد تسنى للشاعر هناك أن يرى عن كثب طقوس عبادة إلمه الخمر ديرنيسوس البدائية. وهناك أيضا نظم إحدى بدائعه «عابدات باكخوس»، وباكخوس هو إسم آخر لديونيسوس. ومن الغريب أن يوريبيديس في هذه المسرحية قد أعمطي للجوقة دورا أكبر من المعتاد في كل مسرحياته السابقة. على أية حال فإن هذه المسرحيمة تدور حول محاولات بنثيوس حفيد كادموس وملك طيبة أن يقاوم عبادة ديونيسوس الجديدة. وباءت جميع محاولاته بالفشل والخراب والدمار، لأن أجبافي أم هـذا الملك العنيد كانت إحدى عابدات باكخوس المتحمسات أو بالأحرى « المجلدوبات »، والتي إنتهى بها الوجد إلى حد أن قطعت رأس إبنها وأخذت ترفعه عاليا وهي ترقص طربا ظنا منها ـ وهي في حالة جزل ديونيسي ـ أنها قد إفترست أسدا وفصلت رأسـه عن جسده. وهكذا يكون إنتقام ديونيسوس إلىه الخمر والنشوة العنيف، وهكذا يكون إنتقام الآلهة الجدد وبطشهم بكل من يقف في طريقهم، وهمو ما يلكرنا جسرحية أيسخولوس «بروميثيوس مقيدا». على أية حال فلقد إستطاع كادموس أن يعيد إلى أجافي وعيها المفقود وعندئذ لا يوقف حزنها ولا يهدىء مـن روعهـا سـوي خ ظهور ديونيسوس نفسه الذي جاءها يبرر لها إنتقامه الفيظيع من الكافرين بعبادته ويتنبأ بمستقبل زاهر لمدينة طيبة. (١٠٠)

ومن هذا الإستعراض السريع لمسرحيات يوريبيديس وموضوعاتها يلاحظ على الفور أنه أكثر واقعية من سابقيه أيسخولوس وسوفوكليس، لأنه لم يحاول أن يضخم صورة أبطاله ولا أن يخفي عنا مثالبهم، فرغم الهالة الاسطورية التي إحتفظ بها لهؤلاء الأبطال يحس المرء كأنهم جاءوا من واقع الأرض الأثينية إبان القرن الخامس، وليس من وحى الخيال المحض أو من نسج الأساطير فقط. وفي كل مسرحيات يوريبيديس يبذل الشاعر أقصى ما يستطيع ليظهر شخصياته على مستوى لا يرتفع كثيرا عن يبذل الشاعر أقصى ما يستطيع ليظهر شخصياته على مستوى لا يرتفع كثيرا عن

مستوى الفرد العادى. وهو أكثر مؤلفي المتراجيديا الإغريقية إهتهاما بتحليل النفس البشرية، ويبدى تورطا ملموسا في أمور الدين بكل صوره. ولكنه تسورط المتسامل المتدبر لا تورط المتدين المتعبد. فهو عقلاني متشكك في معالجاته الأسطورية وآرائه الدينية. وهو في مسرحياته ناظم أشعار غنائية عمتاز، وتظهر مقدرته الفائقة في ذلك المضيار من أغاني الجوقة، ومع ذلك يشعر المرء بأن هناك شيئا من التفكك في أوصال البنية الدرامية اليوريبيدية حتى في أحسن مسرحياته وأحكمها حبكة، إذ بوسع المرء في بعض الحالات أن يفصل أغاني الجوقة عن الأجزاء الحوارية، حقا إن كليها رائع في حد ذاته ولكنها لا يرتبطان ببعضها البعض إرتباطا عضويا. والسبب هو أن دور الجوقة الدرامي عند يوريبيديس بصفة عامة قد تضاءل عها كان عليه عند أيسخولوس وسوفوكليس، حتى صارت أغاني الجوقة أقرب ما تكون إلى فواصل غنائية بين الأحداث المسرحية.

ولكن البنية الدرامية المفككة بعض الشيء كانت بالنسبة ليسوريبيديس هي الوسيلة الأنسب لنقل أفكاره الجديدة، التي لم تكن هي إيضًا منسجمة تمام الإنسجام مع عصر الشاعر. ذلك أن يوريبيديس المفكر يحتل مكانة كبيرة كمتحدث بإسم مدرسة فكرية جديدة تضع الإنسان - لا اللاهوت - في مركز الكون. فلقد كان يوريبيديس - كما سبق أن المعنا - تلميدًا مخلصًا للسوفسطائيين، الدين كان أحد روادهم بروتاجوراس صاحب المقولة المشهورة الإنسان مقياس كل شيء المواطلقت هذه المغولة شرارة ثورة فكرية حقيقية في وجه التقاليد البالية، ووجهت دعوة جريئة إلى الناس للبحث في كل شيء من الديانة إلى العدالة ونظام الحكم وما إلى ذلك. وكان أول المستجيبين لهذه اللحوة هيو يهوريبيديس نفسه فهذا ما نلاحظه في كل مسرحياته. فيللاً كان يهوريبيديس أول من قدم على المسرح شخصيات ماساوية في بؤس تام ويثياب مهلهلة، بل إختار بعضهم من أصل شخصيات ماساوية في بؤس تام ويثياب مهلهلة، بل إختار بعضهم من أصل عن أنه بذلك يحدث تجديدًا عميقًا في مفهوم التراجيديا السائد آنذاك فهو أيضًا عبرهن على تشبعه بالتعاليم السوفسطائية التي ترى أن الفوارق الإجتاعية والتفرقة بين يبرهن على تشبعه بالتعاليم السوفسطائية التي ترى أن الفوارق الإجتاعية والتفرقة بين النبيل والوضيع ليست من صنع الطبيعة ولكنها من نسمج العادات والأعراف.

وبعبارة أخرى يريد يوريبيديس أن يضع مفهومًا جنديدًا للنبل لا يقوم على المواسد والحسب والنسب، بل على صفاء النفس وطهارة القلب.

ويستخلص من تعاليم السوفسطائية أيضًا أن كل شيء في الدنيا له وجهان، عما لا يمنع أن ينشأ حوله رأيان كلاهما صحيح. ولما كان الإقناع هرو وسيلة السوفسطائيين الرئيسية لنشر مبادئهم وتدريسها فقد كانت الخطابة بكل أساليبها البلاغية هي الجزء الجوهري في برامجهم التعليمية. ولذلك سيطر العنصر الخطابي البلاغي على مسرحيات يوريبيديس عما يثقل على البنية الدرامية وياتي أحيانًا على حساب رسم الشخصيات ويضر بالمأساوية.

حقًا إن كل خصائص الأفكار السوفسطائية نجدها في مسرحيات يوريبيديس. فالإنسان عنده لم يعد الشريك الأضعف أمام الآلهة في هذا الوجود، ينقاد لأوامرهم إنقياد الأعمى أو يجبر على ذلك بالعذاب والمعاناة لكى يحصل في النهاية على الحكمة المستفادة. بل إننا نلاحظ في مسرحيات يوريبيديس إنعكاسنا واضحال المستفادة بل إننا نلاحظ في مسرحيات يوريبيديس إنعكاسنا واضحال المقسولة بروتاجوراس المعروفة وأنا لا أعرف شيئاً عن الآلهة وما إذا كانوا موجودين بالفعل أم لا ا وما هي هيئتهم ؟ هناك عوائق كثيرة تحول بيني وبين أن أعرف كل ذلك. وأول هذه العوائق أن الآلهة غير مرئيين، وثانيها أن حياة الإنسان مها طالت قصيرة للغاية ». هكذا كان السوفسطائيون يتهمون بالكفر والإلحاد وعدم الإعتقاد في آلهة الأوليمبوس، ومن السهل علينا الآن أن نتفهم لماذا إنسحبت ظلال هذا الإتهام على يوريبيديس نفسه وهو إبن الحركة السوفسطائية البار. (۱۰۱)

يبدو أن يوريبيديس المفكر الفيلسوف لم يكن يصدق الكثير من الأسساطير الإغريقية، فهو يدعو الناس إلى أن يخضعوها للتفكير العقلان، لقد جعل الراعى في مسرحية «إفيجينيا بين التاوريين» يتحدث عن أسطورة مطاردة ربات الإنتقام أي الإيرينيات لأوريستيس - بسبب قتله لأمه - وكأنه يشخص حالة مريض مصاب بنوبات الصرع والتشنج يقول الراعى (أبيات ٢٦١ وما يليه):

« وفي هذه الأثناء توقف أحد الغريبين (أي أوريستيس) - وهو يغادر المكهف الصخرى - وراح يهز رأسه بعنف إلى أعلى وإلى أسفل، وهو يعوى ويرتعش حتى أطراف أصابعه في نوبة متشنجة. وصاح كما يصيح الصياد: هنا يا بيلاديس!

أتراها؟ هناك أو ترى تلك الآن؟ وتلك الأفعى الجهنمية النهمة إلى دمى باحناشها الهنيفة، كلها فاغرة أفواهها لتلدغنى؟ وهذه الثالثة تنفث النار والموت من بين ملابسها، تحلق إلى مرتفع صحرى وأمى بين ذراعيها لتقذفها من هناك فوق رأسى، باللهول! ستقتلنى، إلى أين أفر؟ «.

ويضيف الراعى معلقًا وكأنه المتحدث بلسان يوريبيديس:

دلم نر اللك الاشكال الوهمية، لكنه حسب خوار البقر، ونباح الكلاب اصواتًا تصدرها ريات الإنتقام الإيرينيات... نزع سيفه، وإندفع كالسبع في وسط العجول يقطع خواصرها ويطعن بسيفه جوانبها، وهو يحسب أنه بهذا يدفع عن نفسه رسات الإنتقام، حتى تغطى زيد البحر بجلط الدماء» (قارن أيضًا أبيات ٩٣٠ وما يليه).

وفى نفس المسرحية « إليجينيا بين التاوريين» تقول البطلة - وهى نفسها كاهنة معبد أرتميس - مشككة حتى فى حقيقة الربة التى كلفت بخدمتها (أبيات ٣٨٠ وما يليها) :

« إن أدين تلك الحدع المراوغة لألمتنا، فإذا سفك رجل دم آخر، أو حتى عود أنه لامس إمرأة في مخاض الوضع أو وضع يده على جثة، فإنها تصده عن مسدابحها بإعتباره دنسا، ومع ذلك فهى ذاتها تتلذذ بتقديم الناس أضحيات بشريسة قربانًا لها. . . إنني أرجع أن سكان هذا البلد قد يكونون هم أنفسهم من سفاحى دم البشر وينسبون هذه النقيصة فيهم إلى ربتهم لأنني لا يمكن أن أعتقد في أن إلها بهذا الجرم أي.

ووقع إختيارنا على فقرتين من « الطرواديات » يردان على لسان هيكابي، حيث تقول في الأولى (أبيات ٨٨٧ وما يليها) :

د أنت يا من ترفع الأرض، يستقر عليها عرشك، لغزا يفوق إدراكنا! سواء أكنت زيوس، أو ضرورة طبيعية، أو عقل إنسان. إنني أدعوك فإنك لتسلك مسالكًا مبهمة، بيد أنك تقود مصائر البشر نحو العدل».

فني هذه الفقرة يتساوى العقل البشرى مع القوة الإلهية المهيمنة على السكون

كله. أما فى الفقرة الثانية (بيت ٩٧٠ وما يليه) فتعلق هيكابى على أسطورة مسابقة الجهال بين هيرا وأثينة وأفروديتى الربات الثلاثة اللائل إحتكمن إلى الأمير الطروادى باريس فيا بينهن. تقول هيكابى:

وفانا لا استطيع مطلقًا أن أؤمن بأن هيرا أو العذراء بالاس (أثينة) خليقتان بإرتكاب تلك الحاقة، فتبيع الأولى مدينتها أرجوس للأجانب، أو تقبل بالاس (أثينة) بأى حال أن تخضع مدينتها أثينا عبدة ذليلة للفريجيين. وقد جاءتا إلى إيدا فى ألعوبة صبيانية نزقة للتنافس على شرف الجال! إذ لم تشغل الإلهة هيرا فؤادها باللهفة على نيل جائزة الجال؟ التحصل على زوج أرق من زيوس؟ أم هل كانت أثينة تريد أن تجد من بين الآلهة زوجًا، وهي التي - بسبب نفورها من الزواج - ظفرت من أبيها بالرضا أن تبق عدراء؟ لا تحاولي أن تنسبي حماقة للربات... ولن تقنعي بهذا العقلاء).

لقد كان يوربيديس مؤلفًا إنسانيًا بكل معانى الكلمة لأنه كرس عبقريته وقريحته للتعبير عن الإنسان ورغباته، وحاول الغوص فى أعهاقه وستبر أغوار مشاعره الداخلية من حب وكراهية، غيرة وخوف، لذة وألم. ولهذا السبب نفسه كانت النساء فى مسرحياته - كها قد لاحظنا - يلعبن دور البطولة فى الغالب لأن مسرح يبوريبيديس فى جوهره هو مسرح العواطف العنيفة، والنساء هن الأقدر على التعبير عن مكنونات النفس، وهن الأكثر إظهارًا للإنفعالات بطبيعة الحال، وليس من الحكمة قبط أن نتهم يوريبيديس بأنه عدو المرأة، أو أن نصدق الروايات الأسطورية التي تقبول إن النساء قد مزقنه إربًا إربًا بعد أن إشتد هجومه عليهن فلم يجدن من وسيلة لإسكات صوته سوى بقتله على هذا النحو الفظيع ا كها أنه ليس من الصواب أيضًا أن نعتبر يورببيديس من أنصار المرأة، ولكنه فقط بالنسبة لهذه القضية وكل القضايا التي يعرض لها فى مسرحياته - كقضية الدين مثلًا - كان دارسًا متأملًا وباحثًا متشككًا ليس إلا. ومن ثم فإن تهمة العداوة للمرأة الموجهة إلى يبوربيديس جاءت نتيجة ليس إلا. ومن ثم فإن تهمة العداوة للمرأة الموجهة إلى يبوربيديس جاءت نتيجة ليس إلا المرأة التي تجرى سيرتها على السنة الرجال قدحًا أو حتى مدحًا.

ويستطيع الباحث المدقق لو قرأ مسرحيات يوريبيديس بعناية أن يضع يده على ملامع صورة مشرقة ومشرفة للزوجة الوفية. يسرسمها الشاعر بكلمات صريحة على لسان أندروماحى في «الطرواديات» (أبيات ٦٤٧ - ٢٥٦) إذ تقول:

دسواء أكان هناك ما يؤخذ على النووجة أم لا، فإن مجرد تغيبها عن البيت يجلب فى إثره سمعة سيئة. وهكذا فإننى تخليت عن أية رغبة فى فعل ذلك. وبقيت دائمًا فى بيتى، كها لم أسمح لدى بالنميمة الخبيشة التي تعشقها النساء، وإنما رضيت أن يكون لى عقل راجح لا يحبكى إلا الحكاية الصادقة، وإحتفظت بلساني صامتًا وبعينى خفيضة أسام زوجى، وكنت أعى جيدًا متى يجوز لى أن أغلب زوجى ومتى ينبغى على أن أخضم له وهو يغلبنى».

وفى مسرحية الندروماخي، (بيت ٢٠٦ وما يليه) تقول هـذه البــطلة مخــاطبة هيرميوف الزوجة الغاشلة:

«إنها ليست عقاقيرى السحرية التى تجعل زوجك يكرهك، بل إنه لغشلك أنت فى أن تثبتى أنك عون له. هنا يكمن سر الحب الوحيد. لا . . . ليس الجهال يا سيدت، بل هى التصرفات الفاضلة التى تكسب قلوب أزواجنا».

وفى مسرحية (إفيجينيا فى أوليس) (بيت ٧٤٩ - ٧٥٠) وعلى لسان اجاعمنون يوجز يوريبيديس رأيه فى المرأة ولا سيا كزوجة بالقول التالى:

على الرجل العاقل أن يؤوى في بيت زوجة نافعة وطيبة،
 وإلا فعليه أن لا يتزوج قط،

صفوة القول إننا لا نقبل إنهام يـوريبيديس بعـداوة المرأة، لا لشيء إلا لأنـه على شخصينها تحليلًا دقيقًا، وأوضح نقاط الضعف فيهـا. لانـه في مقـابل هـذه الصورة السلبية رسم صورة اخرى إيجابية للمرأة الذكية والزوجة الفاضلة الوفية.

بيد أنه لم يكن غريبًا أن يتهم يموريبيديس في عصره يمختلف الإتهامات، وأن يكون هذا الشاعر المفكر والفيلسوف المتشكك موضع الريبة والإنتقاد من قبل

مواطنيه الأثينين، لأنه كان يسبق عصره بمراحل كثيرة. فلم يكن على وثام وإنسجام مع معاصريه، الأنه كان تقلعيًّا ثوريًّا في آرائه، متمردًا في كتاباته. ولـذلك لم يفز ، بالجائزة الأولى في المباريات المسرحية كثيرًا، بل إن رائعته «ميديا» لم تفسز حين عرضت إلا بالجائزة الثالثة أي فشلت فشلاً ذريعًا. وبما يخفف من دهشتنا أن نفس المصير كانت قد لاقته رائعة سوفوكليس «أوديب ملكًا». ويبدو أن الروائع لا تحظى حتمًا أو دومًا بالتقدير المناسب ساعة ظهورها وبين معاصريها الذين يتركون مهمة هذا التقييم الموضوعي للأجيال التالية. ولقد هاجم شعراء الكوميديا - وعلى رأسهم اريستوفانيس - يوريبيديس هجومًا لا هوادة فيه. ويمكن أن نلاحظ ذلك في مسرحية «الضفادع» على سبيل المثال. ولكن العصور التالية كانت تميل إلى يسوريبيديس وتفضله على الشاعرين التراجيديين الآخرين أيسخولوس وسوفوكليس. وبما يحكى في هذا الصدد أن الأثينين المسجونين في صقلية إستطاعوا بفضل إنشاد بعض أشعار يوريبيديس أن يحصلوا على إمتيازات خاصة من سجانهم! همذا وقمد إتكا الشاعر الفيلسوف الرومان سينيكا على يوريبيديس أكثر من الشاعرين الآخرين. وبذلك شق يوريبيديس - أى عبر تراجيديات سينيكا - طريقه إلى مسرح عصر النهضة والعصور الحديثة (١٠٢) سابقًا في ذلك زميليه الأخرين. ولا أدل على شيوع مسرح يـوريبيديس من أن النصوص التي بقيت لنا منه تفوق عدد ما وصل من نتاج المؤلفين الأثينيين الآخرين مجتمعين. (١٠٣)

حقّاً لقد أثارت التجديدات التي أدخلها يسوريبيديس على شكل ومضمون التراجيديا الإغريقية الشكوك وعدم الرضا في بداية الأمر، فإعتبره معاصروه المعسبب في إنهيار الفن التراجيدي. وإنقلبت الموازين وتبدلت المعايير فصار يسوريبيديس إبان العصر الميللنستي - أي بعد حوالي عام ٣٠٠ حتى نهاية القرن الأول - هو افضل الشعراء التراجيديين. ومنذ ذلك الحين أصبح يسوريبيديس في المقدمة مسن حيث الشيوع والذيوع، وإن لم يخل الأمر من فترات هبوط وصعود في شعبيته بين الحين والآخر. حتى أنه كان يعتبر أحيانًا رجلًا سيئًا ضل طريقه في الحياة، فإنشغل بنظم الشعر التراجيدي وما كان ينبغي له أن يفعل ذلك. ولا شك أن هدا التيار هجمة الإنتقادي العنيف الذي يصحو أحيانًا ويخبو في غالب الأحيان هو من تاثير هجمة

أريستوفانيس الشرسة على يوريبيديس في «الضفادع» بصفة خاصة، وإن كان البعض يعزو ذلك إلى القول بأن مسرحيات يوريبيديس التي وصلت إلى أيدينا ليست كلها من أعماله الممتازة، فهي وإن كانت تفوق في العدد بجموع ما وصلنا مسن نتاج الشاعرين الآخرين، أيسخولوس وسوفوكليس، إلا أن مسرحياتها الباقية هي أفضل ما أبدعا، فكأن القدر والتاريخ كانا يقفان بالمرصاد ليوريبيديس! ومن اليسير علينا أن نوضح عدم دقة أو وجاهة هذا الرأى الساذج، فنحن في الواقع لا نعرف عن يقين طبيعة المسرحيات المفقودة من إنتاج هؤلاء الثلاثة جميعًا، فكيف نسؤكد أن ما وصلنا هو أسوأ أو أفضل عما لم يصلنا؟

ومن أهم الإنتقادات المسلطة على يوريبيديس أنه أفسد الـتراجيديا وأفقدها رونقها وجمالها بما أدخله عليها من واقعية حطمت المالة الأسطورية لأبطاله وشخصياته. وبما لا شك فيه أن هذه التهمة الباطلة تستند على شيء طفيف من الصحة، وهو أمر باعد بين الشاعر وأهل عصره الله ين كانسوا يقهسون أبطال الأساطير، والذين كانوا قد شاهدوا أبطال أيسخولوس وسوفوكليس ذوى العظمة والأبهة. ولكن هذه التهمة نفسها التي تباعد بين يوريبيديس وعصره تقربه إلى نفوس الأجيال التالية، بل وإلينا نحن المحدثين الذين بالطبع لم نعد نشعر بأية قدسية تجاه الأبطال الاسطوريين، ولعل فى ذلك ما يمكننا من تقدير مدى جسرأة يسوريبيديس المتمرد على معتقدات زمانه، وجدير بالذكر أن الواقعية الملموسة فى مسرحياته ليست المتمرد على معتقدات زمانه، وجدير بالذكر أن الواقعية الملموسة فى مسرحياته ليست المعصر الإليزابيثي فى إنجلترا، وإن كانت واقعية يوريبيديس الشاعر الإغريق أكثر صعلاً وأعمق فنًا،

ومن أبرز الإنتقادات التى عانى منها يوريبيديس القول بأنه أظهر شخصياته أكثر تشبعًا بالشر بما هم عليه فى الأساطير، أو حتى أكثر بما تقتضى الواقعية الفنية. وقيل أيضًا إنه سلط الأضواء الساطعة على الجانب الوضيع للنفس البشرية. وما أسهل الرد على مثل هذه الإنتقادات، ويكنى أن نذكر أصحابها بأن يوريبيديس الذى قدم على المسرح شخصيات شريرة مثل ليكوس فى «هرقل مجنونًا» ومينيلاوس فى «هرقل مجنونًا» ومينيلاوس فى «هرقل السرح شخصيات شريرة مثل ليكوس فى «هرقل مجنونًا» ومينيلاوس

الكيستيس في المسرحية المسهاة بإسمها. وهو أيضًا الذي يقدم هسرقل في مسرحية وهرقل مجنونًا علا ذا عظمة وفضيلة لا ينكرهما ناكر عنيد. ببل إن شخصيات يوريبيديس الشريرة ليست كلها من الشر الخالص. فياسون على سبيل الشال في مسرحية وميدياء، ذلك الرجل الذي أنكر الجميل وغرق في أنانيته المرذولية أظهر حنانًا أبويًا لا نظير له وحزنًا بالغًا ينفطر له القلب في المشهد الأخير للمسرحية بعد قتل ولديه. ولا شك أن هذا المشهد يكسب لياسون بعض العطف ويسترد له شيئًا من الحب، فهو على أقل تقدير ليس إنسانًا شريرًا أو كريهًا تمامًا. ونفس ميديا، تلك المرأة الغيور التي قتلت ولديها بيديها وبسبب الحب ليست أيضًا خالية مسن تلك المرأة الغيور التي قتلت ولديها بيديها وبسبب الحب ليست أيضًا خالية بكل المشاعر النبيلة. ويكفي أن نتذكر أنها في الأساس المرأة التي ضحت منذ البداية بكل شيء من أجل حب زوجها. فهذا أمر يضمن لها تعاطفنا مسن اللحيظة الأولى. صفوة القول إن يوربيديس يمازج ويزاوج بين الخير والشر، الحب والكراهية، النبل صفوة القول إن يوربيديس عازج ويزاوج بين الخير والشر، الحب والكراهية، النبل والخسة وهو يرسم شخصيات مسرحياته، وذلك طبيعي لأنه من أبجديات الفين التراجيدي السلم.

وقديًا قال أرستوفانيس إن تركيز يوريبيديس على العاطفة الجنسية في مسرحياته أمر لا يتفق مع وقار الفن التراجيدي. ولحسن حظ يوريبيديس أنسا لا يمكن أن نقبل آراء أريستوفانيس هذه ولو تبنينا مقاييس ومعايير أثينا القرن الخامس نظسها. لأن إنهام أريستوفانيس لزميله يوريبيديس بإختيار «أسساطير الحسب الشاذ» وكذا «النساء الزانيات» و«الزيجات غير المقدسة» عن عمد هو إنهام مرفوض لسبب بسيط جدًّا وهو أنه ليس هناك أكثر شذوذًا في الأساطير من أسطورة أوديب الذي قتل أباه وتزوج أمه. ومن معطيات هذه الأسطورة خلق سوفوكليس رائعته - بل رائعة العقل البشري كها يرى البعض - «أوديب ملكًا». أما أولئك الذين لا زالوا ينتقدون يوريبيديس لأنه يتناول دراسة العواطف الجنسية الحادة عند بعض النساء، فعليهم أن يغمضوا أعينهم وهم يطالعون معظم النتاج الروائ والشعرى والمسرحي فعليهم أن يغمضوا أعينهم وهم يطالعون معظم النتاج الروائ والشعرى والمسرحي والتلفزيوف والسيناف السائد في أيامنا هذه. وليست هناك بين شخصيات يوريبيديس النسائية من هي أكثر حدة وشذوذًا من فايدرا في مسرحية «هيبوليتوس»، ولكن يوريبيديس من بداية المسرحية يوضح لمشاهديه وقرائه أن فايدرا وقعست ضمحية

تصارع الألهة، فهم الذين أصابوها بهذه الحب الشاذ تجاه إبن زوجها ولقد قاومت بشدة وفشلت. وكانت المربية هي التي كشفت أمرها، وفي النهاية إنتحرت فايدرا هربًا من الحزى والعار وفي ذلك تطهير لها ولسيرتها. ولكننا على أية حال لن نستطيع أن نرى مقدار ما بلله يوريبيديس من جهد ليبرر سلوك فايدرا أخلاقيًا ودراميًا إلا إذا قارنا هذه المسرحية بسرحية سينيكا التي بها يقلد ويعارض هذا الشاعر الفيلسوف الروماني الأغوذج الإغريق أي مسرحية يوريبيديس، فلقد أصبحت فايدرا عند سينيكا إمرأة فاجرة منحلة لا تستردد في السسير على طريق السرذيلة ولا تقاوم في إصرار إغواء شيطان الحب(١٠٠١).

وكما سبق أن ألهنا فإن تأثير يـوريبيديس على المسرح الأوربي منـ عصر النهضة يفوق تأثير أى شاعر تراجيدى إغريق آخر، ولا يتسع الجال للـ دخول في تضاصيل هذا الموضوع ونشير فقط إلى تأثيرات يوريبيديس على ميلتون وراسين. ولقـ كتب الأخير ثلاث مسرحيات مستوحاة من يـوريبيديس وهـى وأنـدروماك» ووإنيجيني، ووفيدر». كما أثارت مسرحية يوريبيديس «ميديا» شاعرية بايرون. أما أعظم شعراء ألمانيا قاطبة أى جوته فقد كتب «هيلينا» ووإنيجيني» مستلها يـوريبيديس وفنه، وجوته هذا هو القائل إن كل الذين ينكرون عظمة يوريبيديس ليسوا إلا بؤساء يرثي لمم بسبب عجزهم عن إستيعاب سر عظمته، أو هم دجالون لا ضمير لهم يريدون بهجومهم عليه أن يضخموا في ذواتهم، وليس بوسعنا إلا أن نعترف لهم بان هـذا الهجومهم عليه أن يضخموا في ذواتهم، وليس بوسعنا إلا أن نعترف لهم بان هـذا المجومهم من جانبهم قد نجح فعلاً في أن نعطيهم حجاً أكبر يكثير عما يستحقون في الواقم!

وجدير بالتنويه أن شعراء الثالوث التراجيدى الخالد أيسخولوس وسوفوكليس ويوريبيديس قد تعاصروا، ولكنهم بشخوصهم وطبيعة فن كل منهم ينتمون إلى ثلاثة أجيال مختلفة. حتى أن ناقدًا مرموقًا مثل كيتو وصل به الإقتناع بذلك الإختلاف فيا بين الشعراء الثلاث إلى حد أنه إقترح تسمية مسرح أيسخولوس بالتراجيديا القديمة ومسرح سوفوكليس بالتراجيديا الوسطى أما مسرح يسوريبيديس فقد سماه بالتراجيديا الحديثة (۱۰۰۰). وذلك على نسق مراحل الكوميديا الثلاث.

# الفضل الثالث

#### الكوميديا

# بين الميلاد السياسي والإستغراق الذاتي

### ١ - أريستوفانيس من الكوميديا القديمة إلى الوسطى

لم يحدد التقسيم السكندري إلى كوميديا أتيكية «قديمة» وكوميديا «وسطى» و احديثة ، سنة معينة تفصل بين كل فترة وأخرى، فهو تقسيم يقوم على أساس التطور الذي طرأ على شكل ومضمون الكوميديات. بيد أن بعض النحاة المتأخرين قالوا إن الكوميديا الوسطى تقع في الفترة بين عــامي ٤٠٤ و٣٣٨ (أو ٣٣٦ أو ٣٢١). ومن المستحسن أن نحدد فترة الكوميديا القديمة بالفترة الواقعة بين القرن الخامس وأواثل الرابع. وهكذا تلاحظ تداخل تواريخ الفترتين وهو حال التاريخ الأدبى بصفة عامة، إذ لا يعترف بالفواصل القاطعة المانعة. بدأت الكوميديا القديمة إذن قبل منتصف القرن الخامس بالشاعرين الأثينيين كراتينوس (حوالي ٥٢٠ -حوالي ٤٧٣)، وكراتيس الذي فاز بأول جائزة في المباريات المسرحية عام ٤٥٠. وتتميز الكوميديا الوسطى بإنحسار دور الجوقة وإختفاء البراباسيس أى الخطائب المباشر (انظر فيا يلي). وبدلاً من أن تساهم أغاف الجوقة في تطوير الحدث الدرامي كما كان يحدث في الكوميديا القديمة التي سنتحدث عنها بالتفصيل بعد قليل، أصبحت هذه الأغاني في الكوميديا الوسطى والحديثة بمثابة فواصل (embolima) بين المناظر. وبلغ الأمر إلى حد أن المتأخرين إكتفوا بوضع كلمة الجوقة (chorou) مكان هذه الأغان، تاركين للقائمين على عرض كل مسرحية مهمة وضع الأغان التي تسروق لهم. ويضاف إلى هذه التغييرات الشكلية تغييرات أخرى في المضمون، إذ أن التلميح (hyponoia) حل على النقد الصريح والهجاء علانية. وتخلت الموضوعات السياسية عن مكان الصدارة للموضوعات الأدبية والفلسفية والاسطورية. وتعد الكوميديا الوسطى مرحلة تحول وإنتقال إلى الكوميديا الحديثة التى تنتمى إلى الشطر الأخير من القرن الرابع، وهى تصور حياة الهجتمع الهيللينستى المختلف تمامًا عن المختمع «البوليس» (Polis) أى «المدينة - السدولة» أو «دولة المدينة» إبان العصر الكلاسيكى.

أما إذا أردنا أن ندلل على مدى صحة القول بأن الكوميديا القديمة كانت مرآة عصرها فإننا نورد ما يحكى، أي أن طاغية سيراكوساى (سراقوصة) ديسونيسيوس الأول (٣٠٠ - ٣٦٧ تقريبًا) أراد ذات مرة أن يعرف كل شيء عن النظام الأثيني شعبًا وحكومة، فطلب من أفلاطون أن يمده بالمعلومات الضرورية، فما كان من الأخير إلا أن أرسل إليه مسرحيات أريستوفائيس. فالكوميديا القديمة، رغم نكاتها التقليدية وأسلوبها الساخر ونقدها الكاريكاتيرى السافر، تصور ظروف العصر والمجتمع الملى نشأت فيه، فهى مستوحاة من مشاكل أثينا إبسان الحسروب البلسوبونيسية وما بعدها. وخلف الشخصيات الماجنة والأقنعة الكوميدية غريبة الشكل والمواقف المضحكة والمصطلح اللغوى التقليدي أو المألوف وتفنن الشاعر الفذ تكمن صورة حية مرسومة بالألوان الطبيعية لحقائق الوضع الأثيني. وهي صورة فريدة لم تشكرر في أي زمان أو مكان آخر. وجدير باللكر أن الكوميديا القديمة لا تستمد موضوعاتها من الأساطير، ومن ثم تتميز على التراجيديا بإتساع الجسال أمامها لمعسالجة الاحسداث المعاصرة معالجة مباشرة متأنية، بدلًا من الإشارة المتعجلة أو العبارة الرمزية الموجزة. نعم فلقد حاول شعراء الكوميديا علاج بعض الامراض الإجتاعية كشغف الأثينيين الشديد بإقامة الدعاوى القضائية والإختلاف إلى الحاكم. بل لقد أصبح المسرح الكوميدى نفسه منصة يستدعى إليها السياسيون وتمثل القضايا السياسية والإتجاهات الفكرية ذاعها، لا من باب السخرية والتندر فحسب بل من أجل المناقشة والتحاور، الذي شارك فيه الشاعر والممثلون والجوقة من ناحية والحكمون والجمهور من ناحية أخرى، ولقد كان هذا الجمهور متقلب المزاج، يتموج بين التصفيق الحاد والصفير المستهجن والضحك الباسم والمقاطعة الفظة المثيرة للشغب والضجيج.

على أننا في الكوميديا القديمة نجد الشخصيات والأحداث غير حقيقيين أو فوق الحقيقة، أي بعبارة أخرى لا يمكن تصور وجودهما الفعلى، ولكن الأساس الذي تقوم عليه الأمور أو الذي نشأت منه المواقف الكوميدية ما هو إلا «الواقع الفعلي» نفسه أى الحياة السياسية والإجتاعية في أثينا. ولعل هذا التناقض العجيب بداخل مضمون الكوميديا القديمة من أكثر الأشياء التي تدهشنا وتشدنا إليها بقوة. ونعيني المزج بين أقصى الحقيقة واللاحقيق، والجمع بين الحياة الواقعية الملموسة وخيسال الحكايات الخرافية. وعلى ما بين هذين العنصريسن مسن تنساقض إلا أنهها عنسد أريستوفانيس بمثلان إلتقاء رومانتيكيا بين سمتين جوهريتين في فــن شـــاعـر الــكـومـيديا. فتريجايوس في مسرحية (السلام) (عام ٤٢١) يمتطى صهوة خنفساء عملاقة متجهَّسا بها إلى الفضاء لكى يحضر ربة السلام من السهاء، ولكنه في إطار هذه المسورة المفرطة في الخيال لا ينتمي إلى عالم الأساطير، وإنما هـو في المسرحيـة أولًا وأخـيّرًا رب اسرة (paterfamilias) بسيط وصاحب مزرعة كروم، أي أنه جزء حي من الواقع الأثيني المعاصر للشاعر. ويقال نفس الشيء عن ظهور الجوقة المفاجئ في السهاء بمسرحية (الطيور) (عام ٤١٤)، حيث لا يعرف الشاعر نفسه ولا جمهوره كيف إنتقلت إلى هناك وبأية معجزة ا وفي الحقيقة فإن «مدينة السطيور» تعسد تجسيدًا ملموسًا لعالم أريستوفانيس المفرط في الخيال ولكن البشر الذين تصادفهم هناك هم أنفسهم الأثينيون بكل مشاكلهم وأنماط سلوكهم وملامح شخصياتهم. وهكذا نجد في كل مسرحيات الشاعر مزجًا فريدًا بين الواقعية المسوسة واللاواقعية المسرفة في الوهم والخيال، وتزواجا بين الحقيقة وضدها وذلك في صدورة واحدة متجانسة الأشكال ومنسجمة الألوان والظلال.

وهذا يعنى أن الكوميديا الأثينية القديمة تعطى لنا صورتين لحياة الهجتمع الأثيني إحداهما خيالية مصطنعة تهدف إلى خلق الجو الكوميدى وتصور الأمور في حال أسوا عا هي في الواقع (in deteriorem). والأخرى هي الصورة البسيطة التلقائية الدي لم يعمد المؤلف إلى رسم خطوطها، ولذا فهي أقرب ما تكون إلى الجقيقة الواقعية، لأنها ليست إلا إنعكاسا للظروف الاجتاعية والسياسية السائدة، ولسكن الشاعر بعبقريته الكوميدية الفذة إستطاع أن يربط بين خطوط الصورتين ويوحد بين الواقعي

وغير الواقعى فيهما، بحيث أن المحصلة النهائية هي صورة واحدة للمجتمع الأثيني، ولكنها صورة فريدة لا يصبح أن نطلق عليها إسمًا سبوى «الصورة الأريستوفانية للحياة الأثينية».

وهذه الخاصية التي تتميز بها مسرحيات اريستوفانيس من شانها أن تلق أعباء جديدة على عاتق نقاد ودارسي هذا الشاعر عنلما يشرعون في قراءة أو تفسير أية فقرة منه، إذ يصعب في الغالب تحديد أين تنتهي الحقيقة ومتى يبدأ الخيال وتنطلق سهام السخرية. وإذا كان سر فن أريستوفانيس يكن في مزجه لعنصرين متناقضين في إطار صورة واحدة متجانسة، فإن ذلك قد أدى بدوره إلى أنه أصبح من المقبول والمقنع عند أريستوفانيس فقط أن نرى أناسًا لا قيمة واقعية لهم بيد أن بوسعهم قلب النظام الكوني رأسًا على عقب، فها هو بيثيتايروس في مسرحية «الطيور» وها هي براكساجورا في «برلمان النساء» من بسطاء النساس ولكنها يزعان أنها معلما الكون، وأنها يهدفان عن طريق جنونها العبقرى إلى تغيير النظم السياسية والإجتاعية التقليدية الموروثة ويعتنقان أفكارًا طوباوية (مثالية) متطرفة. لقد كان على الشاعر الكوميدي أن يقف على أرض الواقع المألوف لدى جمهوره قبل أن ينطلق به الشاعر الكوميدي أن يقف على أرض الواقع المألوف لدى جمهوره قبل أن ينطلق به علمةًا إلى ما هو غير مألوف أو واقعي أي في عالم الخيال، وبدأ بلغمت الكوميديا المقديمة على يد أريستوفائيس شأوا لم يكن ليدركه أي فين آنجر مين فنون الأدب الإغريق.

وغنى عن القول أن حديثنا عن الكوميديا القديمة هـو حـديث عـن فـن اريستوفانيس والعكس صحيح أيضًا. لأنه فيا عـدا الإحـدى عشرة مسرحية الـتى وصلت إلى أيدينا كاملة من أعهال هذا الشاعر لم يصلنا من الكوميديا القديمة شيء يذكر سوى شذرات متناثرة. وهكذا يكن القول بأن معلوماتنا عن الكوميديا القديمة ليست كاملة، فهى تقوم على ما يرد هنا أو هناك لدى الكتاب القدامى المعاصرين أو اللاحقين لها. فنهم نعرف على سبيل المثال أن بعض الكوميديات لم تكن كها هو الحال في مسرحيات أريستوفانيس ذات طابع سياسي، ويبدو أن الشاعر كراتيس مسائف الذكر - هو خالق الكوميديا القائمة على موضوعات شمخصية خاصة أو قصص خيالية بحتة، ونهيج نهجه الشاعر فيريكراتيس (كسب أول جوائزه فيا بين

علمى ٤٤٠ و٤٣٠) وآخرون. بيد أن معظم أقطاب الكوميديا القديمة وروادها كانوا شعراء سياسين بالدرجة الأولى. ونعنى بصفة خاصة الشالوث السكوميدى الخالد كراتينوس - الذى سبق أن أشرنا إليه - إيوبوليس (حوالى ٤٤٦ - ٤١١) وأريستوفانيس.

كان على الشاعر الكوميدي - السياسي - أن يكون متجاوبًا مع الأحداث المعاصرة، عما حتم عليه أن يضيف إلى النص المسرحي أو يحدّف منه ويعدل فيه حتى اللحظات الأخيرة قبل العرض مباشرة إذا إقتضت السظروف. ذلك أن موضوعات الكوميديا القديمة مستمدة من الحياة الإجتماعية وآثار الحرب والهزيمة وحركات التغيير الإجتاعي والفكرى ومشكلة الزعامة السياسية. ولقد واجمه الشاعر السياسي القديم بعض المخاطر والمحاذير وهو يتعرض بالنقد للحكام والقادة، وهس نخاطر ومحاذير واجهت أريستوفانيس الشاعر الشاب عندما قدم مسرحية «البابليون» (عام ٤٢٦) فأقيمت عليه دعوى القذف ووجهت إليه التهمة أمام «مجلس الشعب» على يد كليون الزعيم السياسي (انظر فيا يلي)، الذي إدعى أن الشاعر قد عاب في الحكام وأساء إلى الدولة في حضرة الأجانب من الحلفاء الذين شاهدوا هذا العرض المسرحي، ولكن الشاعر عاود الهجوم على كليون بعنف أشد بعد ذلك في مسرحية «الفرسان» (٤٧٤)، التي لا بد وأن كليون نفسه قد شاهدها متخذًا مقعده في الصف الأول من المسرح، والذي كان يخصص لعلية القوم والمكرمين من أبناء المدينة وضيوفها. وفي هذه المسرحية يصور الشاعر الشعب الأثيني تحت زعامة كليون كرجل عجوز أبله وخرف. ونحن نعرف أن الأثينيين لم يكونوا ليسمحوا لشعراء الكوميديا بالسخرية من الشعب ولا بالإساءة إليه بأى شكل من الأشكال، لـ كنهم كانـوا لا يرون غضاضة في أن تستهدف السخرية الأفراد. ومن الملاحظ مع ذلك أن حرية شعراء الكوميديا في النقد السياسي لم تكن مطلقة بغير حدود. ومن الغريب أن بريكليس العظيم رمز الديموقراطية الأثينية كان· أول من فرض نبوعًا من « البرقابة » عام ٤٤٠. وذلك عقب أحداث ثورة أهالي جزيرة ساموس الخطيرة (١٠٦). وفي عام 10 حاول شخص آخر يدعى سيراكوسيوس (؟) أن يعيد الكرة (١٠٧). ومن جهة أخرى فإن سلوك كليون سالف الذكر يوضح أنه كان بوسع أحد المواطنين أو أى عضو من أعضاء «مجلس الشعب» أن يوجه الإتهام إلى أى شاعر كوميدى بحجة الإضرار بالمسلحة العامة وكان بمقدوره أن يستدعيه أمام القضاء. هذا وقد جرت محاولات عدة لإصدار تشريعات تهدف إلى الحد من الهجوم على الأشخاص بالإسم (onomasti komodein)، كما يحدث على سبيل المثال في مسرحية «السحب» عندما يهاجم أريستوفانيس سقراط الفيلسوف، وفي مسرحية «النساء في أعياد الثيسموفوريا» التي فيها يهاجم شاعر التراجيديا المعروف يورببيديس.

ومع ذلك فإن مثل هذه الحالات الإستثنائية تـؤكد القاعدة العامة أى الحرية الكبيرة التى تمتع بها الشعراء الكوميديون، فلم يحدث فى أى مكان غير أثينا ولا فى الكبيرة التى تمتع بها الشعراء الكوميديون وسخروا علانية من أى عصر سوى عصرها الذهبي أن هاجم الشعراء الكوميديون وسخروا علانية من بعض القادة السياسيين مباشرة وبالإسم، ولا يرجع السبب فى ذلك إلى إتساع أفت الاثينيين وتمتع المبتمع الأثيني بروح السخرية والدعابة فحسب، وإنما لان الكوميديا أيضًا كانت تشكل جزءًا لا يتجزأ من حياة وتكوين الشعب الأثيني نفسه، ولذلك فإن الدعوى التى يقال أن كليون أقامها على أريستوفانيس إستندت إلى أساس وجود أجانب من الحلفاء المتفرجين على العرض المسرحي الذي سخر فيه الشاعر مسن النظام السياسي الأثيني. لقد كان جمهور المتفرجين من الشعب الأثيني يتكون من نفس الأفراد الذين يشكلون و بجلس الشعب عن ولا مراء فى أنه قد شهد المباريات المسرحية أحيانًا - ولا سيا تلك التي تقام إبان مهرجانات ديونيسوس الكبرى بعض الأجانب من الحلفاء وغيرهم من الزوار، ولكنهم فى عموعهم كانوا قلة تذوب وسط الآلاف العديدة من الأثينين أهل المدينة الأصليين.

يرجع أصل الكوميديا كها هو واضع من إسمها (السدّى يجمع بسين كلمسة «كوموس» komos بمنى «إحتفال أو موكب ريق صاخب ومعربد» وكلمة «أودى» معنى «أغنية») إلى الأغاق والرقصات التي كانست تسؤدى فى أنحساء السريف الإخريق إبان موسم الحصاد، ولا سيا قطف الأعناب المرتبط بعبادة ديونيسوس إله الخمر. وهكذا فقد نشأ هذا القن المسرحى من إحتفالات دينية شعبية تشترك فيها جميع الطبقات والفئات فهو إذن جزء لا يتجزأ من الحيساة فى دولة المدينة، ولقد لعب هذا العنصر - أى شعبية هذا الفن - دورًا أساسيًا فى تشكيل السكوميديا

وتطورها. فغالبًا ما يشير الحوار في إحدى الكوميديات أو أغنية الجوقة في أخرى إلى المتفرجين كطرف يشارك في الأحداث. وبعبارة أخرى كان لجمهور النظارة دور مهم في رسم خطوط الحدث الدرامي في الكوميديا، لأنه مـن أجـل هـذا الجمهـور كـان ` الشاعر يحاول جاهدًا شرح وتفسير بعض الأمور الغامضة لتقريبها من أذهان الأفراد العاديين وعامة الشعب. وكان جمهور المتفرجين مع ذلك يظهر في الكوميديا الإغريقية أحيانًا على أنه الطرف الأكثر ذكاء من الممثلين فيأتى رأيهم ليحسم الخلافات، إذ يعرفون أمور الدنيا على نحو أفضل من أفراد الجوقة الذين يقفون أحيانًا في ذهول كالبلهاء. وإذا كان اللوم قد وجه أحيانًا إلى يوريبيديس لتقديمه نماذج من الحياة الشعبية، فإن مثل هذا النقد لا يمكن توجيهه إلى الشاعر الكوميدي لأن فنه ليس إلا قطعة من الحياة الشعبية نفسها. وإذا أردنًا أن نضرب أمثلة على إشتراك جمهور النظارة في الحدث الكوميدي فلدينا الكثير. هاك عجوز شمطاء تشكو مر الشكوي من أنهم يسخرون منها أمام هذا الحشد الغفير - أي الجمهبور (راجع « الفرسان » بيت ١٣١٦ وما يليه و«بلوتوس» ١٠٦١ وما يليه). وتسأل الجوقة بائع السجق «أترى هذا الجمهور فوق المقاعد؟ ستصبح سيد هؤلاء جميعًا» («الفرسان» ١٦٣ وما يليه). ويتبارى منطق الحق ومنطق الساطل في مناظرة - أو مساجلة - أدبية عنيفة أمام جمهور المتفرجين ( السحب ، ٨٨٩ وما يليه) بهدف إشراك هذا الجمهور في الحكم على السونسطائيين.

ونتيجة للتنافس المحتدم بين شعراء الكوميديا الذين يقدمون أعهالم للعرض في مباريات مسرحية نجد عادة ملح الذات شائعة في المسرحيات الكوميدية التي وصلت أيدينا. وللسبب نفسه نجد أيضا عادة التهجيم على الشعراء المتنافسين والتملق أو التودد إلى المحكمين. ولم تظهر هذه العناصر كلها إلا لانها كانت عبية إلى قلوب جماهير المتفرجين، الذين أصروا على وجود مثل هذه الإشارات الشخصية والادبية في الكوميديا. وإن دل ذلك على شيء فإنما يدل على مدى إهمام الجمهور بالشاعر والمباريات المسرحية برمتها. لقد والمباريات المسرحية والممثلين، وعلى مدى تورطه في العملية المسرحية برمتها. لقد كان الشاعر واحدا من الشعب وكان الفن المسرحي من شأن كل فرد من أفراد المجتمع الاثيني كله لانه جزء من حياة المدينة.

كان الشاعر يطلق نكاته «وقفشاته» على بعض المتفرجين، وربما ينتق بعض شخصيات الجمهور قبيحي الشكل أو المشوهين ليكون موضوع السخرية ومشار الضحك. فهذه دعجوز شمطاء كانست أضسمحوكة الشسلانة عشر ألف متفسرج» (د بلوتوس ، ۱۰۸۷ وما يليه). وكثيرا ما يوجه الشاعر نقده للجمهور نفسه كأن يقول: وإن أعرف بعض الأصدقاء الذين يصوتون في سرعة بلهاء وهم يجهلون أشر ما يتخلون من قرارات، (د برلمان النساء، ٧٩٧ وما يليه). حقا إن التملق كان من نصيب أفراد الجمهور في بعض الأحيان، بيد أن هناك فقرات لا نعرف إن كانت تعنى مدحا أو قدحا كتلك الشذرة (رقم ٣٢٣) التي يقول فيها كراتينوس «هلم أيها الجمهور يا من لا تضمحكون للفكاهات فور سماعها وإنما تنتظرون إلى اليوم التالى! انع باخير من حُكُم في فني ا ولدتكم أمهاتكم للهـرج والمرج الـذي تحـدثونه فوق مقاعدكم ، . وفي شذرة أخرى مجهولة المؤلف يعتبر ناظمها تبرك الحكم على جمال مسرحيته لتصفيق السوقة أمرا مشيئا (شذرة ٥١٨). وقد يتحول الجمهسور الساذج غير الواعي بقدرة قادر إلى جمهور ذكى حصيف الرأى إن هو بالطبع صفق للشاعر وحكم لصالحه أي ليفوز بالجائزة («السحب» ١٨٥ وما يليه، «الفرسان» ٢٢٨ و ٧٣٣). ويصل الأمر ببعض الشعراء إلى حد أن يصوروا الجمهور «مشاهدا مثاليا» متوقد الذكاء ألمعياء ثقيفا لقيفاء يلتقط النكات بسرعة، ويستوعب أعوص النوادر وأشد الإيحاءات إبهاماء

ويصفة عامة - كيا سبق القول - يشبه تكوين جمهور الكوميديا الأتيكية القديمة تكوين و بجلس الشعب الأثيني. ولذا نجد الشاعر الكوميدي يخاطب المتفرجين بنفس أساليب خطباء المجلس. ويبلغ التفاعل بين الشاعر والجمهسور إلى حد أن المعطاب يتجه مباشرة من جانب الشاعر إلى جمهوره، إما على لسان الشخصيات اثناء الحوار أو في أغاني الجوقة أو في البراباسيس، يُعلب إلى الجمهور في كثير من الأحيان أن يصيخ السمع ويركز الإنتباه. ويؤخل رأيه في الشخصيات التي تمشل على المسرح وهل تروق له أم لاء وما إذا كان يرغب في مشاركة «العليور» - على سبيل المثال - حياة المتعة والإنطلاق، ويسال كللك أن ينزود الخادم الذي يرعى خنفساء الروث بأنف مسدود («القوسان» ٢٦ وما يليه، «العليور» ٧٥٧ وما يليه،

«السلام» ۲۰ و ۱۰۰ وما يليه). وتحث الجوقة المتفرجين على تأييد الشاعر الذي يقدم الجيد والجديد قولا وفكرا («الزنانير» ۱۰۰۱ وما يليه). وتأنى الدعوة التقليدية في نهاية السرحيات بأن يشارك الجمهور في الولاية العامة الصاخبة. وبالطبع فإن هذه الدعوة التي ترد في كل المسرحيات - (راجع على سبيل المشال «السلام» ١١١٥ و ١٢٥٨ ومايليه، «برلمان النساء» ١١٤٠ وما يليه) - ينبغي ألا تؤخذ مأخذ الجدا على أية حال فلقد نجح شعراء الكوميديا القديمة في خلق جو تفساعل وإنسسجام متبادل بين الجمهور والمثلين والجوقة، وهو ما يحلم بتحقيقه أنباع المسرح الملحمي في أيامنا هذه إذ يدعون إلى تحطيم الحائط الرابع (١٠٠٠).

وتتكون المسرحية الأريستوفانية من ستة أجزاء هي:

البرولوج (prologos) وهو الجزء الذي يسبق دخول الجوقة ويعمرض فكرة وموضوع المسرحية.

۲ - البارودوس (parodos) أى أغنية الجوقة أثناء دخولها الأوركسترا، وهسو المكان الدائرى المخصص لها بالمسرح وتؤدى فيه الأغان الأخرى ولا تستركه إلا فى نهاية المسرحية.

٣ - الأجون (agon) أى «مناقشة جدلية» أو «مباراة كلامية» أو «مناظرة»
 بين فردين حول نقطة شاتكة هى الموضوع الرئيسى أو محور المسرحية ككل. وتحتدم
 هذه المناقشة أحيانا وتصل إلى حد المشادة أو الإشتباك الكلامى، المضحك بالطبع.

\$ - البراباسيس (parabasis) وهو الجزء الذي فيه «تنقدم الجوقة إلى الأمام» أو «تأخذ جانبا» لتخاطب الجمهور مباشرة بإسم الشاعر، ولقد تطور هذا الجزء من الكوموس الأصلى حتى أصبح محور الكوميديا، وهو يقدم أوضح صورة لكسر الإيهام المسرحي وللإندماج الشامل بين الشاعر والفن الكوميدي من جهة والجمهور من جهة أخرى، أو بين الصالة والخشبة بلغة النقد المسرحي في عصرنا، وجدير بالذكر أن البراباسيس قد تضاءل دوره في الكوميديا روبدا حستى إختسني تمساما في الكوميديا الوسطى والحديثة كما سبق، أن المحنا،

0 - عدد من ما يمكن أن نسميه «الفصول» (epeisodia) وهسى المشاهد

الحوارية التي تفصل كل منها عن الآخر أغان الجوقة التي تؤدى في الأوركسترا.

ومن الملاحظ أن الحدث الدرامي في الكوميديا القديمة يتضمن أحداثا خيالية، كما يلاحظ أن الشاعر لا يكترث بقيسود الزمان أو وحدة المكان كما يحدث في التراجيديا. فنجد المنظر يتغير بسهولة كبيرة دون أن ينجم عن ذلك بالضرورة إنكسار حاد في سير الحدث الدرامي. وتكثر الإشارات إلى الجمهور والمسرح ومناسبة العرض. ونحن في العادة أمام موقف خارق للطبيعة، كما يحدث مشلا في مسرحية « السلام» حيث يطير تريجايوس إلى دار الآلهة في السهاء فوق ظهر خنفساء عملاقة من أجل تحرير ربة السلام من سبجنها وإحضارها إلى الأرض. وهكذا تيأن الأحداث في الكوميديا القديمة وكأنها ترجمة اللغة الجسازية أو السرمزية إلى عمل درامي، أو كأنها تشخيص للتصورات الخيالية الشائعة في أحداث مرئية وملموسة. وتتضمن هذه الأحداث مخلوقات غير طبيعية أي خرافية من كل لون وصنف، وفيها تتحادث الحيوانات والطيور والسحب كما يحدث في اللحواديت، الشعبية، وتأتى نهاية الأحداث الكوميدية دائمًا مرحة، إذ تقام الولائم والإحتفالات الصاحبة، وذلك فيها عدا مسرحية «السحب» التي تنتهي بحرق مدرسة سقراط. وقد لا تكون النهاية الكوميدية عضوية التكوين، بمعنى أنها قد لا تنبع بالضرورة من الأحـداث السـابقة. وعندثذ تأتى هذه الإحتفالات الصاخبة كوسيلة يلجأ إليها الشاعر ليغرق السؤال و وماذا بعد؟ ، في ضوضاء الموسيق والرقصات. أو ربحا يهدف الشاعر إلى تنبيه المتفرجين إلى أن الهدف الأول والأخير من هذه العروض ليس إلا التسلية والتمتع في أعياد ديونيسوس إله الخمر وواهب الملذات! وكأن أريستوفانيس يريد من جمهوره أن لا ينسى نفسه أو يفقد وعيه، فيذكره دائمًا بأنه إنما يجلس في مسرح. وهذا بالضبط الأساس الذى تقوم عليه نظرية برتولد بريخت داعية المسرح الملحمس والتغريب في القرن العشرين ا (١٠٩)،

لا شيء على الإطلاق أكثر دلالة وأوضح برهانا على الجو الإجتاعى الصحى والحياة السياسية السليمة وإزدهار أثينا بصفة عامة فى منتصف القرن الخامس من الحرية شبه المطلقة التي تمتع بها شعراء الكوميديا القديمة. سخروا من كل شيء على

الأرض أو قى السياء، هاجمواً القوانين، إنتقدوا سياسة الدولة وحملوا على زعباتها ولم ينج من لسانهم حتى الآلهة. ولا يسمح الناس ب فى العادة - لشعرائهم بمثل هذه الحرية إلا إذا كانت الثقة تملأ قلوبهم. الثقة بأنفسهم وإيمانهم بنظامهم الجمهورى وحمايته وحرية الفرد فى الجهر برأيه صراحة وذون أية مواربة فى ظل سيادة القانون وحمايته الظليلة. عندئذ يستطيع مواطنو مثل هذه الدولة أن ينتقدوا أنفسهم فى إطمئنان، وأن يسخروا من زعبائهم إذا ما إنحرفوا سواء فى حياتهم الخاصة أو سياستهم العامة. وكل ذلك حدث فى أثينا دون أن نسمع عن أية محاولة لتكيم الأفواه سواء فى أوقات السلم والإزدهار أو أوقات الحرب والإنكسار. ونسرى فى ذلك السليل الساطع والبرهان القاطع على مفهوم الحرية فى ظلل النسظام الأثينى السياسي - ديوقراطيا كان أم أوليجارخيا - إبان العصر الكلاسيكي. ومن هنا جاء قولنا بأن الكوميديا القديمة هى أوضح برهان على عظمة أثينا.

ورب سائل يسأل عن المؤلف الدرامى الذى إستطاع أن يعبر عن الشخصية الأثينية تعبيرا دقيقا بحيث يقال إن هذه الشخصية وجدت نفسها بصورة كاملة فى أعهاله المسرحية أهو سوفوكليس أو أريستوفانيس؟ لا يسعنا إلا أن نجيب أنها هما الإثنان معا، فكلاهما مكمل للآخر. مسرحيات الشاعر الأول من جهة هى التعبير التراجيدي الجاد عن أثينا القرن الخامس في قمة إزدهارها. أما الثاني من جهة أخرى فهو لسانها الكوميدي الساخر إبان فترة بداية تأكلها حيث تسوالت عليها الحسن والنكسات السياسية والعسكرية.

ولد أريستوفانيس حوالى عام عام علا إبان عصر بريكليس الدهبي حيث إستتب الأمن والسلام. وفي عام ٤٢٧ عرض هذا الشاعر، أولى مسرحياته وكان حيدذاك قد إنتهى عصر السلام بنشوب الحروب البلوبونيسية عام ٤٣١. وأما عن العلاقة الوطيدة بين الشاعر والحياة الأدبية والسياسية فتنطق بها كل مسرحية من مسرحياته. وينبغى أن ننوه هنا بأنه من الخطأ أن نضع أريستوفانيس في حزب من الأحزاب دون غيره.

الكوميديا السياسية \_كالمعارضة \_ تقف دائما في مواجهة الحكومة وواجبها أن تظهر نقاط ضعفها، اللهم إلا إذا كانت الكوميديا مجندة لخدمة أغراض النيظام

الحاكم فعندالد تهبط إلى مستوى الدعاية. وتقع أغلب كوميديات أريستوفانيس تــاريخيا في الفترة التي أصبح فيها البناء الديموقراطي الأثيني هشا متصدعا بسبب الحروب والأخطار الخارجية وظهور نقاط الضعف الداخلية الكامنة في بنية هـذه الـديموقراطية نفسها. وهنا إستل أريستوفانيس من جعبته سهام السخرية الناقدة وصوبها إلى الهدافه. ولا يمكن لمراقب مدقق أن يعتبر أريستوفانيس عدوا للديموقراطية، ولكنه كان من عشاق القيم القديمة التي لا تقل أهميتها بالنسبة لتطور الشعوب عن أهمية القيم الجديدة التقدمية. ولم تسلم من لسان أريستوفانيس اللاذع أية طبقة من طبقات المجتمع أو أية طائفة من أصحاب المهن أو رجال الفكر وأرباب القلم. وتسأت هزيمة كليون في مسرحية «الفرسان»، لا على يد رجل قوى ذي بأس ووقسار، وإنما على يد أحد الأميين المتشككين الذي يهاجم كليون ويتغلب عليه فيما يعتز به الاخير، إذ كان أكثر منه خسة وضعة بحيث أمكنه أن يبنزه في أساليبه الملتوية. ولم يسقط ضحية لتعالم سقراط السوفسطائية (هكذا يرى أريستوفانيس!) في «السحب» سوى رجل غبى أبعد ما يكون عن الأمانة ويريد التملص من ديونه. وفي المباراة الكلامية التي تجرى في نفس المسرحية بين منطق الحق ومنطق الباطل ينتصر الأخير. وفي « النساء في أعياد النيسموفوريا » ينتصر يوريبيديس في النهاية ولكن بعد أن يسخر منه الشاعر طوال المسرحية، ويسدور الصراع في «الضفادع» بسين أيسمخولوس ويوريبيديس عما يضم الإله ديونيسوس نفسه في موقف لا يحسد عليه، وقد يعجب الحدثون بإمرأة جريثة مثل ليسيستراق في المسرحية المسهاة بإسمها، ولكن أريستوفانيس وجمهوره قد وجدا فيها بالقطع ما ينافى الطبيعة والعقل.

ويذكر علماء مدرسة الإسكندرية أربعا وأربعين مسرحية لأريستوفانيس. ولو أن بعضهم يرى أن أربعا منها ليست من يراع الشاعر نفسه وإنما هي منتحلة ونسبت اليه. ووصلنا إننا وثلاثون عنوانا من هذه المسرحيات التي لم يصلنا منها كاملاً سوى إحدى عشر مسرحية يرجع الفضل في بقائها إلى أنصار اللهجة الاتيكية القديمة الذين إعتبروا أسلوب أريستوفانيس أنق صورة لها. ولكى نتمكن من الربط بين تطور فن أريستوفانيس والحياة في الجتمع الأثيني سنلق نظرة سريعة على بعض أعاله ولاسيا التي وصلت لنا نصوصها كاملة.

ومسرحية «المشتركون فى الوليمة» هى باكورة إنتاج أريستوفانيس وقدمت عام ٤٢٧. وفيها نرى أبا وقد ربى ولديه بطريقتين غتلفتين، إذ بعث الأول إلى مدرسة جيدة تربى الناشئة بالطرق التربوية القديمة، وأرسل الآخر ليتدرب على فنون الكلام فى مدرسة عصرية من تلك المدارس التى بدأت تنتشر فى أثبنا مؤخرا. وها هو الأب يراقب تأثير كل من المنهجين التربويين على ولديه وهما يتحاوران فى مساجلة قامت بينها تحت ناظريه. ومن هذه المساجلة نعرف إلى أى مدى هبطت الطرق التعليمية الحديثة بمستوى الشباب الذى راح ضحيتها. وجدير بالذكر أن أريستوفانيس سيعود إلى معالجة هذا الموضوع فى مسرحية «السحب» و «الزنابير».

وعرضت مسرحية الشاعر الثانية «البابليون» عام ٤٢٦ وفيها يهاجم أريستوفانيس الزعم السياسي أو بالأحرى الديماجوجي (الغوغائي) كليون، ولقد تم عرض هذه المسرحية في أعياد ديونيسوس الكبرى التي تحضرها وفود تمثل جميع الدويلات حليفات اثينا. ولما كان أفراد الجوقة في هذه المسرحية يمثلون الحلفاء السذين كان عليهم حسب مقتضيات الأحداث أن يلبسوا أقنعة العبيد والأسرى، فإن ذلك قد اثسار حفيظة الحاضرين من الحلفاء وزادهم إحساسا بالهوان والمرارة والنفور من السيطرة الأثينية المتسلطة. ونعلم من المؤرخ ثوكيديديس (٣٠، ٣٦) أن كليون كان قد طلب إصدار قرار بقتل أو إستعباد أهالي مدينة موتيليني (بجزيرة ساموس) بعد أن كان قد تم إخماد ثورتهم عام ٤٢٧، ولم يحل دون تنفيذ هذا القرار الطائش سبوى تصميم بعض أعضاء «مجلس الشعب» الأكثر إتزانا وحكمة علي إعادة النظر فيه بما أدى بعض أعضاء «مجلس الشعب» الأكثر إتزانا وحكمة علي إعادة النظر فيه بما أدى على هذا الهجوم الساخر في «البابليون» إلا أن أقام دعوى على أريستوفانيس كها على هذا الهجوم الساخر في «البابليون» إلا أن أقام دعوى على أريستوفانيس كها سبق أن ألحنا. وهي دعوى لم يستهن الشاعر نفسه بخطورتها («الأخارنيون» بيت سبق أن ألحنا. وهي دعوى لم يستهن الشاعر نفسه بخطورتها («الأخارنيون» بيت

وللأسف لم تصل إلى أيدينا نصوص المسرحيتين السابقتين. أما أقدم مسرحية وصلتنا كاملة فهى «الأخارنيون» التي عرضت عام ٤٢٥ في أعياد اللينايا ونالت الجائزة الأولى. كان الأثينيون قد عانوا طيلة ست سنوات من ويسلات الحروب البلوبونيسية التي خربت أراضي أتيكا الزراعية فنقص الغلاء وتفشى الوباء وحلت

روح الياس والقنوط بالأثينيين. والأخارنيون هم سكان « اخارناي » احد أحياء أتبكا الواقع على سفوح جبل بارنيس إلى الشهال الغربي من أثينا، وكان أهل هذا الحيي من أشد الأتيكيين معاناة بسبب هذه الحروب، إذ إكتسحت جيوش العدو الإسبرطي أراضيهم عدة مرات. ويطل هذه المسرحية هو داعية السلام ديكايوبوليس السدى يحمل إسمه معنى « العدالة ». وهو فلاح أثيني جلس ينتظر إجتاع « بجلس الشعب » متحسرا على «أيام زمان، التي كان يسودها السلام والأمان. وهنا ينظهر أحد أنصاف الألهة كمبعوث من قبل العناية الإلهية لكي يتفاوض من أجل إقامة السلام مع إسبرطة، ولكنه لسوء الحظ لا يملك نفقات السفر إلى هناك. ويعرض ديكايوبوليس أن يمده بالنقود اللازمة شريطة أن تقتصر معاهدة السلام عليه وحده. وينجع نصف الإله في عقد المعاهدة بالفعل ويتمكن من الإفلات باعجوبة من قبضة الأخارنين الذين غضبوا أشد الغضب لأن السلام لم يشملهم جميعا بظله الغاليل. أما ديكايوبوليس فيحتني بمعاهدة السلام إذ يقيم موكبا يضم إبنته وخدمه! ويدور نقاش حاد بين ديكايوبوليس وأعضاء الجوقة أى الأخارنيين حول قضية الحرب والسلام، وهو نقاش يشترك فيه لاماخوس القائد العسكري. ويتعرض ديكايوبوليس للمحاكمة فيسمح له بإلقاء كلمة قبل صدور الحكم عليه. ولسكنه يستعير من مسرحيات يوريبيديس ما يجعل خطبته أكثر تأثيرا وإقناعا، وينجح فعلا في كسب تأييد الجوقة. وبعد البراباسيس ترد مناظر مختلفة تهدف إلى تصوير فوائد السلام الحمة.

وف عام 174 يقدم أريستوفانيس مسرحية «الفرسان» التى فازت بالجائزة الأولى في اللينايا، ويهاجم الشاعر بهذه المسرحية كليون المزعم الديماجوجي سالف المذكر والذي برز أيام الحروب البلوبونيسية ويعد من أكبر أنصار سياسة أثينا «الإمبريالية»، وبالتالى فهو داعية الحرب الذي كان يقف تحت شمار «الحرب برا وبحرا حتى تحقيق النعمر في المهابة»، وكان كليون في قمة نفوذه وقوته بعد إنتصاره العسكري السريع وغير المتوقع على إسبرطة في موقعة سفاكتيريا (أغسطس ٢٥٥)، وفي المسرحية نجد ديموسنس وبكياس بمثلان صورة كاريكاتيرية للقواد الأثينيين، يقومان بدور سائة ديموس (نشحيص «للشعب» الأثيني)، وهما يسخران من كليون الذي يسميه الشاعر

« البافلاجون »، ويصفه بأنه عبد وإبن دباغ جلود غنى ومحبوب ديموس (الشعب) الجديد، ومدلله لأنه يتزلف إليه بكل الوسائل. وتعلن النبؤات أن كليون سيفقد هذه الحظوة لدى ديموس يوما ما، لأن أحد باعة السجق وهو عبد مثله ولكنه يفوقه لؤما سيحتل مكانته هذه. وبالفعل يصل بائع السجق المنتظر ويعلم بما ينتظره من حظوة لدى ديموس وبتأييد الفرسان له ضد كليون. ويدخل الأخير مهددا ولكن جوقة الفرسان تصده وتضربه وتحث بائع السجق على الوقوف فى وجهه وتبدأ معركة حامية بينها. وتدور بقية المسرحية حول المنافسة بين الرجلين المديماجوجيين لكسب رضى ديموس عن طريق التملق والرشوة تارة، وتفسير النبؤات والسخرية من بعضها البعض تارة أخرى. تنتهى المنافسة بفوز بائع السبجق اللهى يتضبح في النهاية أن إسمه الحقيق هو أجوراكريتوس (المرموق في السوق العامة). وظن كشير من النقاد المحدثين أن عددا من الفرسان النبلاء هم الذين كانوا يلعبون دور أفراد الجوقة، وأنهم كانوا يمتطون صهوة الجياد المطهمة ويقومون بمناورات فخمة وحركات رشيقة. حتى جاء إناء (١١٠) أثرى من الآوان ذات الرسوم السوداء المكتشفة حديثا وقدم لنا صورة حية لمنظر الجوقة في هذه المسرحية. وفيه نرى رجبالا يلبسون أقنعه تمشل رؤوس الخيل ويحملون فوق ظهورهم رجالا آخرين هم الفرسان. وهكذا خيسب أريستوفانيس ظن كل النقاد بإستخدامه تقنية التنكر والرمز بدلا من تقديم خيول حقيقية على المسرح، كما كان سيفعل أتباع المدرسة الطبيعية في المسرح (آواخر القرن التاسع عشر وآوائل العشرين) لو سنحت لهم فسرصة تقديم هدله المسرحيسة الأريستوفانية .

وفى عام ٤٢٣ قدم أريستوفانيس «السحب» فى أعياد ديـونيسوس الـكبرى بالمدينة، فلم تفز إلا بالجائزة الثالثة والأخيرة أى أنها بصريح العبارة فشلت فشلا ذريعا. وقد حز ذلك فى نفس الشاعر وعكف على تنقيحها وصقلها فيا بين عامى ١٨٤ و ٤١٦. وهذه النسخة المنقحة هى التى وصلت إلينا ولكنها لم تعرض مرة أخرى على مسرح أثينا القرن الخامس، وتدور هذه السرحية حول موضوع صراع الأجيال أى التناقض بين القديم والجديد، فلدينا أب من الفلاحين البسطاء هو سترسياديس (المراوغ)، أما إبنه فيديبيديس فهو مسرف لأنه يتشبث بتلابيب الحياة

الأرستقراطية وأساليبها التي ورثها عن أمه. فهو يضيع أغلب وقته ونقود أبيه على هواية ركوب الخيل، وينام معظم ساعات اليوم ويترك شعره طويلا يتدلى على كتفيه. يرسله الأب لكى يتعلم لدى سقراط وعيم السوفسطائيين برأى أريستوفانيس الدروس العصرية القائمة على إتقان فن الإقناع، ويهدف الأب بذلك إلى تزويد إبنه بما يمكنه من التملص أمام القضاء من تسديد الديون التي تراكمت عليه، ويتخرج الإبن من مدرسة سقراط سوفسطائيا متمرسا ويظهر مدى إتقانه للدروس العصرية التي حصلها بأن يضرب أباه ضربًا مبرحًا ويثبت له بالبرهان أنه عق في ذلك. ولم يجد الأب مناصا من أن يحرق مدرسة سقراط، فيشعل فيها النيران إنتقاما أو غيظا لما أصابه من جراء التعاليم الجديدة. (۱۱۱)

وفي مسرحية (الزنانير)، التي عرضت عام ٤٢٧ وفازت بالجائزة الثانية في أعياد اللينايا، يعود أريستوفانيس مرة أخرى إلى معالجة موضوع التناقض الفكري والتربوي بين الأب والإبن أو بين القديم والجديد. وهو الموضوع الـذي سبق أن تناوله في «المشتركون في الوليمة» و «السحب». ولكن الصورة هنا معكوسة فالإبن هـ والـذي يضيق ذرعا بأبيه الذي ضل الطريق وإنحرف. ونجد التناقض بين الطرفين ظاهرا في إسم كل منها كما هي العادة في كل مسرحيسات أريستوفانيس. فسالأب يسمى « فيلوكليون » أي « الحب لكليون » ، أما إبنه فيسمى « بديليكليون » بعمني « الكاره لكليون ١٠. ويعتبر الأب تجسيدا حيا للشعب الأثيني المولع إلى حد السخف بالتقاضي وإجراءاته التي يمقتها الإبن. فالمسرحية ككل تعتبر نقدا ساخرا لنظام محاكم المحلفين القضائية حيث كانت بضعة أبولات (أصغر عملة إغريقية) تدفع أجرا للمواطن الذي يحضر كمحلف أية جلسة من جلسات هذه الحاكم، مما سمح لقطاع كبير من المواطنين الأثينين العاطلين بالإعتاد على هذا الأجر كمصدر رزقهم الأوحد. لقد حاول الإبن علاج أبيه من عشق الإجراءات القضائية بكل وسيلة. ويلجأ في النهاية إلى سجنه بالمنزل. لكن كبار السن من المحلفين \_أعضاء الجوقة\_ يأتون إليــه في المنزل متنكرين في هيئة الزنابير ويصحبونه إلى المحكمة فجرا ليمارس هوايته. وتـدور مناقشة ساخنة بين فيلوكليون وبديليكليون حول مزايا وعيوب النظام القضائ. حيث يدافع فيلوكليون عنه بدافع المنافع التي يحصل عليها هو شخصيا منه، بيها يبرهن بديليكليون على أن القضاة ليسوا إلا مطية الحكام اللذين يستغلون الدخل العسام المصالحهم الشخصية بدلا من إطعام الشعب الجائع، ويتحول أفراد الجسوقة عسن موقفهم ويجبر فيلوكليون على أن يمارس هوايته برفع الدعاوى والدفاع فيها بالمنزل ابدثا بقضية لابيس كلب المنزل الذي كان قد سرق قطعة مسن الجسبن ا ويتعهد بديليكليون الآن بتربية والده إجتاعيا فيهلب من سلوكه ويهندم من ملابسه ويصحبه معه إلى الولائم والمآدب، ولكن النتائج لم تك قط حميدة لأن فيلوكليون صار مدمنا للخمور، مولعاً بالرقص والجون، يهين ضيوفه ورفاقه ويسلك سلوكا أخرق بصفة عامة. (١١١)

ولقد قلد راسين هذه المسرحية فى كوميديته الوحيدة بعنوان «المتقاضون »(عام ١٦٦٨م)، التى تسخر من التقاليد القضائية السائدة فى فرنسا القسرن السابع عشر. إذ يقدم الشاعر صورة كاريكاتيرية للمتقاضين شيكانو والكوئتيسة دى بيميس ويتهكم من جنون بعض القضاة مثل بيران وآندان.

وعندما قدم أريستوفانيس «السلام» عام ٤٢١ في أعياد ديسونيسوس السكبرى بالمدينة كان واثقا من فوزها بالجائزة الأولى، حيث أن السزعيمين كليسون الأثيسي وبراسيداس الإسبرطى كانا قد إنتقلا إلى العالم الآخر وساد الإنجاء الحب للسلام في السياسة الأثينة. بيد أن هذه المسرحية التى تدعو للسلام لم تفز إلا بالجائزة الثانية. وبطل هذه المسرحية هو تريجابوس المواطن الأثيني صاحب مزارع الكروم الذي يعانى هو واسرته من نقص الأطعمة لإنتشار الحجاعة بسبب الحسروب، فيقسرر أن يقلسد بيلاروفون بحصانه المجنح بيجاسوس في الأساطير. فركب خنفساء عملاقة من فوق جبل أيتنا متجها إلى السياء طلبا للسلام وبحثا عن شيء يقتات به. وتنجح السرحلة ويقابل تريجابوس الإله هرميس على بوابة السياء، كما يقابل رب القتال بسوليوس ويقابل تريجابوس الإله هرميس على بوابة السياء، كما يقابل رب القتال بسوليوس (الحرب) الذي يتولى إدارة شئون السياء الآن بدلا من زيوس رب الأرياب، الذي كان قد تنحي هو وبقية آلمة الأوليمبوس إحتجاجا على إقتتال الإغريق وسسلوكهم الشائن. وكان رب الحرب قد دفن ربة السلام في الجب وهو الآن يستعد لسحق كل الدويلات الإغريقية في الهاون! وبينا هو يبحث عن يد الهاون، كان تريجابوس وكل الإغريق الذين إستدعاهم ولاسيا المزارعين قد رشوا هرميس وسسحبوا ربسة

السلام من الجب وعادوا بها إلى بلاد الإغريق. وتتهلل الوجوه إبتهاجا وتتعالى صيحات النشوة الصاخبة من كل جانب، فالمواطنون جميعا فيا عدا صناع السلاح يقيمون أفراح السلام ويعدون العدة لحفل زواج تريجايوس وربة السلام.

وعرضت مسرحية والطيور، عام ٤١٤ وفازت بالجائزة الثمانية في أعياد ديونيسوس بالمدينة. وكان الأسطول الأثيني قد أبحر في طريقه لشن ( الحملة الصقلية ، عام ٤١٣ ، وكانت جاهير أثينا عشية قيام هذه الحملة قد عانت بعض القلق والاضطرابات النفسية، لأن كل معابد الهيرماي قد تهدمت في ظروف غلمضة. وهي عبارة عن مبانى رباعية يقوم كل منها على أعمدة يعلوها تمثال نصفى لمرميس ينتهي بعضو الذكر فاللوس (phallos). ويقام هذا المعبد في العادة عند مفترق الطرق وأمام المنازل من باب التبرك وجلب الحظ. ولقد أخذ تهدم مثل هذه المعابد في الليلة السابقة على إقلاع الأسطول الأثيني متجها إلى صقلية على أنه فـأل سيىء الطالع. وكان أريستوفانيس قد ضاق ذرعا بموضوع الحرب وسئم التحدث عن ويلاتها، ولا سيا بعد حصار جزيرة ميلوس على يـد الأثينيين عـام ١١٥/٤١٦ وإخضاعها بقسوة بلغت حد الهمجية، فتحول الشاعر عن الموضوعات السياسية الواقعية إلى بناء دمدينة فاضلة، طوباوية تقوم على الأحلام المشالية. فقد يئس كل من بيثيتايروس (الرفيق المخلص) وإيو إلبيديس (ذو الأمال السطيبة) من الحياة في أثينا ومتاعبها وآلامها. فخرجا للبحث عن تبريوس ملك طراقيا الأسطوري الذي كان قد تحول إلى هدهد ليستشيراه عن أفضل الأماكن للعيش بعيدًا عن أثياً. وإقترح عليهها تيريوس بعض المناطق ولكنها لم تـرق لهما. وأخيرا وثبـت إلى ذهـن بيثيتايروس فكرة ذكية وهي دعوة كل الطيور للتكاتف والتجالف معه ومع أنصاره الإستراتيجي يستطيعون التحكم في الآلهــة والبشر في آن واحــد، لأنهــم ســوف يسيطرون على طريق الإمدادات لكل من السلالتين. إذ يستطيعون إقتلاع البذور من الأرض من جهة، وإستباق الآلهة إلى إلتهام البخار المنبعث من طهي أو شي الذبائح المقدمة إليهم من جهة أخرى. ويتردد أفراد الجوقة من الطيور بعض الوقت فى قبول مثل هذا الإقتراح الجرىء، ولكنهم سرعان ما ينقلبون متحمسين له

ويهرعون إلى وضع اللبنات الأولى لمدينتهم التي يتم بناؤها تحت إشراف بيثيتايروس وإيوالبيديس بعد أن إرتديا الأجنحة المناسبة للحياة الجديدة في الفضاء. وعندئذ يطرق أبواب مدينة الطيور زوار غير مرغوب فيهم، أولهم شاعر معوز جاء يترثم بقصيدة يثنى فيها على المدينة الجانيدة وأهلها. ثم يظهر ميتون تاجر النبؤات المنجم الشهور الذي جاء ليضع خريطة مفصلة لشؤارع وطرقات المدينة، ويات حارس المدينة الجديدة بشخص إخترق الحدود، إنها إريس رسول زيوس وإبنته التي جاءت تستطلع أسباب عدم وصول الضحايا المقلمة على الأرض إلى أهل السماء. ويطلب من إريس ـ ولأول مرة ـ إبراز «تصريح دخولها» المدينة وهو سلوك ضايق الربة ففيه مساس بكرامتها، بما إضطرها للعودة في حسرة واللموع تملأ مآقيها وهمي تشكو إلى والدها سوء المعاملة! وفي تلك الأثناء تفشى بين بني البشر الولع الشديد بعسالم الطيور، وصار الجميع يسعون للحصول على أجنحة لكي يتيسر لهم الإنتقال والإنضهام إلى «مدينة الطيور» المسهاة «نيفيلوكوكجيا» أي ما يمكن أن نطلق عليها «بلاد السحب والوقواق». وبالفعل يصل إلى المدينة كل من الشاعر الغنال كينيسياس (١١٣) والبطل المارد الأسطورى بروميثيوس وبطل الأبطال هرقل وبوسيدون إله البحر. ويتمكن بيثيتايروس من الإستيلاء على صولجان الحكم والحصول على باسيليا (المملكة أو الحكم) فيتخذها زوجة ويتربع على عرش كبير الألهـة وتجـرى الاستعدادات لحفل الزواج على قدم وساق.

أما مسرحية (ليسيستراق) فعرضت عام ٤١١، وكانت الحملة الصقلية المشدومة قد إنتهت بالفشل الذريع وبكارثة قومية زلزلت الكيان الأثيني كله، فبعد هذه الهزيمة عقدت إسبرطة - غريمة أثينا - معاهدة تحالف مع حاكم الولايات الفارسية في غرب آسيا الصغرى (الأناضول) تيسافيرنيس في صيف عام ٤١٢، وبهذه المسرحية يوجه أريستوفانيس النداء الأخير من أجل السلام، وهو نداء نصفه هزل ونصفه الأخر جاد نابع من أعماق قلب الشاعر الحب للسلام، فبعد أن فشل الرجال في إنهاء الحروب خطر على بال ليسيستراق (مُسرَّحة الجيوش) فكرة أن تتولى النساء دفة الأمور لكي يوطدن أركان السلام، وتوجه ليسيستراق دعوتها إلى نساء من بويوتيا ومن البلوبونيسوس فيتوافدن إلى أثينا لمشاركتها تنفيذ الخطة، وتقسوم خطتها على

قيمة. فينزل ديونيسوس إله الخمر وراعية المسرح إلى هاديس لإستعادة أحد الشعراء التراجيديين البارزين بمن رحلوا عن اللنيا. وعندا يصل ديونيسسوس إلى العالم الإخر يفاجاً بوجود مباراة أدبية صاخنة بين أيسخولوس ويورببيليس على عرش التراجيديا، وهي المباراة التي يطلب بلوتو إله العالم السفلي من ديونيسوس التحكم فيها. وينقد كل من الشاعرين أحدهما الآخر نقدًا ساخرًا ومريرًا في حوار أشبه بدراسة نقدية لأعمال الشاعرين يقلمها لنا أريستوفانيس في قالب تمثيلي رائع. وينتهي الأمر بأن يختار ديونيسوس الشاعر أيسخولوس لكي يعود به إلى أثينا، وهذا لا يعني أن أريستوفانيس يقلل من شأن يوريبيديس. فنحن نعرف على النقيض من ذلك أنه كان أحد المعجبين به، ولكن ربها كان يسرى في أيسخولوس الشاعر ذلك أنه كان أحد المعجبين به، ولكن ربها كان يسرى في أيسخولوس الشاعر الأنسب لأثينا إبان أواخر القرن الخامس (١١٠٠).

يمثل النظر المسرحى عند أريستوفانيس بصفة عامة شارعا أثينيًا تظهر فى خلفيته واجهة منزلين أو ثلاثة منازل. وكالكثير من مسرحيات الشاعر تبدأ أحداث «برلمان النساء فجرًا، أى حوالى الساعة الثالثة صباحًا حيث لا نزال نجوم الليل متألفة فى صفحة السهاء. تقف على قارعة الطريق إمرأة رقيقة متنكرة فى ثياب رجل وبحسكة بشعلة وهاجة. إنها براكساجورا (ربما يعنى إسمها «النشطة فى السوق العامة») زوجة بلييروس، الذى تركته نامًا وأتت مرتدية ثيابه وبحسكة بعصاه التى يتكىء عليها فى سيره ومنتعلة حذاءه اللاكون. وتبدو عليها علامات القلق والإنشغال إذ تنتظر فى هذا المكان منذ وقت طويل. وما الشعلة التى تحملها إلا لمدعوة بنات جنسها الأثينيات للتجمع الآن فى هذا المكان، كما مبق أن إتفقن فيا بينهن. هما همى براكساجورا وقد طال إنتظارها دون أن تظهر فى الأفق واحدة من حليفاتها. فوقفت تناجى الشعلة المتوهجة بأسلوب فضفاض كها يفعل أبطال التراجيديا فى مناجاتهم تناجى الشعلة المتوهجة بأسلوب فضفاض كها يفعل أبطال التراجيديا فى مناجاتهم أى الشعلة المتوهجة بأسلوب وشفاض كها يفعل أبطال التراجيديا فى مناجاتهم أى الشعلة – تقفين فى حجراتنا وتشاهدين أسرار حبنا الطاهر، وتقمع عيناك أى الشعلة – تقفين فى حجراتنا وتشاهدين أسرار حبنا الطاهر، وتقمع عيناك المتابئا الجنسية... ومع أنك تعرفين كل ذلك إلا أنك لا تفشين أمرارنا» (أبيات ٧ – ١٦).

لقد ضاق النساء ذرعًا بتولى الرجال إدارة دفة الأمور في أثينا وقررن أن يذهبن

سواء أكانت مسرحيات أو روايات أم أفلامًا سينائية لا تىرقى إلى مستوى الصراحة والمكاشفة التي يعالج بها أريستوفانيس موضوع الحرب والجنس في «ليسيستراني» (١١٤).

وعرضت مسرحية «النساء في أعياد الثيسموفوريا» عام ١١١ أو ١٤٠ أما أعياد التيسموفوريا فهى مهرجانات دينية تقام تكريًا لـلإلهة ديميتـير راعيـة الحـاصيل الزراعية (لا سيا القمح) وخصوبة التربة، وتعقد في شهر أكتبوبر - نبولهبر أي في موسم بذر الحبوب، ولا يحضرها إلا النساء. وكن يقمن أثناءها بشعائر سمحرية القصد منها تحقيق زيادة الخصب ووفرة محصول القمح. وعلم الشاعر الـتراجيدي يوريبيديس أن النساء يخططن في هذه الإحتفالات للقضاء عليه، لأنه كان عدوًا للمرأة إذ كشف عن نقائصها وأظهرها في مسرحياته في صورة غير لاثقة. ويحاول بوريبيديس أن يقنع زميله شاعر التراجيديا المخنث أجاثون بأن يتنكر في زي النساء ويحضر هذه الأعياد النسوية لكى يدافع عنه أمام الحاضرات ولكن أجاثون يرفض. وهنا يتقدم الشاعر الكوميدي صهر يوريبيديس منيسيلوخوس يعرض القيام بهذه المهمة. ويندس بالفعل في المهرجانات وعندما تلق بعض النساء خطبًا تندد فيها بيوريبيديس وتطالب برأسه ينبرى منيسيلوخوس للدفاع عنه. ولكنه لا يفلح إلا في زيادة السخط عليه ويثير الإشمئزاز والنفور بين المحتفلات. ويزيد الطين بلة أن الأنباء تتسرب إلى أسماع النساء عن دخول أحد الرجال خلسة إلى أعيادهن الخاصة هـذه. فيدور البحث عن الرجل المتخفى، وهكذا يكتشف أمر منيسيلوخوس ويـوضع تحت حراسة مشددة. ويصل يوريبيديس في محاولة لإنقاذ صهره وبعد بعض المساظر الساخرة تنتهى المسرحية بعقد إتفاق بين هذا الشاعر التراجيدي والنساء. إذ يعد يوريبيديس أن لا يتعرض للنساء بالنقد والسخرية في مسرحياته مرة ثانية في مقابل إطلاق سراح قريبه منيسيلوخوس، وتقبل النساء هذا الشرط.

وفازت مسرحية «الضفادع» عام ٤٠٥ بالجائزة الأولى. ومع أن موضوعها يتصل بالنقد الأدبي إلا أننا نلفت النظر إلى أنه يدخل في بجسال السياسة أيضًا، لأن السياسة بمعناها الواسع تشمل كل أوجه النشاط البشرى داخل مجتمع دولة المدينة الإغريقية. على أية حال فإن المسرحية تدور حول التراجيديا وكيف أنه بعد موت كل من أيسخولوس وسوفوكليس ويوريبيديس لم يعد في أثينا أي شاعر تراجيدي ذو

قيمة. فينزل ديونيسوس إله الخمر وراعية المسرح إلى هاديس لإستعادة أحد الشعراء التراجيديين البارزين بمن رحلوا عن اللذيا. وعندما يصل ديونيسسوس إلى العالم الاخر يفاجا بوجود مباراة أدبية ساخنة بين أيسخولوس ويوريبيديس على عرش التراجيديا، وهي المباراة التي يطلب بلوتو إله العالم السفلي من ديونيسوس التحكيم فيها. وينقد كل من الشاعرين أحدهما الآخر نقدًا ساخرًا ومريرًا في حوار أشبه بدراسة نقدية لأعمال الشاعرين يقدمها لنا أريستوفانيس في قالب تمثيل رائع. وينتهي بلراسة نقدية لأعمال الشاعر أيسخولوس لكي يعود به إلى أثينا، وهدا لا يعني أن أريستوفانيس يقلل من شأن يوريبيديس. فنحن نعرف على النقيض من ذلك أنه كان أحد المعجبين به، ولكن ربسا كان يري في أيسخولوس الشاعر الأنسب لأثينا إبان أواخر القرن الخامس (١١٥).

يمثل المنظر المسرحى عند أريستوفانيس بصفة عامة شارعا أثينياً تظهر فى خلفيته واجهة منزلين أو ثلاثة منازل. وكالكثير من مسرحيات الشاعر تبدأ أحداث «برلمان النساء» فجرًا، أى حوالى الساعة الثالثة صباحًا حيث لا تزال نجوم الليل متألقة فى صفحة السياء. تقف على قارعة الطريق إمرأة رقيقة متنكرة فى ثياب رجل وبمسكة بشعلة وهاجة. إنها براكساجورا (ربحا يعنى إسمها «النشطة فى السوق العامة») زوجة بليبيروس، الذى تركته نامًا وأتت مرتدية ثيابه وبمسكة بعصاء التى يتكىء عليها فى سيره ومنتعلة حذاءه اللاكوف، وتبدو عليها علامات القلق والإنشغال إذ تنتظر فى هذا المكان منذ وقت طويل، وما الشعلة التى تحملها إلا لمدعوة بنمات جنسها الأثينيات للتجمع الآن فى هذا المكان، كها سبق أن إتفقن فيا بينهن. ها هي براكساجورا وقد طال إنتظارها دون أن تظهر فى الأفق واخدة من حليفاتها، فوقفت براكساجورا وقد طال إنتظارها دون أن تظهر فى الأفق واخدة من حليفاتها، فوقفت تناجى الشعلة المتوهجة بأسلوب فضفاض كيا يفعل أبطال التراجيديا فى مناجاتهم لضوء القمر أو لقرص الشمس أو أية شخصية ربانية أخرى، فهى تقول «إنك لضوء القمر أو لقرص الشمس أو أية شخصية ربانية أخرى، فهى تقول «إنك أى الشعلة – تقفين فى حجراتنا وتشاهدين أسرار حبنا المطاهر، وتقع عيناك أى الشعلة التوابنا الجنسية. . . ومع أنك تعرفين كل ذلك إلا أنك لا تفشين أسرارتا و أبيات ۷ – ۱۲).

لقد ضاق النساء ذرعًا بتولى الرجال إدارة دفة الأمور في أثينا وقررن أن يذهبن

متنكرات فى ثياب الرجال إلى «مجلس الشعب» (Ekklesia) خلسة لكى يتخذن من القرارات ما يمكنهن من الإستيلاء على السلطة. وإبتداء من البيت رقم ٣٠ حتى وعدر النساء فى الدخول واحدة بعد الأخرى فى مجموعات صغيرة وهس جميعًا يمثلن أفراد الجوقة اللائى يتخذن طريقهن إلى الأوركسترا. ومن المحتمل أن عددهن الإجمالي هو إثنتا عشرة ويشكلن نصف الجوقة صديقات بسراكساجورا السلائي يقسطن داخل المدينة. أما النصف الآخر القادم من الريف فيبدأ فى المدخول بعد بيست وعندئذ يلتئم شمل الجوقة ويصبح عددها كاملاً.

ونعرف من الحوار الذي يدور بين براكساجورا وبقية النساء أنها خطة مبيتة سبق الإنفاق عليها في إحدى الأعياد النسائية المقصورة على بنات جنسهن، بلغ من إصرارهن على الحطة أن إحداهن تركت الشعيرات تنمو تحت إبطها بغزارة حبى صارت كالأيكة. وتستغل أخرى فترات خروج زوجها إلى السوق لتدلك جسمها بزيت الزيتون ثم تجلس تحت أشعة الشمس الحارقة طلبًا لإسمرار البشرة، ذلك أن السمرة أقرب إلى الرجولة! ولقد وضعن جميعًا لحيى مستعارة إلا أن إحداهن ظهرت أكثر أناقة من إبيكراتيس الملقب به احسامل السدرع» (سساكيسفوروس ظهرت أكثر أناقة من إبيكراتيس الملقب به احسامل السدرع» (سساكيسفوروس كالذرع الواقى (بيت عمره وغطت صدره ومعظم جسسمه فصارت كالذرع الواقى (بيت عمره وما يليه).

وفى بداية التجمع النسائى تلقى فيهن براكساجورا - زعيمة حركتهن - خطبة عصاء عن برنامج الإصلاح المزمع تنفيذه، وتتناول النساء - وهن أعضاء الجوقة - فى حديثهن الغنائى أثناء سيرهن نحو «مجلس الشعب» صورة المستقبل، ثم يخلبو المسرح بعد أغنية البارودوس بما يهيىء لظهور بليبيروس زوج براكساجورا الذى بدأت الشكوك تساوره فى زوجته التى سرقت ملابسه وخرجت بليل، ويخبره خريميس - القادم من إجتاع مجلس الشعب - بالإنقلاب الذى وقع فى أمور الدولة ونظمها حيث إتخذت القرارات بأغلبية ساحقة وإختيرت بسركساجورا رئيسة للحكومة، وفى بيت ٤٠٥ يعود أفراد الجوقة ومن خلفهن مباشرة تأتى بسراكساجورا التى لا تسزال بيت ملابس زوجها، وتأمر النساء بأن ينزعن عن أنفسهن ملابس الرجال بعد أن غرتدى ملابس زوجها، وتأمر النساء بأن ينزعن عن أنفسهن ملابس الرجال بعد أن غرحت خطتهن، فهى نفسها ستذهب خلسة إلى بيتها لتعيد ما سبق أن سرقته من

ملابس قبل أن يدرك زوجها ما وقع. وفى تلك الأثناء يغير أعضاء الجوقة ملابسهن فى الأوركسترا بالفعل وتعود براكساجورا ويصبح الجميع بملابسهن النسائية العادية. وتتلخص أسس النظام الجديد - كها تشرحها براكساجورا لزوجها - ببساطة متناهية فى أن كل الآلام والمتاعب سستختفى، لأن كل شيء مسن الآن فصاعدا سيصبح ملكا مشاعا للجميع. وتتوالى بعد ذلك عدة مناظر مسرحية الهدف منها مزيد من الشرح والتوضيح لأسس الوضع الجديد، إلا أن التركيز يقع على نقطة عويصة وهى المسألة الجنسية. حيث أن النظام الجديد يريد أن ينصف العجائز فيعطيهن أولوية مطلقة فى المتعة الجنسية على الفتيات. ومن ثم فعلى كل من يريد فيعطيهن الولوية مطلقة فى المتعة الجنسية على الفتيات. ومن ثم فعلى كل من يريد أن يقدم أولا بعض التضحيات الشهوات العجائز وإرضاء للعدالة الإشتراكية!

وتخرج براكساجورا إلى السوق لكى تشرف على المترتيبات اللازمة لإستلام كل الممتلكات الخاصة وإقامة الوليمة العامة. وها هم البسطاء السذج يسرعون بتسليم كل ما ملكت أيديهم، أما المتشككون فيينتظرون ريبًا تتضح الأمور قبل أن يقدموا على أية خطوة. ويدخل شاب صغير جاء ليلتق مع محبوبته الفتاة الجميلة التي تنتظره في لهفة. ووفقا للنظم الإشتراكية الجديدة تتنازع ثلاث عجائز شمطاوات على أولوية كل منهن في النمتع بصحبة هذا الشاب قبل أن يسلمنه إلى فتاته. وهكذا تسير الأمور على غير ما خططت لها براكساجورا، إذ إختفت بعض المشاكل لتظهر مشاكل أخرى جديدة، وهذا ما تختلف فيه المسرحية عن «ليسيسترات» وتتفق مع «بلوتوس». ومن الملاحظ أن براكساجورا لا تظهر كثيرًا في الأجزاء الأخيزة من المسرحية. وفي أمناف الأطعمة فيها سبعة أبيات شعرية! (١١٦٥ – ١١٧٥) (١١٠٥).

ولقد عرضت مسرحية «برلمان النساء» عام ٣٩٣. وبعد إنتهاء الحروب البلوبونيسية بتسع سنوات (٤٠٤ - ٣٩٥) كانت أثينا لا تنزال تشرب العلقم من كأس الهزيمة وتعيش حالة خنوع وخضوع لإسبرطة المنتصرة. إلا أنه ينبغى التنوبه إلى أن سلوك الإسبرطيين تجاه أهل أثينا إتسم بالإتزان والتحضر، إذ امتنعوا عن تدمير المدينة تدميرًا كاملا في وقت كان بوسسعهم أن يفعلوا ذلك. ولقد أغضب هذا

الموقف الال طيبة (أقوى دويلات إقليم بويوتيا) وكورنثه فسحبوا تاييدهم للحلف البلوبونيسي الذي تتزعمه إسبرطة، ومن ثم فعندما طلب أهل فوكيس المساعدة ضد طيبة عام ٣٩٥ نادت إسبرطة بغزو بويوتيا كلها فلبي جميع الحلفاء - ماعدا كورنشه - النداء. وذهب أهل بويوتيا إلى أئينا يطلبون إقامة حلف بينها ضد إسبرطة عما وضم الأثينين في موقف حرج وعجز زعهاء المدينة وأصمحاب الرأى وفي مقدمتهم ثراسيبولوس عن إتخاذ أى قرار، إذ تحيروا فى الإختيار بين القبول السذى سيثير غضب إسبرطة والرفض الذى ربما سيضيع عليهم فسرصة ذهبيسة لسوقف المد الإسبرطي. وتلك هي المناسبة التي يشير إليها أريستوفانيس في مسرحيسة «بسرلمان النساء » (بيت ٣٥٦) عندما يقول أحد الرجال اكما وعد ثراسيبولوس الإسبرطيين ١. ويقصد أنه كان قد وعدهم بإلقاء خطبة في المجلس مؤيدة لهم، ولكنه بعد ذلك تراجع ولم يلق الخطبة متعللا بوعكة صحية مضاجئة أصمابته لأنسه أكثر مسن أكل الكمثري أ وسواء ألق ثراسيبولوس خطبته المعارضة للحلف أم لا فقيد تم تشكيله وتحركت قوات أثينية على الفور إلى هساليارتوس (بشهال غسرب طيبسة) لتحسارب الإسبرطيين اللين غزوا بويوتيا. ولكنها وصلت بعمد فيوات الأوان أي بعمد إنتهاء المعركة حيث قتل ليساندروس القائد الإسبرطي الذي كان يحاصر هذه المدينة التابعة لطبية.

ولا شك أن براكساجورا تشير إلى هذا الحلف عندما تقول اليبدو أن هذا الحلف الذى سبق أن تناقشنا فى أمره هو الشيء البوحيد الذى يحكن أن ينقسذ المدينة البيات ١٩٣٠ - ١٩٤٤). وبالفعل أنعش هسذا الحلف روح أثينا بعض الوقت، إلا أنه هزم فى معركة كورنثه الكبرى عام ٣٩٤. وتمنى الحلف بهزيمة أخرى فى كورونيا فى نفس العام على يد القائد الإسبرطى أجيسلاوس بعد عودته من آسيا الصغرى. وفى تلك المرحلة الحاسمة والحال المتدهورة تخرج علينا براكساجورا لتدين سياسة الرجال المذبخة وتعرض أن يتولى النساء دفة الأمور بصفتهن أكثر ثباتا من جنس الرجال وأشد حسيا وحزما فى تصريف شئون الدولة.

عرضت ابلوتوس، (=الثروة) عام ٣٨٨ وهي آخر ما وصلنا من إنتساج اريستوفانيس رائد الكوميديا الإغريقية بلا منازع. وفيها يعرض الشاعر على جمهوره

بسخرية لطيفة نتائج تطبيق مبدأ إعادة توزيع الـثروة بـالعدل والقسطاس وتــــلويب الفوارق الإقتصادية بين الطبقات. لقد إشمأز خريميلوس من رؤية الأوغاد وهم يزدادون ثراء في كل أنحاء الدنيا، بينها هو العادل الأمين يظل على فقره المدقع. ويذهب إلى دلق ليستشير الإله أبوللون فيا إذا كان من الأفضل له والحال هكذا أن يربى إبنه على المنهج الذي يخلق منه وغدا ثريا! وجاءت نبؤة أبوللون تأمره بـأن يصبحب أول من يصادفه بعد خروجه من المعبد مباشرة إلى منزله. وكان أول من رآه خريميلوس أمام باب المعبد وإقتاده إلى منزله رجلا أعمى لم يكتشف حقيقة هويته إلا تحت الضغط والتهديد، وإتضح أنه بلوتوس إله الثروة نفسه. وكان زيوس قد أصابه بالعمى لحقد في نفس رب الأرباب على أبنياء البشر. ويصر خريميلوس . على أن يعيد نعمة البصر إلى إله الثروة الأعمى لكى يتمكن من التمييز مستقبلا بين الناس، فيتحاشى الأوغاد ويعزف عنهم ويقبل على الأخيار بدلا من التخبط هكذا عشوائيًا بين هؤلاء وأولئك. ويتردد بلوتوس الأعمى كثيرًا خوفًا من إنتقام زيوس ولكنه في النهاية وتحت ضغط خريميلوس يوافق على الذهاب إلى معبد أسكلبيوس إله العلب - القادر على علاج كافة الأمراض بمعجزاته - لتجرى عملية إرجاع البصر. وهنا تتدخل بينيا إلهة الفقر فتنذر خريميلوس بمغبة تنفيذ خطته المتهورة وآثمارها المدمرة. فالفقر دائمًا - في رأيها - منهِم الفضيلة والحسافز إلى الإجتهاد، فلــولاه لامتلات الدنيا بالكسال، بل إنه هو الذي حقق لبسلاد الإغسريق هذا التقسدم والإزدهار! ولا يأخذ خريميلوس بكلام إلهة الفقر ويضرب به عرض الحائط. وتم عملية إرجاع البصر لبلوتوس بنجاح فيعود مبصرًا طريقه بنفسه إلى بيت خريميلوس فيصير الأخير ثريا. ويتوافد الناس من كل صوب على هذا البيت الذي يقيم فيه إله الثراء البصير، يأت رجل عاش فقيرًا أمينا طول عمره حتى صار غنيا الآن بفضل عودة البصر والبصيرة لإله الثروة، وهو اليوم يريد أن يهمدى هذا الإله - عرفانا بالجميل - عباءته الممزقة وحذاءه المهلهل! وتأتى إمرأة عجوز خسرت عشيقها الذي كان يتردد عليها طمعا في أموالها، فلها صارت فقيرة بسبب عودة البصر لبلوتوس فقدت كل شيء! ويأت هرميس إله التجارة والحظ والمكاسب بعد أن ضاقت به السبل في السهاء وأصبح لا يجد هناك ما يقتات به، وهو يبحث الآن عن عمل على الأرض يكسب منه ما يسد الرمق! وأخيرًا يأتي كاهـن زيـوس وهــو يتضــور جوعا! خلاصة القول أن تطبيق مبدأ إعادة توزيع النثروة فى مسرحية أريستوفانيس وإن أنصف بعض الفقراء قد خلق شيئًا من الإضطرابات فى بنية المجتمع، وجدير بالذكر أن السخرية من مثل هذه الأفكار شبه «الإشتراكية» هي أحد الموضوعات الرئيسية أيضًا فى «برلمان النساء» التى سلف أن تحدثنا عنها،

وهكذا فإن كل مسرحية من مسرحيات أريستوفانيس تعتبر مرآة صغيرة تعكس زاوية من زوايا الحياة الإجتاعية والسياسية، ومن ثم فإن أعال هذا الشاعر الكوميدى في مجموعها تعد مرآة سحرية كبيرة تعكس بجلاء الحياة الأتيكية من كافية جوانبها إبان فترة تألق أثينا الحضارى والفكرى وبداية ذبول نفوذها السياسي وإنكماش توسعها العسكرى الإمبريالي، إنها مرآة تعكس آفاق وأعماق مطامع أثينا التوسعية وثراء أسواقها الإقتصادية وتفرد شخصية مواطنيها الأخيار والأشرار على السواء وتنوع إنجاهاتها الفكرية والفنية، ويحسك بهذه المرآة شاعر ساحر إستطاع برغم الأضواء الساطعة التي تتضمنها أشعاره أن يحتفظ لمشاهديه وقرائه بوضوح السرؤية وحيدية المتابعة التي تمكن وراء كل كلمة ساحرة ومدى العمق في ثنايا أي مداعبة عابرة.

ويعكس أسلوب أريستوفانيس طبيعة الموضوعات التى يعالجها فى كوميدياته فهو يستخدم لغة متعددة الألوان. ولكنه يهيمن على مادته وادواته التعبيرية ويستخدمها بيسر وسلاسة. فهو يتمتع بتدفق فى الحوار ودف، فى المقطوعات الغنائية، له عين نفاذة وأذن حساسة تمكنه من إلتقاط كل ما هو عجيب وفخيم، يميل للمبالغة الساخرة والخيال المنطلق إلى آفاق لم يسبقه إليها شاعر من قبل. ولم يقيع هدفا لسهام نقده اللاذع ولسانه الساخر سوى الساسة البارزين والشعراء المعاصرين وأهل الفن والعلماء والفلاسفة ورواد حركات التحول الفكرى بصفة عامة. لا يتعاطف إلا مع البسطاء الذين يميلون إلى العيش فى هدوء والتمتع بملذات الحياة البسيطة واتباع النظم والتقاليد الموروثة والحفاظ على القيم القديمة.

ومن خلال النظرة السريعة التي القيناها على أعمال أريستوفانيس نلاحظ أنه إتبع في البداية شكلا ثابتا في بناء مسرحياته ولا سيا فيا يتعلق بالبارودوس والبراباسيس وعلاقتها العضوية ببقية أجزاء المسرحية. أما في «الطيور» وما بعدها من مسرحيات



شكل ٢٤ شذرة من إناء سوفيلوس، محفوظة بالمتحف القومى في أثينا. وهي تصور المتفرجين الجالسين على مقاعد المسرح الإغريقي

فقد طرأت تغييرات عميقة على الشكل الدرامى بلغت ذروتها في «برلمان النساء» و دبلوتوس»، فهما مسرحيتان تنتميان إلى السكوميديا السوسطى، وتتمشل هده التغييرات بصفة خاصة في إدخال أغانى جوقة لاتحت بصلة عضدية إلى حددث المسرحية، عما أدى إلى الإستغناء عن هذه الأغانى عند إعادة نسخ هذه المسردية فيا بعد، إذ إكتنى النساخ بذكر كلمة «الجوقة» مكانها بمعنى أنه يمكن وضع أية أغانى وأية كلبات، كذلك نلاحظ في هاتين المسرحيتين ندرة - لا إختفاء الإشارات الشخصية، وتشير كل الدلائل إلى أن أريستوفانيس كان رائدا لم يسبقه الحد إلى هذه التجديدات التي أدخلها على الفين السكوميذي في بعداية القسرن الرابع

## ٧ - مناندروس والكوميديا الحديثة أو التقوقع في الذات

بعد أن فقدت الدويلات الإغريقية إستقلالها نتيجة للغزو المقدون إبان القرن الرابع إنهار نظام دولة المدينة المميز للحضارة الإغريقية الكلاسيكية وإفتقد الفسرد نفسه وذاب فى خضم الحياة الجديدة فى ظل دولة كبيرة مترامية الأطراف وتحست تهديد أخطار جسيمة وخطوب متلاحقة من غزو خارجى إلى حروب داخلية، وتراخى إرتباط المواطن بمدينته وتضاءل بالتالى إهتامه بالشئون السياسية أو المصالح العامة، إذ إستغرقت مشاكل الحياة اليومية الشاقة جل إهتام الناس وكل وقتهم، وكان من الطبيعى أن تأخذ الكوميديا الحديثة موضوعاتها من الحياة الخاصة للأفراد، وهى بللك لا تختلف كثيرا عن مسرحيات شاعر محدث مثل مدولير (١٦٢٢ - وهى بللك لا تختلف كثيرا عن مسرحيات شاعر محدث مثل مدولير (١٢٢٢ - ١٦٢٧)، وأشهر شعراء الكوميديا الإغريقية الحديثة هم مناندروس (٢٤٣ او ٢٤٣ وديفيلوس (ولد

بيد أنه بالنسبة لنا لا نعرف جيدا من شعراء السكوميديا الحسدية سسوى مناندروس، الذى هو نفسه وحتى بداية هذا القرن لم نكن نعرف عنه شيئا فيا عدا الإسم وبعض الشذرات إلى جانب تأثيره فى المسرح الرومانى الكوميدى. ولكن رمال مصر زودتنا مؤخرا ببرديات تحوى نصوص بعض مسرحيات مساندروس. ومن ثم أصبحنا الآن قادرين على قراءة هذا الشاعر مباشرة دون الإعتاد على معلومات غير مباشرة وردت لدى النقاد القدامي وعند شعراء الكوميديا الرومان ولا سيا ترنتيوس. صفوة القول إن مناندروس يعتبر شاعرا أعيد إكتشافه حديثا، في عام ١٩٠٧ نشرت «بردية القاهرة» المشهورة وعليها ثلاث مسرحيات غير كاملة. ولكن مسن المكن التعرف على موضوعاتها وأسلوبها، وهي مسرحيات شالحكون» و «الحليقة» و «فتاة ساموس». وفي عام ١٩٠٩ صدرت طبعة كاملة لمسرحية «الفظ» ثم نشرت أجزاء كبيرة من مسرحية «الفظ» ثم نشرت

وفي الواقع تعزى إلى مناندروس مسرحيات عديدة تتراوح ما بين ١٠٥ و ١٠٩ كوميديات، عرضت أولاها عام ٣٧٤ أو ٣٢٣. ولقد فاز بثانية جوائز كانت الأولى عام ٣١٦ أو ٣١٥. وروى أنه أحب غانية تدعى جليكيرا، وربما تعود هذه الرواية إلى حقيقة أنه كتب عن الحب كثيراً. ويبدو أنه تمتع بشخصية لطيفة وجذابة، وهـو مؤلف لا يطلب من مواطنيه التمسك بأهداب الفضيلة الكاملة ولا القيام باعمال بطولية خارقة، ولا يفترض تمتعهم بذكاء نادر أو حكمة فاثقة كها فعل الشعراء القدامي ولا سيا شعراء التراجيديا. ولكنه مع ذلك لم يكن بمن ينطبق عليهم لقب «كاره البشر» (misanthropos). ولعل السبب في موقفه المبدئي هذا هـو أنـه عـاشي ف عصر التدهور، فلم يشهد أيام أثينا الجيدة وما عماصر عسظمتها السياسية وما شارك في تحقيق إنتصاراتها العسكرية والفكرية. كان مناندروس يناهز الخامسة من عمره عندما وقعت معركة خايرونيا عام ٣٣٨ حيث هزم فيليب المقدول طيبة وأثينا وقضى على نظام دولة المدينة نهائيا. وعندما وصل إلى مرحلة الشباب كانت اثينا لا تعدو مجرد مدينة إقليمية ذات ماض عريض وحاضر متواضع للغاية، وإن كان الناس يحتفظون لها بقدر من الإجلال والتبجيل، لأنها تضم بين ظهرانيها أثارا قديمة تشهد بعراقة حضارتها. والجدير بالذكر أن مناندروس تتلمذ على الفيلسوف ثيوفراستوس وإنصل بديميتريوس الفاليري.

وليس مناندروس كاتبا دراميا من الدرجة الأولى. ويمكن أن نتحقق. من صحة هذا الحكم لو ألقينا نظرة سريعة على مسرحياته الستى وصلتنا. وكانست هذه المسرحيات قد فقدت إبان العصور الوسطى المظلمة، أى فيا بين القرنين السابع والثامن الميلاديين. والمسرحيات التى وصلتنا هى «الحكمون» (Epitrepontes) التى يبدو أنها تعود للفترة التى وصل فيها المؤلف إلى أقصى طاقة له، و «الحليقة» أنها تعود للفترة التى وصل منها حوالى نصفها الذى منه يمكن التعرف على الحبكة الكاملة، و «فتاة ساموس» (Samia) و «السيكيون» (Sikyonios) التى وصل منها حوالى به المنازة الأولى عام ۱۹۷۷. وإلى جانب هذه المسرحيات وصلتنا وسلتنا وعناوين لمسرحيات أخرى مثل «الخائن مرتين» (Dis Exapaton) و«الفلاح»

(Georgos) و «عازف القيثارة» (Kitharistes) و «الشبح» (Phasma) و «القرطاجني» (Georgos)... إلخ. يضاف إلى ذلك أن المؤلفين القدامي حفظوا لنا حوالي وحمدة وحدة مقتطفا من مناندروس، يتراوح حجم المقتطف الواحد منها ما بين كلمة واحدة و ١٦ بيتا كاملا، وكان الإقتطاف في الغالب لأهداف نحوية أو لسلاستشهاد على حكمة سائرة أو قول مأثور، بما يشي بأن مناندروس كان يستخدم الأمثلة ويوظفها توظيفا دراميا في ثنايا مسرحياته، وجعت بعد ذلك مجموعة من الأمثال كل منها يقع في بيت واحد (monosticha) ونسبت إلى مناندروس ووصل عددها إلى ١٩٦٠ بيت وسميت «حكم مناندروس» (Gnomai Menandrou) ونشرت في برلين عام ١٩٦٣.

وتدور مسرحية «المحكمون» حول خايريسيوس ( = الجذاب) الرجل الأثيني زوج بامفيلي ( = حبيبة الكل) وهي بنت سميكرينيس ( = الصغير). فبعد خسة شهور فقط من الزواج إكتشف خايريسيوس عن طريق خادمه أونيسيموس ( = المفيد) أن زوجته هذه وضعت ولدا وألقته في العراء، بما أصابه بالقنوط والياس ولا سيما أنمه كان يحب زوجته حبا جما. وإضطر إلى الإنغاس في الملذات مع إحدى الموسيقيات وتدعى هابروتونون ( = ذات الصوت الرخيم) وهو إسم زهرة من الأزهار. أما صاحبته فهي إمرأة ذات قلب طيب وهو ما لا يتعارض مع كونها متحررة. وبعد ذلك بأق صديقان يعرضان على سميكرينيس قضية غريبة، إذ يحكمانه في شهار نشب بينها عندما عثر أحدهما على طفل لقيط مع بعض أشياء صعفيرة من الملابس والمجوهرات، فأعطاه للآخر ليتولاه بالعناية والسرعاية. فلما عـاد الآن يـطلب الـطفل رفض صديقه أن يعيد معه الملابس والمجوهرات. ويقرر سميكرينيس أن هذه الأشياء من ممتلكات الطفل وينبغي أن تلازمه وتعود معه. وفي هذه الأثناء يحدث أن يشاهد أونيسيموس - أى الخادم - إحدى قطع المجوهرات الخاصة بالطفل وبالتحديد الخاتم فيتعرف عليه، لأنه في الواقع خاص بسيده خايريسيوس. وهنا تنكشف الحقيقة كاملة أى أن هذا الطفل هو إبن خايريسيوس من بامفيلي التي كان قد إغتصبها ذات ليلة في جنح الظلام إبان بعض الاحتفالات ودون أن يعرف أحدهما الآخر وقبل الزواج بالطبع. وهكذا لا تنتهي المسرحية قبل أن تعود المياه إلى مجماريها ونعرف لماذا أنجبت الزوجة بعد خمسة شهور فقط من الزواج. وهكذا تعود السمعادة الزوجية لترفرف من جديد على هذا البيت.

ولا تفوتنا الإشارة إلى أن فرقة إفنجلانوس التمثيلية قد عرضت هذه المسرحية بنجاح فى إطار مهرجانات أثينا المسرحية الصيفية يومى ٩و١٠ يوليو عام ١٩٨٢ على سفح جبل بنتيليس وفى فناء قصر بلاكنتيا الذى يعود بناؤه إلى العصور الوسطى.

وتعالج مسرحية افتاة ساموس المصير خريسيس الفتاة القادمة من ساموس إلى البينا، حيث أحبها شخص يدعى ديمياس والذي يجب إبنه بالنبنى موسخيون فتاة أخرى إسمها بلانجون، وهى بنت نيكيراتوس جار ديمياس الفقير، والدنى يومن بالحزعبلات ويعمل لها ألف حساب فهو طيب القلب يصدق كل شيء. تحمل بلانجون طفلا وعند ولادته تتعهده خريسيس بالرعاية فهى تعطف على هذه الفتاة وتزعم أنها عثرت عليه هنا أو هناك أى أنه لقيط، وكان ديمياس فى رحلة خارج اللدينة وعند عودته يكتشف بمحض الصدفة أن إبنه بالتبنى موسخيون هـو والـد الطفل، ولكنه يفزع أشد الفزع عندما يتبادر إلى ذهنه أن تكون خريسيس هى أمه وأن تكون هذه إمرأة شهوائية أغوت موسخيون. ويطردها فعلا من البيت فتلجأ إلى بيت الجار نيكيراتوس الذي بعد أن يقبلها فى بيته يستشيط غضبا عندما يكتشف أن بلانجون هي أم الطفل. ويحاول ديمياس أن يقنعه بأن أحد الآلهة هـو ولابـد والـد بلانجون هي أم الطفل. وعاول ديمياس أن يقنعه بأن أحد الآلهة هـو ولابـد والـد بلانجون أم طفله.

وبطلة مسرحية «الحليقة» هي جليكيرا (الحلوة) لها أخ تواًم يدعي موسخيون. إفترقا منذ الصغر فتربت هي على يد إمرأة فقيرة حيث أحبها جندي متقد العواطف وتسيطر عليه الحسية ويدعي بوليمون (المحارب). أما موسخيون فقد ترب على يسد إمرأة غنية هي زوجة باتايكوس، وعندما تلتقي جليسكيرا بساخيها وتتعرف عليسه لا تستطيع أن تبوح له بالسر أي أنها توام لسبب أو لأخر. ولما كان أخوها هذا موسخيون مغرورا يظن أن كل نساء العالم تقع في غرامه من أول نظرة فقد حاول أن يختلس قبلة من جليكيرا التي لم تمانع لأنه أخوها الحبيب. وفي هذه الأثناء يصل بوليمون فيظن أن جليكيرا قد إتخذت عشيقا جديدا، ولذلك يعاقبها عقابا صارما بأن يحلق لها شعر راسها. تغضب جليكيرا وتذهب لاجئة ومستجيرة بالمربية التى تولت موسخيون بالرعاية. وبعد ذلك يحاول بوليمون بالتعاون مع باتايكوس أن يسترضى جليكيرا، وعندئذ يكتشف باتايكوس أنها أى جليكيرا نفسها هى إبنته التى كان قد القاها فى العراء عندما أصابه سوء الحظ والفقر فجأة وبعد أن فقد زوجته، وتعفو جليكيرا عن بوليمون وتتزوجه كها يتزوج موسخيون أيضا من فتاة أخرى.

وفي مسرحية «الفظ» (أو «حاد الطبع») نرى رجلا ريفيا من أتيكا يدعى كنيمون ويعيش بالقرب من معبد الإله بان. إنه نكد المزاج يهجر الجتمع ويعتزل الحياة العامة مقتصرا على السكنى مع إبنته وإمرأة عجوز هي الخادمة وإسمها سيميكى. لقد إنفصل عن زوجته التى تعيش في مكان ليس ببعيد مع إبن لها من زواج سابق، أما إسم هذا الإبن فهو جورجياس. ولما حاز ذكاء الفتاة وورعها رضا الإله بان أوعز إلى الشاب الأثيني سوستراتوس بجبها. ولم يقف في وجه هذا الحب الشريف أي عائق سوى تعنت الأب غليظ القلب. وبعد بعض التعقيدات يقسع كنيمون في البئر الذي كان يجاول أن يلتقط منه إناء ومعولا كانيا قيد سقطا فيه. وتعاون سوستراتوس الذي كان يجاول الظهور بمظهر الفلاح المجد لا إبن المدينة المدال مع جورجياس في سبيل رفع كنيمون من عمق البئر. وأخرجاه بالفعل وذهبا به إلى الفراش لكي يستريح من الإرهاق الذي أنهك قواه. وأحس كنيمون بالإمتنان لهيا ووافق على زواج إبنته من سوستراتوس ويقرر أن يزوج جورجياس من إبنته أي أخت سوستراتوس. وتنتهى المسرحية بحفل الزواج البهيج ولو أن كنيمون يحضره متاففا وعلى مضض.

ومن هذه النظرة السريعة التي القيناها على بعض موضوعات مناندروس يحكن أن نخرج بفكرة عامة عن فنه الكوميدى. فني مسرح مناندروس لا يقوم بدور البطولة أشخاص وإنما أنماط مثل الأب شديد الصرامة في مواجهة العم المفرط في اللين والتدليل، ومثل العبد الساذج في مقابل زميله الماكر، والغانية القانعة إلى جوار أخرى طامعة وهلم جرا. لم تعد الشخصيات الدرامية عند مناندروس كائنات فردية مميزة لها أسماء معروفة ومألوفة لدى جمهور المتفرجين مثل سقراط أو يوريبيديس

أو كليون فى مسرح أريستوفانيس. بل رسم مناندروس ملامح شخصياته من وحى خيال مستلها سمات الأفراد الذين يعاصرونه، وهى شخصيات لا تختلف كثيرا عن شخصيات المسرح الكوميدى المحدث ولاسيا موليير.

وتمتلى مسرحيات مناندروس باللقعاء والفتيات المنتصبات والخدم الماكريين. وإذا كان النقاد يمتدحون هذا المؤلف لانه إستطاع أن يصور بمهارة حياة الأثينيين في عصره، فإن هذا لا يعنى أن الحياة آنذاك كانت تجسرى بالضبط كها نسراها في مسرحياته. فهو كمؤلف درامي يختار بعض الجوانب ويسلط عليها الضوء ويبالغ في تصويرها أحيانا، ولا تخلو أية مسرحية من مسرحياته من قصة حب، ولكن هذا الحب لا يمثل الموضوع الرئيسي، فمثلا يمكن القول أن شخصية كنيمون وكراهيته للبشر هما لب مسرحية والفظه، وينبغسي هنا ألا نسى أن معظم مسرحيات مناندروس مفقودة وكلها تم إكتشاف المزيد منها تبين لنا مدى التنوع الذي تميزت به موضوعاته.

كان مناندروس بارعا فى رسم خيوط الحبكة الدرامية والتنويع فيها بادخال حوادث فرعية مفاجئة بين الحين والآخر، وهو مؤلف يكتب للعرض المسرحى أى يضع الجمهور دائما نصب عينيه اثناء عملية الإبداع نفسها، ولذلك نجده يتوجه إليه بالخطاب مباشرة عندما يجعل هذا الممثل أو ذاك يناجيه فى الأحاديث الجانبية، ولقد أتاحت هذه الأحاديث للممثلين فرصة إظهار مواهبهم فى الإلقاء والتمثيل، هذا وقد أسقط مسرح مناندروس الرسيط بين الجمهور والأحداث الدرامية ونعنى دور الجوقة، إذ إقتصر هذا الدور – إن وجد على بجرد رقصات وأغانى تأتى كفواصل بسين مرسطة وأخرى فى الحدث الدرامي، والجدير بالذكر أن هذه الفواصل الغنائية بين المشاهد الحوادية هى التى أدت فيا بعد إلى تقسيم المسرحية السواحدة إلى خسة فصول (cpeisodia) وهو التقسيم الذي صار تقليدا ملزما عند هوراتيوس.

وغنى عن التبيان أن الحبكة عند مناندروس ليست أسطورية، ولكنها تحاكى ما يقع في الحياة اليومية للأفراد. وتدور هذه الحبكة في الغالب حول شاب أثيني من أسرة محترمة يقع في حب فتاة ويريد أن يتزوجها. بيد أن هذه الفتاة إما أجنبية لا يصبح برأى أسرته ما أن تكون زوجة له. وإما أنها فقيرة لا يمكنها أن تدفع

هدية الزواج كها جرى العرف الإغريق (واليونان الحديث)، ومن ثم ترفض أسرة الشاب فكرة الزواج منها. وفي أحيان أخرى يريد مثل هذا الشاب أن يتخذ من إحدى الفتيات عشيقة له، ولكنها بحوزة نخاس جشع يطلب ثمنا باهظا لها. وعندما يبلغ عجز الشاب أشده يلجأ إلى عبده الأمين، واسع الحيلة والدهاء. وتقع على عاتق هذا العبد مهمة خداع الأب والحصول منه بسطريقة أو باخرى على المال المطلوب لشراء الفتاة. وفي الغالب تنتهى المسرحية بزواج الشاب من هذه الفتاة عندما تنكشف حقيقتها، أي أنها في الأصل من أسرة أثينية كرية، وقد تكون من قريبات هذا الشاب نفسه وكان قد ألق بها في العراء بعد ولادتها مباشرة لسبب أو لإخر. أو قد يكون والدها قد أنجبها في إحدى رحلاته بهذه الجزيرة أو تلك ثم تركها وعاد إلى أثينا.

ويتميز مناندروس بقدرته الملموسة على جعل كل شدخصية تتحدث بساللغة المناسبة لها. ففي «فتاة سلموس» على سبيل المثال نجد ديمياس ونيكيراتوس ـ ويقابلهما جورجياس وسوستراتوس في «الفظ» ـ كل منهم يناقض الآخر في الملامح الشخصية والطباع وفي المستوى المغوى أيضا. ولعل هذا الجانب اللغوى هو الذي دفع بعض النحاة إلى إتهام مناندروس بإستخدام أساليب «غير أتيكية». ويلاحظ كذلك أن مناندروس يلجأ كثيرا إلى إستخدام الحوار السريع والقصير جدا عندما تتخاطف الشخصيات الأبيات بيتا بيتا (stichomythia). وقد يكون هدفه في ذلك معارضة شعراء التراجيديا والسخرية منهم. وبصفة عامة يبترك مناندروس لمتفسرجيه مهمة الغوص في الشخصية لأنه يجعل الحوار بمضي سريعا، وهو حوار يتبطلب متفسرجا واعيا على الدوام لكي يتمكن من متابعته والتقاط الإيجاءات المتنالية تباعا، وقد تدفع واحياة واحدة قصيرة للغاية الحدث الدرامي دفعة قوية إلى الأمام، أو قد تصف عبارة واحدة قصيرة للغاية الحدث الدرامي دفعة قوية إلى الأمام، أو قد تصف شخصية ما وصفا كاملا. ومع أن مناندروس يهدف بالأساس إلى تسلية الجمهور إلا أنه لا ينسي تماما أن يقدم له الدرس الأخلاق. والدرس المستفاد مسن مسرح مناندروس بصفة عامة يتلخص في أن التحمل والكرم هما مفتاح السعادة البشرية في اطار العلائق الإجتاعية.

ولكن شتان ما بين مسرح أريستوفانيس القائم على قضايا إنسانية عامة ومشاكل



شكل ٢٥ فتاتان تلعبان إحدى الألعاب الشائعة. تمثال فخارى عثر عليه في كابوا بإيطاليا وبؤرخ بالقرن الثالث ق. م تقريبا

سياسية وفكرية جوهرية مثل الحرب والسلام، المرأة والرجل، الثروة والفقر، العدالة والمساواة وما إلى ذلك، وبين مسرح مثاندروس القائم على الحياة الخاصة للأفراد وما بها من قضايا صغيرة ومسائل طفيفة من الحياة اليومية أى من الأشياء العادية التى تحدث كل يوم وفى كل بيت. فسرح أريستوفانيس شامخ شموخ إنسان القرن الخامس في اثينا، وأوسع أفقا لأن أبطاله منغمسون فى الحياة العامة وينسون ذواتهم فيها، بل إن قضايا حياتهم اليومية البسيطة تذوب فى خضم المصلحة العامة. أما الإنسان فى مسرح مناندروس فقد فقد الأمل فى أن يحقق طموحاته فى الحياة العامة فتحول إلى الإهتام بحياته الحاصة وتقوقع فى ذاته يمضغ أحلامه ويجتر ذكريات أيامه. (١٢١)

## البابالاب

## النثر وفنون التعبير عن عصر النضج والحكمة والبلاغة

«الكلمة قديرة فى قوتها، ضئيلة فى جسمها، بل قد تكون غير مرئية ولكنها بالعالها التى تنجزها تكسب صفة القدسية، فهى التى تؤمن من خوف وتحور من ألم وتجلب السرور وتنمى الشفقة، جورجياس

«كلام الرجل مثل زخرف التطريز، دقيق الصنع، إذا إنفرط كشف عن سر تصميمه الزخرف، وإذا إنطوى أخفى جمال تصميمه وشوهه» ثيميستوكليس

«كل الخطباء بلا إستثناء ثعابين، وكل الثعابين كريهة، بيد أنه إذا كانت الثعابين الصغيرة سامة تؤذى الإنسان فإن السكبيرة منها تسأكل الصغيرة ١

هيريديس

# الفصت ل لأوّل

### أدب الفلاسفة

#### ١ - من الشعر إلى النثر

كان الفلاسفة الأوائل فى أيونيا لا ينشرون آراءهم وتعاليمهم كتابة بل شفاهة عن طريق تلقين دروسهم لتلاميذهم، ويحسرور السزمن وتسراكم الآراء والنسظريات أصبحت الحاجة ملحة لإيجاد لغة فلسفية مقروءة، ولما كانت أيونيا وريشة تسراث شعرى ضخم كان من الطبيعى أن يكون الشعر هسو لغة الفلسفة الأيسونية فى البداية، وهكذا نجد هؤلاء الفلاسفة الأيونيين الأوائل يواصلون ما بدأه هيسيودوس الذى كان قد سبق وحاول أن يشرح نظام الكون وأنساب الآلفة شعرًا.

جاء كسينوفانيس (٧٠٠ - ٤٧٩) - مثل ميمترموس - من كولوفون وهو مثله أيضًا شاعر لا ناثر، إرتحل كثيرًا هنا وهناك وظل حتى سن الثانية والتسعين نشيطًا لا يكل. إستخدم الوزن الإليجى لنقد النقائص الإجتاعية مثل المبالغة في مكافأة الفائزين في الألعاب الرياضية (!) والتغنى بأغان جسادة أثناء تناول السطعام في الولائم. ولكنه عندما تعرض لمسائل عامة ذات أفق أوسع لجأ إلى الوزن السداسي على أساس أنه الأنسب في التعبير عن فلسفة الكون (الكوزمولوجيا). وسائسبة للآلمة فقد نفي عنهم كل الأساطير التي تقول أنهم يسرقون أو يزنون أو يخدعون. وهذا يعنى أنه رفض فكرة أنثروبومورفية (ناسوتية) الآلمة الموروثة عن هوميروس، بل يبدو أنه كان توحيديًا إذ يقول (شذرة ٢٣ Diels ٢٣) «بين الآلمة والبشر ياوجد إله واحد، الإله الأعلى وهو لا يشبه البشر في الجسد أو الروح». وهو يقول عن هذا الإله أيضًا (شذرة ٢٤): «كل ما فيه يرى وكل ما فيه يفكر وكل مسا فيسه يسمع». ونسب إليه أيضًا القول: «إذا كانت للثيران والخيول والأسود أيدى ترسم

الألهة كما يفعل البشر، لرسمت الخيول آلهتها خيولاً ولرسمت الثيران آلهتها ثيراناً... فالأثيوبيون يصفون آلهتهم على أنهم ذوو أنوف طفساء، أما بشرتهم فسوداء، في حين يتصور الطراقيون آلهتهم بعيون زرقاء وخصلات شمعر شمقراء» (شملرة ١١-١٠) و احد.

وأول من لجأ إلى النثر لتوصيل الأفكار الفلسفية هم فللاسفة المدرسة الأيونية على ساحل آسيا الصغرى وفى مقدمتهم ثاليس (طاليس) من ميليتوس والمذى أعتبر أحد الحكماء السبعة وكان معاصرًا لسولون. كان ثاليس علمًا وفيلسوفًا إستطاع أن يقيس مسافة بعد السفينة فى البحر من إرتفاع شراعها، وتنبأ بكسوف الشمس الذى وقع فى ٢٨ مايو ٥٨٥. ويروى أنه ذات يوم كان يمشى عملقًا فى النجوم فسقط فى بئر! ويبدو أنه كان نشيطًا على الصعيد السياسي فقيل إنه حاول أن يوحد المدن الأيونية بآسيا الصغرى لمواجهة الخطر الفارسي، ومن أهم مبادئه الفلسفية القول بأن الماء أصل كل شيء، ويبدو أنه لم يسجل أفكاره هذه ولا تساملاته الفلسفية أو نظرياته العلمية، وإعتمد على تدريسها شفاهة للتلاميذ والمريدين.

وهكذا يكن أن نعتبر ميليتوس مسقط رأس النثر الأدبى، كها إنها كانت بحق تعتبر مهد الفلسفة، ففيها عاش إلى جانب ثاليس كل من كسينوفانيس وسارمينيديس وإمبيدوكليس وبيثاجوراس، وعاش فيها أيضًا أناكسياندروس (١١٠ - ٥٤٠) وتلميذه أناكسيمينيس (إزدهر حوالى عام ٤٤٠) وكلاهما من أواثل الفلاسفة الناثرين، فالفا كتبًا عن بنية الكون وإستمدا لغتها من أسلوب الحديث اليومي، ويقول أناكسيمنيس (شلرة ١) «كها أن روحنا - وهي من هواء - تمسك بكياننا فإن التنفس والهواء بالمثل يسكان بعالمنا هذا ككل»، ومن الملاحظ هنا أنه يستخدم تصويرًا بسيطًا جدًّا لشرح فكرته على نحو يكاد يكون مباشرًا لا مجاز فيه.

ولد بيثاجوراس (فيثاغورس) حوالى عام ٥٨٠ وهرب من ساموس حوالى عام ٥٣١ ربحا فى أواخر الأربعينات من عمره، وهاجر إلى كروتونا بإيطاليا حيث أسس مدرسة إهتمت بالسلوك العملى والأخلاقيات والتأمل. أقام تلاميذه معه فى المدرسة إقامة كاملة، فتناولوا وجبات الطعام والشراب معًا، ومسارسوا التقشيف الصارم أحيانًا، وإمتنعوا عن أكل اللحوم وعاشوا على النباتات وقضوا وقتًا طويلًا فى

التدريبات الروحية، طور بيثاجوراس الدراسات الرياضية والهندسية وكان البيثاجوريون كالأورفيين موسيقيين، فدرسوا هذا الفن أى الموسيق وعلم الأصوات على أسس رياضية، وآمن بيشاجوراس بمبدأ تناسخ الأرواح (metamorphosis) أى أن روح الإنسان يمكن أن تلبس بعد الموت روح حيوان أو نبات (metempsychosis).

وفى هذا الجزء الغربى من العالم الإغريق أى فى إيليا بالقرب من جبال لوكانيا بجنوب إبطاليا كان بارمينيديس (حوالى ٢٠٠ - ٤٥٠) قد حاول أن يشرح بالوزن السداسى فكرته عن الحقيقة كجوهر لا يتغير فى مقابل المظهر المتغير والذى هو عبارة عن مجموعة من المتناقضات لا نملك إزاءها سوى التخمين. وأعطى بارمينيديس لموضوعه أهمية خاصة عنلما بدأ أبياته بتصوير نفسه محتطيًّا عربة تتجه نحو بوابات الليل والنهار، حيث ترحب به إحدى الربات وتكشف له النقاب عن بعض الأسرار الكونية، ومع أن بارمينيديس يبدى هيمنة ملموسة على مفرداته فإن مناقشاته أكثر جفافًا وصرامة من أن يحتملها الوزن السداسى نفسه.

ولقد نظم إمبيدوكليس من أكراجاس (٤٩٤ - ٤٣٤) كتابين بالوزن السداسى هما «التطهيرات» (Katharmoi) ودفى الطبيعة» (Peri Physeos) ويبلغان حوالى ٥٠٠٠ بيتًا. ويتناول الأول منها المعتقدات الدينية الشائعة فى صقلية آنـذاك بما فى ذلك فكرة تناسخ الأرواح التى كان هو نفسه يؤمن بها إبمانًا راسخًا. وفى هذا الكتاب تضفى الصياغة الشعرية على جدية الفكرة الفلسفية المطروحة مزيدًا من القدرة على الإقناع ومسحة من الفخامة. ولا غرو أن نجد إمبيدوكليس يخاطب مواطنيه قـائلًا (شذرة ١١٤) ٤):

« انظروا! ها أنا إله بينكم، لا أموت، فلم أعد بعد فانيًّا مثلكم »

أما فى كتابه الثانى «فى الطبيعة» فإنه يتعامل مع مادة أكثر علمية وأوفر تشبعًا بالمصطلع التقنى، وفيه يطرح فكرة أن الحقيقة الأزلية تنحصر فى أربعة عناصر أصلية (rhizomata) هى التراب والماء والهواء والنار، ولقد ظلت فكرة العناصر الأربعة هذه مثار جدل لعدة قرون، كما تركت تأثيرات قوية على الفكر والأدب العالميين ولا سيا إبان عصر النهضة الأوروبية(۱). ولقد ضمن إمبيدوكليس كتابه الكثير من فقرات الجدل المطولة وزوده بمختلف الأدلة والبراهين دون أن يأتى ذلك

على حساب الدفء الشعرى. فإمبيدوكليس يستخدم الأسطورة – مثله في ذلك مثل بقية الشعراء – كاداة لنقل الفكرة، كل ما هنالك أن الفكرة عنده فلسفية متصلة بنظام الكون. والعالم عنده يخضع لقانون وسلطان «الحب» أى فيليا (Philia) ونقيضه أى الشقاق والنزاع (Neikos). فهاتان القوتان تسببان على التوالى التخلق أو الولادة والتلاشي أو الفناء. صفوة القول إن إمبيدوكليس قد أثبت بما لا يدع بجالاً للشك أن الوزن السداسي - ذلك الموروث الملحمي - قادر في يد شاعر فيلسوف موهوب مثله أن ينقل أعوص الأفكار في سلاسة وحيوية (٢):

ولقب هيراكليتوس الإفيسي (إزدهر حوالي عام ٥٠٠) بلقب «الغمامض»، لأنه كان يرى ضرورة أن تكون لغة الفلسفة غامضة حيث تتوجه إلى جمهور الصفوة لا العامة. وكان يعتقد أن الحقيقة عبارة عن عملية إنصهار مستمر وتغير أبدى. وكتب ما كتب بأسلوب تنبؤى، بمعنى أنه كان يعمد إلى إخفاء نصف ما يسريد الإفصاح عنه - كما تفعل نبؤة دلق - بإستخدام الصور والمجاز والعبارات المتناقضة. إليه يعزى القول بأن «الإله أبوللون مليك نبؤة دلفى لا يفصح عن الحقيقة ولا يخفيها، ولكنه فقط يشير إليها» (شذرة ١١ وقارن Diels, 93). ومن هنا نفهم أسلوبه التنبؤى في الكتابة. فهو مثلا يقول «البطريق إلى أعلى كالبطريق إلى أسفل بل هو نفس الطريق» (شذرة ٦٠). ويقول كذلك « الزمن طفل يلعب لعبة الداما، وسلطان الملوك كسلطان الأطفال، (شذرة ٥٢). ويقول أيضا «الفانون خالدون الشذرات المتبقية من مؤلفه (في الطبيعة) يفهم أنه كان يميل إلى حياة العزلة، وأنه كان يرى بأن العنصر الأزلى الأصلى هو النار فسبق بذلك الرواقيين. حتى أنه ذكر قبلهم فكرة « الحريق » الكوف الهائل (ekpyrosis) الذي يلتهم كل شيء في الوجود ليعاد خلقه من جديد بين الحين والحين. ومن أقواله المأثـورة «إن المرء لا يستطيع أن يستحم مرتين في نفس النهـر، (شـذرة ٩١٥)، بمعــني أن كل شيء في تغــير مستمر حتى أنك عندما تنزل النهر مرتين فإنه في المرة الثانية يكون قد تغير وأصبح نهرًا آخر! ومن هذه المقولة جاءت فكرة أن كل الأشياء تتحرك (panta rhei) وهي فكرة تسيطر على عقلية الإغريق وتظهر كثيرًا في كتاباتهم النثرية والشعرية.

ووصلتنا أيضا شذرات عديدة - وإن كانت لا تتعدى السطر أو السطرين في كثير من الأحيان - من مؤلفات ديموكريتوس (٤٦٠ - ٣٧٠ تقريبا) من أبديرا. وتعزى إلى هذا الفيلسوف مقولة إن «الكلام المنمق لا يستطيع أن يخفي عملا سيئا تمامًا، كها لا تستطيع الكلهات غير المتسقة أن تسيء إلى العمل الطيب» (شدرة المعام). ويعتبر ديموكريتوس أبا النظرية الذرية في الفلسفة وتابع أفكاره أناكسيمينيس. وعاصره فيلسوف آخر مشهور هو هيبوكراتيس (أبوقراط) الذي يسمى «أبو الطب» وهو أول عالم طبيعي لدينا معلومات مفصلة عنه. إذ ولد تقريبًا عام ٢٠٤ وتنسب إليه أو إلى تلاميذه من أتباع أسكلبيوس إله الطب في جزيرة كوس حوالي ثلاثة وخمسون مؤلفا طبيا، وبالنسبة لكتابنا هذا عن الأدب الإغريق لا تهمنا هذه المؤلفات إلا من حيث الإشارة إلى فائدتها في دراسة اللغة وتطورها وكذا تتبع تاريخ الفكر الطبي وعلاقته بالثقافة العامة.

وفى أثينا كان السوفسطائيون قد تطوروا بالنثر الأدبى ودخلوا به مجالات جديدة وآفاق رحبة. بيد أن أكثر من ساهم فى تطوير هذا الفن هو ذلك الذى لم يكتب كلمة واحدة، أى سقراط الذى إتبع طريقة الجدل (الإستجواب elenchos) المميزة له فى الكشف عن الحقائق، ولكننا نود أن نلق نظرة سريعة على ملابسات هذا العصر الذى نشأ فيه النثر وقبل أن نصل إلى سقراط.

إن نصف القرن الذي تلى معركة سلاميس (عام ١٤٠) يشكل أروع فترة في تاريخ أثينا. فني عام ١٤٠ بدأ يلمع في الأفق نجم بريكليس الذي أصبح هذا العصر الذهبي كله يقرن بإسمه والذي كان مواطنوه يسمونه «زيوس البشر». في عصره وضعت أسس الإمبراطورية الأثينية البحرية وتوطدت دعائم الديموقراطية والحرية، حرية الفرد وحرية التعبير، في عصره أصبح دخول المسرح بالمجان وصرفت لأول مرة أجور للمحلفين في المحاكم ولأعضاء مجلس الشورى، إليه يرجع الفضل في التقدم الراثع الذي حققه فن النحت الإغريق وفن العارة، وفي عصر بسريكليس المسبح «مجلس الشعب» يجسد فكرة الديموقراطية الحقة لأنه كان يناقش كل المسائل، فيه يجلس المواطن العادي ليجادل ويجاور في كل ما يعن له من الأمود العامة. أصبح الشعب كله صاحب الكلمة الأولى، كل شيء منه يبدأ وإليه ينتهي.

لا يصدر تشريع قانون أو حكم قضائى إلا بعد الرجوع لهذا المجلس. لقد إمتلات حياة الأثينيين بكل صنوف النشاط والإثارة، وإزدانت أيامهم بمختلف الإحتفالات والمهرجانات الدينية وغير الدينية. وإكتسطت السوق العسامة الأجسورا (agora) بالإجتاعات وأقيمت بالجمناسيون - (أو الجمناز يوم وهسو معهد رياضي ثقافى (gymnasion) - وكذا الإستاد والمسرح غتلف المساريات الرياضية والثقافية. لقد أصبحت أثينا - كها يقول بريكليس نفسه - هسى مدرسة هيلاس (أى بسلاد الإغريق).

وكان من الطبيعى ان تواكب هذه النهضة الحضارية والمادية صحوة فسكرية، تمثلت في أن الناس لم يعودوا على إستعداد لتقبل كل العادات والتقاليد القديمة على أنها مسلمات بديهية فوق التساؤل أو التشكك، بل عمت روح البحث والفحص في كل شيء، وتطلب هذا الجو السياسي والفكرى الجديد «المدرس الموسوعي» اللي يستطيع أن يحاضر في فن الكلام والمنطق والعلوم السطبيعية واللغوية وكل فروع المعرفة، وإذا كان الإغريق قد شغفوا منذ بداية تاريخهم بالفضيلة والحكمة فإنهم بداوا الآن يتساءلون عن ماهيتها وكيف السبيل إليها، يستطيع النخاس أن يبيعك عبدا، وبوسع النجار أن يصنع لك مقعدا فهل من معلم حكيم فاضل يعلمك الحكمة والفضيلة ؟ يجيبنا على هذا التساؤل نفر من المفكرين إعتقدوا أن الحكمة والفضيلة صفتان تكتسبان بالتعلم والمران، إنهم السوفسطائيون.

وجد الأثينيون إبان أواسط القرن الخامس فى السوفسطائيين ما يتطلبه عصرهم أى المدرسين الموسوعيين ومعلمى الحكمة والفضيلة، والسكلمة الإغريقية القديمة «سوفيستيس» أى سوفسطائى (sophistes) تعنى أصلا «الماهر فى حرفته» أو «البارع»، فى فنه ثم أصبحت تطلق على شخص «المحنك فى أمور الدنيا الجبير بفن الحياة» أى «الحكم»، ومنذ آواخر القرن الخامس صارت تطلق على هؤلاء المعلمين المتجولين الذين كانوا يعلمون النحو والبلاغة والخطابة والسياسة وغير ذلك من ألوان المعرفة كالشعر والموسيق، بل إن بعضهم كان يعلم الفلك والرياضيات، وكان المعرفة كالشعر والموسيق، بل إن بعضهم كان يعلم الفلك والرياضيات، وكان المعرفة كالشعر والموسيق، بل إن بعضهم كان يعلم الفلك والرياضيات، وكان المعرفة كالشعر والموسيق، كان المعرفة كالشعر والموسيق، كانوا يتقاضون أجورا نبطير خدماتهم التعليمية الـتى

تركزت بصفة خاصة على تعليم فنون الخطابة من بيان وبديع وجناس وسجع وطباق، وجمل متوازية، أو عبارات متقابلة. والقصد من كل ذلك هو أن يسبع طلابهم في الحوار والنقاش والجدل والإقتاع سواء بالحق أو بالباطل، ومسن هنا وكتسبت كلمة «سوفسطائي» معناها المرذول واللي يتضمن المراوضة والتضليل. والحداع، وهذا ما أثار ضدهم حفيظة بعض الكتاب والمفكرين في مقدمتهم أفلاطون وأريستوفانيس.

كان السوفسطائيون إذن فى الأصل أهل مهنة أو حرفة أتقنوها وبسرعوا فيها وأثروا منها، ولم يكونوا مدرسة من مدارس الفكر، واضحة المعالم، راسخة المبادئ. مع أن القليل منهم م مثل بروتاجوراس - كان يعلم الناس نظريات فلسفية عددة ويزودهم بنصائح ومواعظ حول المسائل الأخلاقية، لكنهم فى مجموعهم كانوا يمثلون إتجاها فكريا يدعو إلى عدم التسليم بالتقاليد الموروثة أو العادات القديمة والمعتقدات الدينية العتيقة، بل لم يسلموا بوجود دستور أخلاقى يحم على المرء سلوكا معينا فى الحياة. كانوا يعتقدون أن كل شيء قابل للشك والنقد الصريح بل والتجريح. قال الحياة، كانوا يعتقدون أن كل شيء على وجه اليقين بسبب قصر عمر الإنسان. بعضهم إنه من المحال معرفة أى شيء على وجه اليقين بسبب قصر عمر الإنسان. كانت حركتهم إذن فكرية تقلمية مستنيرة من شأنها تحرير الفرد من قيود المجتمع وإطلاق العنان لتفكيره والإستقلال بسرأيه والتخلص من الخرعبلات والسرضيخ للمسلهات. ولم يقصر هؤلاء الأساتذة جهودهم على التعليم، لأنهم أيضًا ناقشوا موضوعات الساعةوكتبوا فى السياسة وقاموا بما تقوم به الآن الصحف اليومية. وأما عن أخلاقياتهم فكان معظمهم أصحاب مبادئ تدعو للخير والصلاح، ولم يصحب حركتهم فساد أو إنحلال أخلاقى أو خروج على القانون كها حدث فى إيطاليا عصر حركتهم فساد أو إنحلال أخلاقى أو خروج على القانون كها حدث فى إيطاليا عصر حركتهم فساد أو إنحلال أخلاق أو خروج على القانون كها حدث فى إيطاليا عصر طركتهم فساد أو إنحلال أخلاق أو خروج على القانون كها حدث فى إيطاليا عصر النهضة على سبيل المثال.

بيد أن الجهاهير بدأت رويدا رويدا تفقد ثقتها في هؤلاء المعلمين الذين بدعون العلم بكل شيء. ذلك أن الإغريق بصفة عامة يشعرون بالإحتقار تجاه من يقدم علمه نظير أجر، أما فقراء الأثينيين فقد كان من الطبيعي أن يحسدوا هولاء المعلمين الأثرياء ويبغضوهم لشعورهم بالحرمان من التعلم على أيديهم لإرتفاع غمن دروسهم. ما يهمنا هو أن السوفسطائيين قد لعبوا دورًا مها في تطوير الفكر

الإنسانى إذ تأثر بهم الكتاب الناثرون كالخطباء والمؤرخين وكذا الشعراء المسرحيين ولاسيا يوريبيديس كها سبق أن رأينا فى البياب السيابق. ومن زعهاء المدرسة السوفسطائية نذكر على سبيل المثال لا الحصر بروتارجوراس (٤٨٥ - ٤١٥) وجورجياس (٤٨٠ - ٣٧٦) وهيبياس (معاصر بروتاجوراس) وثراسياخوس الخالقدونى (إزدهر فيا بين ٤٣٠ و٠٠٤) وبروديكوس (معاصر سقراط).

كرس بروتاجوراس وقتًا كبيرًا للدراسات النحوية فدرس حالات الإعراب وصيغ الأفعال وأزمانها والفرق بين صيغة التمنى والإستفهام والتقرير والأمر وما إلى ذلك. ولعل فى مثل هذا السياق قد ورد نقده لهوميروس، إذ عاب عليه أنه يخاطب ربة الفنون بصيغة الأمر فى مستهل ملحمتيه كها رأينا فى الباب الأول. ويقول أفلاطون إن بروتاجوراس كان يقتطف من الشعراء لشرح آرائه النحوية واللغوية (محاورة بروتاجوراس» فقرة ٣٣٩ وما يليه). أما بروديكوس فقد ركز جهده على تحديد وتعريف معانى المفردات وهذا ما حبب فيه سقراط. ويبدو من محاورة أفلاطون وبروتاجوراس» أن بروديكوس كان محددًا للغاية ودقيقًا تمامًا فى تعبيراته فى مقابل حديث هيبياس الفضفاض.

وعندما جاء جورجياس إلى أثينا عام ٤٢٧ أحدث ثورة عارمة فى مفاهيم الفكر والأدب، إذ أعلن صراحة - ما قد يقوله غيره ضمنًا - أن النثر فين أدبي راق لا يقل فى ذلك عن الشعر. ويعتبر جورجياس أول منظر للنثر الأدبي. (٢٣) وأساليب الكلام عنده هى الجاز (trope) أى التشبيه والتورية، التبادل (hypallage) أى إستخدام كلمة بدلاً من أخرى والقياس (katachresis) أى إستخدام الكلمات لتؤدى معنى وفق قانون القياس والتكرار، والإيجاز والتوازن (parisosis) أى إستخدام جمل متساوية متوازنة ومتوازية، التحول (apostrophe) أى تغيير بحرى الحديث للتوجه بالخطاب مباشرة إلى شخص أو إله ما، وأخيرًا أسلوب المقابلة (antithesis) أى إيجاد تناقض مدروس بين الكلمات والعبارات. وتعزى إلى جورجياس عبارة مشهورة هي أن مدروس بين الكلمات والعبارات. وتعزى إلى جورجياس عبارة مشهورة من أن الكلمة قديرة فى قوتها، ضئيلة فى جسمها، بل قد تكون غير مرئية ولكنها بأفعالها التى تنجزها تكسب صفة القدسية، فهى التى تؤمن من خوف وتحرر من ألم وتجلب السرور وتنمى الشفقة».

#### ٢ - سقراط محاورًا

ولد سقراط فى إحدى القرى الأتيكية ولكنه عاش فى أثينا طوال حياته (٢٩٩ - ٣٩٩). وكان أبوه فيا يروى نحاتًا يصنع التماثيل أو بناء ميسور الحال. أما أمه فكانت قابلة. ولقد ورث سقراط عن أبيه حرفته فياشتغل فى مطلع حياته ولفترة قصيرة من الزمن نحاتًا للماثيل، ثم إنصرف عن هذه الحرفة فألمت به ضائقة مالية. ومن الجدير بالذكر أن سقراط نفسه كان يجلو له أن يشبه طريقته فى التعليم بمهنة أمه، أى أنه كان يولد الأفكار من عقول تلاميذه. على أية حال فإن ما كان لدى سقراط من مال حتى بعد ترك حرفة نحت التمائيل كان يكفي لسد حاجاته الضرورية، لا سيا أنه كان يتميز عن غيره من الناس بالزهد والميل للتقشف. وأدى سقراط فى شبابه الخلمة العسكرية كأحد جنود المشاة. وتزوج فى وقت متأخر من إمرأة تدعى كسانثيبي، يبدو أنها كانت ثرية مدللة إذ رويت عنها حكايات لا تخلو من المبالغة ومفادها أنها كانت حادة المزاج، سليطة اللسان. وقد أنجب سقراط منها (وربما من غيرها؟) ثلاثة أولاد كانوا لا يزالون صغارًا عندما حكم على أبيه بالموت عام ٢٩٩٩.

كان الدافع الحقيق وراء ترك سقراط لحرفة نحت التماثيل أنه وجد نفسه مساقًا إلى الفلسفة أو «حب الحكمة» (philosophia). ويقال إنه كان يشاهد كثيرًا برفقة أرخيلاوس أحد فلاسفة الطبيعة الباحثين في أصل الكون وعناصره الأولية والذي إزدهر حول عام 111. لكن بمرور الزمن وقبيل إندلاع الحروب البلوبونيسية (٤٣١) ببضع سنوات إنصرف سقراط عن هذا اللون من الفلسفة وكرس نفسه للبحث في السلوك القويم في الحياة عن طريق الحوار. وكان أسلوبه في الحوار جديدًا وفريدًا وعكن تسميته الإستجواب (elenchos) فقد برع فيه حتى صار يعرف بإسمه فيقال والحوار السقراطي». كان يبدأ بطرح السؤال على محدثه ويسوقه إلى الإجابات أي يستولد من أقواله عن طريق الإستقراء أو الإدراك العقلي ما يفترض أن يكون

تعريفًا جامعًا مانعًا لشيء ما، ويصلح لأن يكون أساسًا لحقيقــة ثــابتة ومعــرفة صحيحة. بيد أن سقراط عادة ما يورط محاوره رويدًا رويدًا في خطأ ما، أو يتغاضى عن إغفاله لنقطة أساسية تركها مبهمة دون إيضاح، فيستدرجه للإسترسال في الكلام والتمادي في الخطأ حتى يقع في تناقض ظاهر، كأن يقول في النهاية خيلاف ما كان قد أكده في البداية. وبذلك ينكشف جهله أو يتأكد عجزه عن الفهم، ولا سيا عندما يعقب سقراط على إجابات محاوره ويصوب له أخطاءه. وكان سقراط يفعل .ذلك مع كل من يلتق بهم عرضًا في السوق العامة وغيره من الأماكن، لا سيا إذا صادف رغبة لدى الناس في تبادل الأحاديث أو لاحظ إدعاء بسعة المعرفة من قبل البعض، ولعل سقراط قد بدأ يمارس هذا البحث المنهجي بطريق الحوار بعد أن ذهب صديقه خايريفون - كما يروى لنا أفلاطون - ليستشير نبوءة الإله أبوللون في دلني بشأن سقراط. وعاد من هناك إلى أثينا حاملًا جيواب النبيوءة الإلهية ومليعًا أمرها بين الناس وفحواها «ليس هناك أحد أحكم مسن سمقراط»، وكما يقسول أفلاطون شرع سقراط يحاور من إشتهروا بالحكمة فى المدينة من خسطباء وشنعراء ورسامين إلى نحاتين بهدف إكتشاف من يفضله في الحكمة. وإكتشف أنهم جميعًا يدعون المعرفة ويزعمون الإلمام بكل شيء وهم لا يعرفون شيئًا، أما هو فلا يعسرف شيئًا ويعرف أنه لا يعرف شيئًا. وبذلك صدقت نبوءة أبوللون وتيقين سقراط أنه أحكمهم جميعًا لأنه على الأقل يعمل بالحكمة ألقديمة المنقوشة على مدخل معسد أبوللون في دلق وهي « إعرف نفسك ». أي إعسرف حدود طساقتك البشريسة على المعرفة .

لم يكن سقراط يهتم بمظهره الخارجي فكان قليل العناية بملبسه، متقشفًا في مأكله عزوفًا عن الترف والدعة. وقد حبته الطبيعة قوة في البدن وقدرة كبيرة على الإحتمال، وحرمته نعمة الوسامة فكان قبيح الوجه دميم الهيئة بشكل ملحوظ. ووراء هذا الوجه غير المليح كان يكن عقل يتقد ذكاء، ونفس أبية وشجاعة نادرة وروح قوية، وصلابة خلقية. كان سقراط يجمع بين الإحساس العميق بالواجب والمسل للمزاح المعتدل والطبع الكريم وحسن المعاشرة، وكان يتمتع بملكة الفكاهة، وبراعة فائقة في التهكم والسخرية. ومن المؤكد أن هذه الصفات قد تضافرت على جذب

كثير من التلاميذ والأتباع إليه طلبًا لصحبته والإستاع إليه، والتحلق من حوله. كان بعضهم من أقرانه الذين ينتمون إلى مختلف الطبقات الدنيا ممن بمارسون هذه المهنة أو تلك الحرفة. ' وبعضهم الآخر من الشبان سليلي الأسر النبيلة جاءوا سقراط للتزود بالمعرفة التي تؤهلهم للإشتغال مستقبلًا بالسياسة. وكان يأتيه أحيانًا بعض المفكرين الجادين لإستشارته وإستطلاع رأيه فيا يعن لهم من مشكلات تشغل بالهم. كانت الحلقة السقراطية تضم مواطنين أثينيين ووافدين غرباء آتين من مدن إغريقية أخرى. وقد واصل بعضهم طريق البحث والتأمل بعد رحيل سقراط عن دنياهم حتى أصبحوا مؤسسي مدارس فلسفية تمثل نختلف الإتجاهات. فمن بين هـؤلاء الهلاطون مؤسس المدرسة الأكاديمية - وسنتحدث عنه بعد قليسل - وأنتيسئنيس مؤسس المدرسة الكلبية وهو أيضًا أثيني. ومن تالاميذ سقراط أيضًا أريستيبوس القوريني وإقليدس (إيوكليديس) الميجاري مؤسس المدرسة الميجارية. وربما كان بينهم أيضًا فيدون أحد مواطني إيليس بشيال غرب البلوبونيسوس وموسس المدرسة الإيلية. هذا إلى جانب كسينوفون مؤرخ القرن الرابع والذي سنتحدث عنه أيضًا. ومن بين تلاميذ سقراط كذلك أيسخينيس الملقب بالسقراطي والذي كتب محاورات سقراطية دافع فيها عن أستاذه، ورسم له صورة أمينة توضح مالامح شخصيته وخلقه وطريقته في الحوار.

وسقراط هو الفيلسوف الذى أصبحت مبادؤه وأفكاره وتعاليمه جزءاً لا يتجزأ من تراث الحضارة الإغريقية بل والحضارة الإنسانية عامة، فهو أول من نادى وأصر فى ندائه على أن الإنسان ينبغى أن ينظم حياته فى ضوء تفكيره هو وتفكيره فقط دون الإكتراث بأية عوامل خارجية أو حتى أية مؤثرات عاطفية ما لم تخضع جميعًا للتفكير العقلاني. كان أول من أثار بين تلاميذه قضايا الأخلاق والسلوك الفردى، وحثهم على التحقق بطريقة منهجية من صحة الإفتراضات أو المسلمات الأساسية التى قد يبنون عليها أحكامهم. ويعتبر سقراط أول من أكد على ضرورة تحديد معاني الألفاظ العامة تحديدًا دقيقًا وتعريفها تعريفًا جامعًا مانعًا. ومن ثم فهو رائد أعطى دفعة قوية لتطور الفكر الفلسني في علم الأخلاق والمنطق.

ولقد عزف سقراط بعض الشيء عن المسائل السهاوية والميتافيزيقية، حيث أنها

لا تعنيه كثيرًا فهي لا تمت لموضوع بحثه بصلة، ونعني الإنسان وسلوكه الخلق. بيد أن أي شعور بالورع أو الخوف لم يكن ليعيق سقراط عن البحث والنقد والتعليق على كل صغيرة وكبيرة. ومع ذلك فهناك تساؤل مطروح حول معتقدات سمقراط الدينية، إذ كان الكفر بالآلهة الإغريقية التقليدية من بين التهم الموجهة إليمه في كوميدية أريستوفانيس « السحب الله السبي عسرضت عسام ٢٣٠ وكذا في عسريضة الدعوى التي حوكم بموجبها وأعدم سقراط عام ٣٩٩. ولا تزال هـنه النقطة مشار جدل بين الباحثين. وليس هناك شك في أن سقراط كان رجلًا ذا شعور ديسني عميق حريصًا على مراعاة الشعائر الدينية. لكن من المحتمل أنه طبق طريقته في النقد أي منهجه الديالكتيكي على بعض المعتقدات الدينية التقليدية السائدة في عصره. ومن جهة أخرى ليس لدينا أي دليل مؤكد على أن سقراط كان عضوًا منتميًّا إلى فرقة أو طائفة دينية منحرفة أو خارجة على المألوف من العقائد المدينية. لكننا نعرف ما رواه سقراط نفسه أي تلك التجربة أو المعاناة الدينية التي مر بها بين الحين والآخر طوال حياته. ونعني ذلك السوحي أو الهاتف الإلهـي الــذي كان يأمره بإنباع سلوك معين ويوجهه في تصرفاته كلها تطلب الموقف. لكن طبيعة همذا الوحى أو الهاتف لا تزال أمرًا خفيًا يكتنفه الغموض. بيد أنه قد شاع القول في أثينا إنه يكفر بالآلهة الأوليمبية التقليدية ويتعبد لآلهة جديدة خاصة. وقيل عنمه في الأجيال التالية إنه كان يؤمن بفكرة الإله الواحد، حتى أننا نجد أمير الشعر العرب أحمد شوق (٥) يقول في الهمزية النبوية ، مخاطبًا الرسول صلى الله عليه وسلم :

ناديت بالتوحيد وهـو عقيدة نادى بها سقراط والقدماء وعلى أية حال فإن صورة سقراط ودوره في الفكر الإغريق سيلقيان مزيدًا من الإيضاح في ثنايا حديثنا عن أفلاطون.

## ٣ - أفلاطون متأرجحا بين الشعر والفلسفة

يعد افلاطون (٢٨ او ٢٧ - ٢٧٠) ألم تلاميذ سقراط وأشهر الشخصيات الأدبية والفلسفية إبان النصف الأول من القرن الرابع، ويمكن إعتباره شاعر الفلسفة أو فيلسوف الأدب الإغريق الأول. يقول عنه سبيوسيبوس إبن أخته إنه إبن أبوللون نفسه (٢)، وهي مقولة نابعة عن إعجاب شديد بهذه الشخصية شبه الأسطورية من حيث تألق العبقرية. وقيل إن اسمه الأصلي هو أريستوكليس (Aristokies)، أما المنافع أفلاطون والمعتبر (العبقرية وأكتافه العريضة (platys) عرضا غير عادى. قبل أفلاطون دعوة ديونيسيوس الأول طاغية سيراكوساي حوالي عام ٣٨٨ بهدف تطبيق مبادئه الفلسفية في نظام الحكم أي ما يعرف بالمدينة الفاضلة. فلما فشلت المحاولة أعاد أفلاطون الكرة في عصر ديونيسيوس الشاف. ولم يخرج أفلاطون هذه المرة أيضا بنتيجة تذكر. بيد أنه تعرف في صقلية على أتباع المدرسة الفيثاغورية التي تركت مبادؤها بعض التأثير على كتاباته الملاحقة. وقضي أفلاطون بقية حياته مدرسا ومعلما للفضيلة.

ومن الهتمل أن يكون أفلاطون قد بدأ في كتابة محاوراته بعد موت سقراط مباشرة عام ٣٩٩، ومن حسن الحظ أن وصلتنا كل مؤلفات أفلاطون، ويمكن تقسيم عاوراته إلى ثلاثة أقسام: القسم الأول: الحاورات السقراطية حيث يلعب سقراط الدور الرئيسي في الحوار، وتندرج في هذه المجموعة المحاورات التالية: «كريتو»، و «خارميديس» و «لاخيس» و «إيوثيفرون» و «هيبياس الأصغر» و «هيبياس الأكبر، (المشكوك في نسبتها إلى أفلاطون) «وإيون» و «ليسيس». أما محاورة والدفاع، فهناك من يتحفظون عليها قائلين بأنها نسخة من دفاع سقراط عن نفسه أمام الهكمة أي أنها من تأليف الأخير.

أما القسم الثانى فيضم المحاورات التي عادة ما تسمى المجموعة الأفلاطونية الأولى

والثانية. فرغم أن سقراط في هذه المحاورات لا يزال بارزا إلا أنه يعبر عن أفكار أفلاطون أكثر من التعبير عن نفسه. وتندرج في هذا القسم المحاورات التالية:

« إيوثيديموس » : وفيها يندد أفلاطون بمجموعة من السوفسطائيين.

«كراتيلوس» : وتعد بحثا ف الإشتقاق اللفوى والعسلاقة بسين المفردات ومدلولاتها.

«فايدون» · : وهي دفاع تمجيدي عن سقراط وتصف أيامه الأخيرة في الحياة.

« الجمهورية » : وتعتبر رائعة أفلاطون دون جدال وتقع في عشرة كتب. يرسم أفلاطون في الكتاب الثاني والثالث والرابع منها صورة الدولة المثالية التي هي أقرب ما تكون للشيوعية. وفيها يتدرب الحكام أو الحراس (phylakes) تدريبا جيدا ولا يمتلكون أي شيء على الإطلاق. أما بقية كتب المحاورة فتعالج المشاكل التي يمكن أن تواجه هذا النظام، مثل وضع المرأة وطبيعة الزواج بين الحراس ومسالة التربية والتعليم.

«مينون» : وتدور حول مسألة الفضيلة وهل يمكن إكتسابها بالتعلم.

(الكيبياديس) : ويشك في نسبتها إلى أفلاطون.

«مینیکسینوس» : ومن المفارقات أن تلمیذ سقراط هذا الذی تحمل المحاورة إسمه عنوانا یلعب دورا ضئیلا فیها. أما دوره فی محاورة «لیسیس» و «فایدون» فهو أكبر بكثیر.

(فايدروس) : وتحوى نقدا لخطباء العصر.

(المأدبة) : وتشرح الحب الأفلاطون.

(ثيايتيتوس) : وتدور حول نظرية المعرفة.

«بارمينيديس» : وفيها يتراجع أفلاطون ويعدل فى نظرية المثل. ذلك أن هذه المحاورة قد كتبت فى سن الستين وتمثيل قمة نضوج أفسلاطون وخبرته.

أما القسم الثالث فيضم المحاورات المسهاة « المجمسوعة الأفسلاطونية الشالئة ». ولا يبرز سقراط إلا في واحدة منها ويغيب عن بعضها تماما. وتندرج في هذا القسم المحاورات التالية:

« السوفسطائ » : وتعتبر إستمرارا لمحاورة ثيايتيتوس وتهاجم السوفسطائيين.

«السياسي» : وهي بحث في شبخصية الملك أو درجل الدولة) الحقيق.

« تيايوس » : وتدور حول فلسفة الكون أو الكوزمولوجيا وفيها يعود أفلاطون

إلى نظرية الثل.

«كريتياس» : ووصلتنا ناقصة،

« فيليبوس » : وفيها يبرز سقراط.

(Philebos)

« القوانين » : لا يظهر فيها سقراط تماما وتقدم بعض التعديلات في الأراء

المطروحة في محاورة (الجمهورية).

هذا وتعزى إلى أفلاطون ثلاثة عشر رسالة موجهة لبعض الشخصيات، وكذا بعض قصائد الإليجيات. لقد أمضى أفلاطون شطرا كبيرًا من حياته يبرر مسلك أستاذه سقراط الذى ربما ماذاع صيته ولاعظم مجده لو لم ينشغل به تلميذه هذا الانشغال. ولقد كتب أفلاطون أربعة محاورات عن الأيام الأخيرة في حياة سقراط. فني «يوثيفرون» نرى سقراط وهو على وشك المثول أمام المحكمة يناقش تلاميذه في معنى الشعور والإلتزام بالواجب، وهناك من الدارسين مسن يعتقد أن محاورة «الدفاع» هي النص الفعلى الذي دافع به سقراط عن نفسه أمام المحكمة والدي اختتمه بالقول ساخرأ:

«لقد آن الآوان للرحيل وكل منا يمضى فى طريقه أنا إلى الموت وأنتم إلى الحياة. أيهما أفضل؟ لا يدرى أحد سوى الإله!»

وهو قول فيه من روح سقراط أكثر مما فيه من قلم أفلاطون. وفي محاورة «كريتون» نرى سقراط في السجن ويقترح عليه البعض الهرب بعد تأمين الوسيلة المناسبة، ولكنه يرفض قائلا بأنه ينبغى الإنصياع للقوانين لأنها أساس النظام بالمدينة ولائه يدين بكل شيء لها ولا يستطيع الخروج عليها. ويصف أفلاطون في محاورة «فايدون» الساعات الاخيرة لسقراط في الحياة الدنيا، إذ تنتهى بشربه السم فعلا بعد مناقشة طويلة في معنى الخلود.

كان سقراط - بشخصه وما أثار من موضوعات فلسفية وأخلاقية وتقشفه وبساطته - بالنسبة الفلاطون تحديا كبيرا وقدوة تحتذى في نفس الوقت. فبفضل سقراط أصبحت الفلسفة عند أفلاطون ليست عجرد تأمل بل أسلوبا في الحياة وسلوكا يفرض إلتزامات معينة. ويلاحظ أن كل كتابات أفلاطون تنحصر أساسا في المسائل الفلسفية، ويسترعى الإنتباه أيضا أن أفلاطون لا يتحدث بلسان المتكلم المفرد قط. وبما لا شك فيه أن الكتابة في شكل محاورات من إبتداعه وبنات أفكاره، بيدأن المضمون الفلسني قد تكون له مصادر أخرى وفي مقدمتها ســقراط نفســه. وهنآك رسالة من الأرجح أنها مقحمة على أفلاطون، غير أنها جديرة بالملاحظة إذ تقول «ليست هناك ولن تكون قط أية كتابات منتظمة لأفلاطون، أما ما ينشر بإسمه فهو في الحقيقة ينتمي إلى سقراط الذي عباد للحيباة شبابا وسيما »<sup>(۷)</sup>. وهــذه الرسالة مفعمة بروح السخرية ولكنها تدل على أن أفلاطون - إن كان هـو حقـا صاحبها - لا يعتبر كتاباته من وحى آرائه الشخصية. وإذا سلمنا بهذه الحقيقة فإن ذلك لا يعني سوى أن الإيجاء فقط قد جاء من سقراط، فتحول لسدى عبقرية أفلاطون المبدعة إلى كيان جديد مكتمل النمو، وافر الحياة والعطاء. لقد وجد أفلاطون في سقراط الأغوذج الكامل للمفكر والفنان وظل هـذا الأنمـوذج يتمركز في دائرة تفكيره وكتاباته. ولكنه رويدا رؤيدا بدأ يتخلص من سيطرة هذا الأنموذج ويتحرر من تأثيره الآسر ليعبر عن نفسه مباشرة، ولكن بعد أن كانت قد مضت أخصب سنوات عمره التي قضاها في تمجيد أستاذه. ومع ذلك فلم يكن أفـلاطون متعصبا للأفكار التي يطرحها في كتاباته سبواء في المرحلة السقراطية أو تلك التي عبر فيها عن نفسه. ذلك أنه إقتنع بأن السعى إلى الحقيقة هـو طـرح لـالأسئلة والأسئلة المضادة، وقد يكون هذا السعى نفسه أي التساؤل أهم من الـوصول إلى نتيجة ما لأنه ينشط الذهن ويؤقظه، والنتائج لا تكون نهائية قبط. ومن ثم يمكن القول بأنه إذا كان التفكير الديالكتيكي هو شغل سقراط الشاغل، فإن أفلاطون هو الذي صاغه أدبا. وبفضل إستخدام أسلوب الحوار الفلسني في كتاباته تمكن أفلاطون من إبراز عملية السعى إلى الحقيقة أثناء حدوثها الفعلى من البداية إلى النهاية وذلك ف إطار عمل إبداعي رفيع المستوى.

ومما يلفت النظر أن أفلاطون يعتني كثيرا بشخصياته المشتركة في الحوار. ويمكن

رسم الخطوط العريضة لما يحدث فى المحاورة الأفلاطونية على النحو التالى: يبدأ سقراط بطرح سؤال ما على أحد المتحاورين. ثم ينهال عليه بأسئلة أخرى متنالية تشكل فى مجموعها حصارا مطبقا لا يسع هذا المتحاور إزاءه سوى الاستسلام والإعتراف بأنه لا يعى ما يقول. وهكذا يسيطر سقراط على كافة مشاهد المحاورة ويبرز كواحد من أهم الشخصيات فى الأدب الإغريق، لأنه كريم ودود مسع ضحاياه. حقا يشعر سقراط بالمودة تجاه محاوره، ولكنه لأمر ما يشدد قبضته عليه حتى أن مينون الذى يعجب بسقراط يظهر شيئا من التمنيع فى خضم هذا المد السقراطي، ويشبهه بسمكة الرعاد الكهربائي (التوربيدو) لا من حيث المظهر المحارجي فحسب بل من حيث طريقته فى الحوار. فهو يبدو كها لو أنه يرسل شحنة الخارجي فحسب بل من حيث طريقته فى الحوار. فهو يبدو كها لو أنه يرسل شحنة كهربائية تخدر كل من يقترب منه بل وتتركه ساكنا لا ينطق ببنت شفة. ويشبه الكيبياديس سقراط بأحد أفراد سلالة السيلينوى العازفين على المزامير والفلوت. ويشبهه أيضا بالساتيروس مارسياس الذى يبدو قبيحا ولكنه يسحر الجميع بحوسيقاه. ويشبهه أيضا بالساتيروس مارسياس الذى يبدو قبيحا ولكنه يسحر الجميع بحوسيقاه. الحيوية على أحاديثه بدس بعض اللمسات الشخصية فيها. هذا هو سقراط كها رسمه افلاهون.

ويتألق أفلاطون أيضا في رسم شخصية عاوري سقراط سواء أكان الشاب الصغير خارميديس الذي يشعر بالحياء بسبب هيئته المليحة والمثيرة للإعجاب، أو كان المنشد الملحمي إيون المشغول بإنشاد وتفسير هوميروس، أو كان كالليكليس المتفد ذكاء وألحية والمتميز بالوقار والذي يدافع عن مبدأ «القوة هي الحق»، ويجسد كيفالوس المسن عند أفلاطون الحكمة والسكينة الملازمتين للشيخوخة، أما ثراسياخوس فهو جعجاع لا يحب أن تطرح عليه الأسئلة ولا يجيد الدفاع عن نفسه، أما بروتاجوراس المبجل فيمتاز بالكياشة في سلوكه والتحكم في نفسه، يصد هجيات سقراط ويكسر حدة الموجات المتتابعة من أسئلته ببراعة ورباطة جائس. وتختلف شخصيات المحاورات الأفلاطونية عن أبطال التراجيديا الإغريقية في أنها أقرب إلى المبخرية المضحكة، بل هي شخصيات مالوفة تبدو وكأنها إنعكاس تهدف إلى السخرية المضحكة، بل هي شخصيات مالوفة تبدو وكأنها إنعكاس

صادق للمواطن الأثيني نفسه. فمن محاورات أفلاطون نستطيع أن نتصور كيف كان الأثينيون يراقبون بعضهم بعضا عن كثب، ومسن الملاحسظ أن مفتسلح الشخصية الأفلاطونية يكمن في آرائه وفي جدية طرح هذه الأراء وكذا في القدرة على السدفاع عنها.

ولا ترقى الظنون قط إلى القيمة الأدبية الرفيعة لمحاورات أفسلاطون. يضاف إلى ذلك أن المدقق في محاورات أفلاطون سيكتشف أنه لا يحصر تفكيره في سيقراط فقط، وإنما يتسع إهتامه فيشمل كل أفراد الحلقة التي تحلقت حوله. لقمد وجسد أفلاطون أن إعادة بناء أو إحياء العصر الذي سبقه يشكل خلفية مناسبة لمحاوراته. وبرغم مرارة الحالة الراهنة في أثينا المتدهورة، إلا أن أفلاطون لا يتحمس لمغامرات عصر بريكليس الجيد. وقضى أفلاطون معظم سنى عمره مناملا ومتدبرا أمر رجالات الفكر آنذاك. ولكنه جعل محاوراته تجرى في أماكن خيالية وتواريخ غير عددة، وهي على أية حال تقع فيا بين الفترة السابقة لقيام الحروب البلوبونيسية عام ٤٣١ حسى الحملة الصقلية عام ٤١٥، وكان أفلاطون نفسه عندثذ صبيا يناهز الرابعة عشر، أما محاوراته التي تعالج موضوع محاكمة سقراط وموته فتدور بالطبع في فسترة الاحقسة، وكان أفلاطون قد بلغ سنا تمكنه من معرفة ما يجرى حسوله. ومعسظم محساورات أفلاطون الأخرى تدور في زمن بعيد، إذ يعتمد فيها المؤلف على ما كان قد سمعه أو علمه عن ذلك العصر، أفلاطون إذن فنسان يعيسد صسياغة أحسدات الماضي وشخصياته ومشاكله بهدف التعبير عن الحاضر وآلامه وآماله. وكان من الطبيعي أن يتشوق أفلاطون الأرستقراطي ويحن للماضي المجيد، ولسكنه لا يمتسدحه بسل دائمسا ما ينتقده ولا تفلت من إنتقاداته حتى الإنجازات الضخمة في الحياة والفنون الستى حققها أبناء هذا الماضي والتي لا تزال مثار إعجاب الأجيال المتنالية.

فى المرحلة الأولى كان أفلاطون يؤلف مقطوعات حوارية قصيرة، وكان سقراط يمثل فيها الراوى والشخصية الرئيسية. وتدور كل مقطوعة منها حول موضوع واحد على نحو أو آخر. فوضوع «خارميديس» هو الإعتبدال وموضوع «ليسيس» هسو الصداقة وتدور «لاخيس» حول الشجاعة، أما «إيون» فتعالج مشكلة طبيعة الشعر ووظيفته (۸). ويلاحظ أن عدد المتحاورين دائما قليل جدا لا يزيد على أربعة أو خمسة

وتشبه الحاورة الافلاطونية في هذه المرحلة مسرحية من فصل واحد تجرى في حوار رفيع المستوى. وفي محاورات هذه المرحلة أيضا غالبا ما نجد شابا وسيا أو صديقا مخلصا، أو قادة مشهورين، أو منشدا ملحميا يتغنى بأشعار هوميروس. يسأل الواحد منهم أسئلة تتصل بوجوده ذاته وحرفته، ومن محاورته مع سقراط يكتشف أنسه غير متسق مع نفسه إلى حد أنه في النهاية يضطر إلى الإعتراف بأنه لا يعسرف كنسه الموضوع الذي يتناقش حوله، بيد أن أفلاطون يدس في ثنيايا هذا الحوار لمسات جدابة، فمثلا عندما يختلف القائدان لاخيس ونيكياس، أو عندما يظهر إيون إعجابا بهوميروس يصل إلى حد التقديس، نجد أنفسنا مشدودين إلى متابعة الحوار، وهكذا بهتبر الحوار الافلاطوني إنجازا أدبيا لا نظير له. فني هذه الحاورات حطم سقراط بعريقته المعروفة في الجدل المعتقدات المألوفة والبديهات ولم يقدم بديلا. وهذا يعنى أن أفلاطون قد إعتبر أن النتائج السلبية السليمة أفضل بكثير من النتائج الإنجابية الماطئة. تلك هي خلاصة ما نجده في عاورات المرحلة الأولى التي تنطوي تحت لواء الفلسفة. ولا غرو في أن يتخذ الأدب النشري الشكل الحواري الذي هو من ناحية أساس الشعر المسرحي، ومن ناحية أخرى يعد جزءا الحواري الذي هو من ناحية أساس الشعر المسرحي، ومن ناحية أخرى يعد جزءا من الحياة اليومية للمواطن الاثيني.

وفى المرحلة التالية أولى أفلاطون رسم الشخصيات ووجهات النظر التى يمثلونها مزيدا من العناية، وصارت محاوراته أكثر صقلا ودقة. وإستطاع المؤلف فى هدله الحاورات أن يخلق من مجموع جزئيات متفرقة عملًا فنيا متكاملا يهدف إلى كشف عملية التفكير نفسها فى موضوع واحد رئيسى ومحدد، يتم فى النهاية الوصول بشأنه إلى نتيجة ما، ولقد طور أفلاطون فى هذه المرحلة الأكثر نضوجا صورة سقراط الذى لم يعد مجرد محاور بارع، حقا إن المؤلف يرسم هده العسورة من مخسرون ذاكرته، ولكنه زينها بالكثير من بنات أفكاره وخياله الخصب وتجربته العريضة،

ولعل موضوع محاورة «بروتاجوراس» سيظل مثار بحث وأحد ورد للأبد ودون إنقطاع لأنه يدور حول السؤال: هل بالإمكان تعلم الفضيلة؟ ولقد عبر سقراط فى هده الهاورة عن شكوكه فى ذلك معتمدا على أمثلة حية. وفى البداية تطرح القضية لصالح مبدأ إكتساب الفضيلة بالتعلم والتدرب على يد أستاذ بارع ومتحدث لبق مثل

بروتاجوراس. يزعم هذا السونسطائ أنه يستطيع أن يجعل الإنسان أفضل بما هو عليه بالتعليم. ومن الواضح أن هذا الأستاذ جاد فى زعمه وصادق مع نفسه، إذ يربط الفضيلة بالوظيفة الإجتاعية للإنسان. بيد أن سقراط لا يقتنع بهذه الاراء لانه يطالب بالفضيلة المثلي لا النسبية، ويرى أن لا وجود لها فى النظام الذى يقترحه بروتاجوراس. وتتطور المناقشة حتى تتعرض لقصيدة من نظم سيمونيديس يتحدث فيها عن صعوبة أن يكون الإنسان فاضلا. ولا تصل المحاورة إلى نتيجة عددة ولكننا نخرج بإنطباع مؤداه أن بروتاجوراس قد شرع يناقش القضية منطلقا من إفتراضات وهمية زائفة أو مضللة.

وليس جورجياس بطل المحاورة التي تحمل إسمه عنوانا على نفس الدرجة من الجدية والوضوح مثل بروتاجوراس. ورغم أن جورجياس متواجد طوال المحاورة إلا أنه لا يلعب دورا حيويا فيها بإستثناء البداية، حيث يقرر أنه دارس لفن الخطابة والإقتاع. فيا أن الخطبة تمثل الأداة الجوهرية في لعبة الحياة السياسية كان مسن الطبيعي والضروري أن يتعرض الحوار لنظم الحكام. وتكتسب هذه المحاورة بعدا أعمق عندما يقول الشاب كالليكليس صاحب النفوذ إن «الخير» هو ما يشبع رغبات الإنسان وشهواته، وإن الحق في عالم السياسة هو القوة لأن هذا هو قانون الطبيعة نفسها أي البقاء للأقوى. ويحترم سقراط أمانة وصدق كالليكليس الدي يقول صراحة وجهرا ما يضمره الأخرون أي يفكرون فيه ويكتمونه. ويعسبر كالليكليس عن إعجابه بأرخيلاوس ملك مقدونيا الذي بإرتكاب عدة جرائم شسق طريقه إلى الحكم والسلطان. فهو إذن إنسان يعد أكبر وأفظع المجرمين من ناحية، ويمثل أقصى ما يتمناه المرء في الحياة من ناحية أخرى. وهنا يتقدم سقراط بطرح وينتهي سقراط إلى القول بأن على المرء أن يدفع الشر بالخير وأن يحارس العدالة والفضيلة.

وفى محاورة «فايدون» يوضح لنا أفلاطون على نحو عملى كيف يواجه فيلسوف مؤمن بالعقل والمنطق قوى الظلم والموت. وهنا لا يدع أفلاطون أى مجال للشك فى أنه معجب تمام الإعجاب بسقراط الإنسان صاحب المبادئ الأخلاقية. وتصور هذه

المحاورة الساعات الأخيرة لسقراط في الحياة، فتتناول الموضوعات التي تناقش فيها مع تلاميذه وأصدقائه. ومع أن موضوعه الرئيسي هو خلود الروح إلا أن الحوار قادهم إلى مجالات أخرى. وفي النهاية طرح سقراط القضية القيائمة على فكرة سيتكون فيا بعد هي النقطة المحورية في فلسفة أفلاطون. ونعني نظرية المثل والتي تتلخص في أن الوصول للحقيقة هو الهدف الأسمى للمعرفة، وأن كل ما تقع عليه أعيننا وكافة حواسنا إن هو إلا إنعكاس للحقيقة المثلي. وربما كان سقراط نفسه يومن بهده الفكرة. المهم أن أفلاطون يريد القول بأن الروح هي الشيء الحقيق الوحيد، ومن من ينبغي أن تنجو من الموت وتبق حية خالدة (٢).

وإذا كانت المحاورات الثلاث (بروتاجوراس) و (جورجياس) و (فايدون) تعد من روائع أفلاطون وتنتمي على الأرجع إلى أواسط سني حياته، فإن كل منها تعالج موضوعًا رئيسيًا من المحتمل أن يكون أفلاطون قد تعلمه على يد سقراط وأعاد خلقه وصياغته. أما في محاورة ( الجمهورية ) فإنه يجمع كافة موضوعات هذه الحاورات الثلاث في إطار محاورة واحدة أوسع أفقا. وبالطبع فإن هيمنة المؤلف على الهيكل العام لمذه المحاورة أقل منها في المحاورات السابقة. تبدأ المحاورة البداية الأفلاطونية المهودة، أي يكتسح سقراط محاوره ثراسياخوس الذي يعتنق مبدأ أن العدالة من شأن الأقوى. أما نهاية المحاورة فهي فكرة دينية وكونية. وبين البداية والنهاية - وهما طرفا تقيض - يتعرض أفلاطون لقضايا أخرى مرتبطة بهما. ومع أن ( الجمهورية » تحتفظ بشكل الحوار، فإنه بعد الكتاب الأول منها يقل عدد مرات تبادل الحوار. ويشرع سقراط في بسط آرائه لمستمعيه المتطلعين إليه في شغف وشوق لحديثه الطويل الأشبه بالمونولوج حول المدينة الفاضلة. ويبدو أن هذا الموضوع كان شائعًا إبان القرن الرابع، إذ نجد الشاعر الكوميدى أريستوفانيس يتعرض له ف الطيور» و دبرلمان النساء(١٠٠) ، وجدير بالذكر أن نفس هـذا الموضوع - أى الأفـكار الطوباوية حول المدينة الفاضلة - قد أعاده إلى الحياة في عصورنا الحديثة كل من توماس مور وكامبانيلا ووليام موريس وغيرهم (١١). وهي أفكار لا يهدف صاحبها إلى تطبيقها بقدر ما يقصد أن تكون دليلا نافعا للساسة. وأصحاب هذه الأفكار يفترضون أن السياسة غايتها تحقيق الخير وتربية الفضلاء، ومن ثم نجد أفلاطون يهجم إهمامًا كبيرًا بنظام التعلم. يعود أفلاطون في « الجمهورية » إلى شرح الفكرة التي سبق أن تعرض لها في «فايدون» أي نظرية المثل. وفي فقرة معروفة لـدي دارسي الفلسفة يشبه أفـالاطون الناس في عالمنا هذا بأناس يقيمون في كهف ويديرون ظهرهم لضوء النهار، لأنهم لا يستطيعون النظر إليه لسبب أو لآخر. ومن خلفهم توقد نيران فهم لا يرون أمامهم سوى أشباحهم وظلالهم. وهذا التشبيه الأفلاطون يذكرنا نحن المحدثين بفن الأراجوز وخيال الظل (أو حتى السينا)، وهي فنون لم تعرف أيام أفلاطون قبط في حدود ما نعلم. المهم أن أفلاطون يريد أن يوضح ضالة وضحالة ما يحصل عليه البشر من معلومات، فهي لا تعدو أن تكون ظلا للحقيقة الأزلية. ومن ثم فإن عالمنا المرئى ليس حقيقيًا وإنما هو إنعكاس باهت للحقيقة. وأكثر من ذلك يقول أفلاطون أنه إذا أخذنا أحد هؤلاء الناس إلى خارج الكهف أي إلى ضوء الحقيقة الفعلية، سنجد أنه من العسير عليه التأقلم مع معطياتها بل من المحال أن يتعمايش معها. ويقوم التعليم عند أفلاطون بواجب التوعية بالحقيقة والمثل العليا. وتتلاقى آراء أفلاطون مع إعتقاد بنداروس فى أن الأشياء الإلهية هي وحدها دون غيرها الأشياء الحقيقية أما عداها باطل. وقد يصل أبطال التراجيديا الإغريقية في لحيظات المصير الحاسمة إلى مثل هذا التفكير وقد يتبنونه بعض الوقت بيد أن أفلاطون جعله فلسفة متكاملة وموقفًا ثابتًا.

إنتقد أفلاطون - كما فعل سقراط وأريستوفانيس - المديموقراطية الأثينية إبان القرن الخامس، ويعد وصفه لها ردًا على الخطبة الجنائزية لبريكليس فهو يفندها بندًا بندًا، والنظام الأفلاطون في الحكم نظام أوليجارخي وليس ديموقراطيًا. ولا يقسل هجوم أفلاطون على الفنون عن هذا الإنتقاد عنفًا وشراسة، ومن الملاحظ أن فنون الشعر والرسم وإلى حد ما الموسيق تنال النصيب الأوفى من هجومه هذا. بل رغب في طردها كلية من مدينته الفاضلة، وهناك ثلاثة دوافع لهذا الهجوم، فهسو أولاً يرفض الشعر لأنه يظهر الآلهة في صورة غير لائقة، وهسى نظرة سسبقه إليها كسينوفانيس وبنداروس، ويرى أفلاطون ثانيًا أن الفنون تغذى وتنمى العواطف التي ينبغى السيطرة عليها دومًا، وقد يشي هذا الرأى الأفلاطوني بأن صاحبه هو نفسه ينبغى السيطرة عليها دومًا، وقد يشي هذا الرأى الأفلاطوني بأن صاحبه هو نفسه كان ضحية سهلة للفنون، أى أنه كان حساسًا للغاية وضعيفًا أمامها فخاف على

الناس منها، وخشى أن يفقدوا فضيلة الإعتدال بسببها وهى الفضيلة التى إعتبرها أساس التوازن النفسى. وهكذا كان إعتراض أفلاطون على الشعر والفنون إعتراضاً أخلاقيًا. أما دافعه الثالث للهجوم على الفنون فيأتى من أن أفلاطون كان قد بنى نظريته على أساس فكرة المثل. فإذا كان العالم المادى من حولنا - كما يبدو من فكرة أهل الكهف التى أشرنا إليها سلفا - إنعكاس للمثال الأزلى، فإن أعهال الفن التي تصور هذا العالم المادى تعد إذن إنعكاسًا للإنعكاس. ومن ثم فهى تبعد عن الحقيقة ثلاث مرات. ويؤكد أفلاطون ويشدد على هذه النظرة. ولا يسترك بحسالا للتقليل من شأن رفضه القاطع للفنون، فليست هناك فائدة من التسلل عبر الثغرة المتمثلة في قول البعض أن أفلاطون إنما يرفض الفن التمثيلي فقط لا الفن بصفة المتمثلة في قول البعض أن أفلاطون إنما يرفض الفن التمثيلي فقط لا الفن بصفة

للوهلة الأولى يبدو رفض أفلاطون للفنون غير منطق، لأنه لا يوجد فن يقوم على عبرد المحاكاة ولا شيء سواها. إن إعتراض أفلاطون على فن الحاكاة يعود إلى الصورة المنطبعة فى ذهنه عن الأسلوب الأسطورى الذى إتخذه الفكر الإغريق لعدة قرون، فهو الأسلوب المتبع حتى القرن الخامس، لقد أثار هذا الأسلوب عواطف الإغريق أكثر بما ينبغى برأى أفلاطون. وحتى عندما بدأوا يفكرون بأسلوب رمزى أو فلسنى ظل تفكيرهم منخمسًا فى الأسطورة بكل صورها الجازية والشعرية التى عبروا بها عن حقائق غاية فى الأهمية والدقة، وهذا ما يدينه أفلاطون. فعسلما يكرس نفسه للبحث عن الحقيقة ويركز فكره فى عملية السعى إليها من خسلال يكرس نفسه للبحث عن الحقيقة ويركز فكره فى عملية السعى إليها من خسلال الديالكيتك، يجد المدخل الأسطورى عقبة فى طريقه نما إستلزم نقضه، وإنتصر افلاطون لفكره الرياضي على روحه الشاعرية.

ومع ذلك فمن الملاحظ أن أفلاطون قد إضطر لتقديم بعض التنازلات لصالح أسلوب التفكير الأسطورى الموروث والذى سبق أن رفضه. فهو نفسه يستخدم الأسطورة. وهنا لزام علينا أن نوضح ميل أفلاطون إلى التلوين والتنويع فى توظيف الأسطورة لتأييد أو تفنيد نقطة ما خيالية أو عاطفية. ثم نجده يحاول الوصول إلى نفس النتيجة بالتفكير العقلاني الصارم. وبعض هذه الأساطير بالنسبة له ليست مجرد قصص توضيحية تسرد على نحو مباشر وبسيط، لأنها في إطار عمله الفني إرتدت

ثوبًا جديدًا. مثال ذلك الأسطورة التي يرويها بروتاجوراس بمناسبة الحوار حول التطور الحضارى، فهو يعلل هذا التطور بتباين الأدوار التي لعبها كل من إبيميثيوس وبروميثيوس في بداية التاريخ البشرى. فمع أن بروميثيوس قد رسم خطة بمتازة إلا أنه ترك مهمة التنفيذ لأخيه الغبي إبيميثيوس الذي أفسد هذه الخطة بتصرفه الأخرق. من هنا يبدأ أول الخيط أو مكمن السر في نجلح وفشل البشر بين الحين والأخر. وفي محاورة «فايدروس» يشرح سقراط كيف تم إختراع حروف الأبجدية في مصر على يد الإله توت الذي يتحدث عنها ويصفها بأنها «أكسير الداكرة والحكة»، بينا هي لدى إله آخر هو تاموس غير مقبولة على أساس أنها سوف تصيب ذاكرة الإنسان بالكسل وتعلمه النسيان (١٢).

وفى محاورات (جورجياس) و (فايدون) و (الجمهورية) يستخدم أفلاطون ثلاثة أساطير تختلف فيا بينها في التفاصيل، ولكنها جميعـا تتصـل بمـوضوع الحشر والبعـث وثواب الأخيار وعقاب الأشرار في الحياة الأخرى. ولقد أولى أفلاطون هذه الأساطير عناية قد تفوق بقية أجزاء الحوار فخلع عليها من الإتقان والدقة بل والشاعرية الشيء الكثير. بيد أن جاذبيتها الأخاذة تعود بالأساس إلى خصوبة الخيال الذي يقبع وراء وصف أفلاطون لعالم ما بعد الموت ولاسياً في « الجمهورية »، عندما يقول إن روح إر الأرميني تركت جسدها وتخلصت منه لتلق ليس فقط الشواب - اللدي قد تناله أرواح أخرى - بل سر الإنبعاث من جديد، عندما تختار كل روح الشكل المادى الذي تود أن تلبسه لتعود مرة أخرى للحياة الدنيا (metapsychosis). فهنا يلجأ أفلاطون إلى الموروث الأسطوري الشائع - والذي ليس بالضرورة مرتبطا بآلهة الأوليمبوس - لكى يوضح فكرته عن تناسخ الأرواح. ولعله قد أفاد من تعاليم بيثاجوراس وإمبيدوكليس التي عرفها بنداروس وسيطرت على عبادات الأسرار في اليوسيس. ومن المقطوع به أن سقراط قد عرف هذه الافكار وآمن بها جلة -لا تفصيلا - أي إعتقد بأنها صادقة في مجموعها، وإن تحفيظ على بعض النقاط فيها. هذه المعتقدات الأسطورية نفسها هي التي يلتقطها أف لاطون ويصوغ منها فلسفته الكونية وكذا مفهومه عن التناسخ في كل من «فايدون» و «الجمهورية».

ومن الواضح أن وظيفة الأساطير هنا تتلخص في تأكيد النتائج التي لا يمكن

تثبيتها بالحوار وحده، تماما كما نفعل في حديثنا اليومي عندما نختم أقوالنا بالحكم والأمثال الشعبية. فعندما يصف أفلاطون عذاب الأشرار في الآخرة يبرهن مستبقا في ذلك دانتي ما أن هذا العذاب ليس مجرد العقباب المناسب والجنزاء الموفاق لما إقترفوا من ذنوب في دنياهم، بل هو جزء من طبيعتهم أي أنهم خلقوا للمعاناة التي لا يمكن فصلها عن أساليبهم الخبيثة في الحياة. فالأسطورة عند أفلاطون لا تصليح موضوعا للمعرفة ولا للجدل لأنه لا يمكن إقامة الدليل الحيى على وجودها، بل هي قصة تضم في ثوبها الخيالي الفضفاض حقيقة أساسية معينة. ويمكن سر إعتقاد الناس وإيمانهم العميق بأساطير العذاب والثواب في العالم الآخر ويمكن سر إعتقاد الناس وإيمانهم العميق بأساطير العذاب والثواب في العالم الآخر في أنها تشبع رغبة الناس الملحة في البقاء بعد الموت على نحو أو آخر ومها كانت صورة هذا البقاء.

صفوة القول إن الأساطير الأفلاطونية لا تقربنا فحسب من الشعر بـل هـى نفسها ضرب من الشعر، وقد يكون أفلاطون صادقا في طرده للشعراء من مدينته الفاضلة، بيد أنه لم يستطع التخلص من الشاعرية المسيطرة على روحه وفنه. تلك الشاعرية التي بدونها ما كان ليصل إلى نتائج حاسمة في محاوراته. قد تميل كفة الميزان لصالح الجانب الأخلاق في أدب وفلسفة أفلاطون، إلا أن التناقض بـين الفلسفة والشعر عنده ظل مسألة عويصة لم تحسم قط مع أنه قد يلجأ إلى الشعر أحيانا ليؤيد أو يفسر بعض القضايا الفلسفية، المهم أنه ظل للنهاية متأرجحا بين هذين الجانين في عبقريته.

وجنبا إلى جنب مع هذا التناقض الأفلاطوني بين الفلسفة والشعر تأتي مسألة أخرى لا تقل تعقيدا ونعني الحب. والحب الأفلاطوني لا ينحصر في علاقة الرجل بالمراة، بل يمتد ليشمل حب الرجل للرجل. ويبدو أن أفلاطون قد إتبع رأى أستاذه سقراط الذي فيا يرجح كان يميل إلى تأييد هذا النوع الثاني من الحبب وجدير بالتنوية أن مثل هذا الحب قد لا يبوء سوى بالإدانة إبان القرن الرابع، لا سيا إذا بلغ حد العلاقة الجسدية. بيد أن الأمر لم يكن كذلك إبان القرن المالها الخامس. إذ كان الناس ولا سيا في السوسط الأرستقراطي لا يتحرجون في

الحديث عنه صراحة. ومن ثم فإن إهتام أفلاطون به قد يكون متمشيا مع إتجاهه العام أى الحديث عن الماضى وإعادة تجسيده بهدف معالجة المساكل المعاصرة. وفي محاورق اليسيس الله و الخارميديس الله يخف أفلاطون حقيقة أن سقراط كان يميل إلى صحبة صغار الشبان، جميلي القسيات، بل كان ينجذب إنجذابا للحديث معهم ويشده إليهم شئى ما، وبالطبع نحن نستبعد أن يكون سقراط قد ذهب إلى أبعد من ذلك. ولزام علينا هنا أن ننوه إلى أنه في مجتمع كان الشبان فيه يمارسون التمرينات الرياضية عراة (من هنا إسم المكان نفسه جمناسيون Gymnasion أى الجمنازيوم ويعني حرفيا للكان الذي يتعرى فيه المرء) بعد أن يدلكوا أجسادهم بزيت الزيتون للم يكن أمرا إذا أو عجبا أن تشيع عبادة كهال وجمال الأجسام. وليس سقراط إذن فريدا في إظهار شغفه بجهال الشبان. وقد رأينا أن أريستوفانيس في مسرحية السحب اللهم أن كل ذلك الجدل واللغط كان كافيا لأن يدفع أفلاطون إلى معالجة المؤضوع بجدية وحزم. وعنده يتحول الميل السقراطي البسيط إلى نظام متكامل ومقان المؤضوع بجدية وحزم. وعنده يتحول الميل السقراطي البسيط إلى نظام متكامل ومقان يتربع على عرشه الحب الذي يغذى الروح ويخلدها. وهاذا ها مسوضوع محاورة والمادية الدادية الدادية المادية المادي المادية الماديدة المادية 
فحول وليمة حافلة تستمر حتى الفجر يتناقش خسة من الأصدقاء حول موضوع الحب، وفى وقت لاحق ينضم إليهم سقراط وألكيبياديس. وبعد أن يعرض كل منهم رأيه فى الحب تتوافر لدينا صورة متعددة الجوانب له. يبدأ فايدروس الشاب الجميل بالحديث فيربط بين الحب والشرف قائلا بأن الحب قسد يصل إلى حسد التضحية بالنفس كها حدث فى حالة ألكيستيس (الأسطورة مرة أخرى). ويفسرق باوسانياس بين نوعين من الحب أحدهما سماوى والاخر ذنيوى أو ترابى وهو شعبى شائع، إلا أن المتحدث نفسه يجبذ النوع الأول على إعتبار أنه الأرق. وبعد أن يطرح كل من أريكسياخوس وأريستوفانيس وأجاثون وجهات نظرهم يدخل سقراط ويحكى كيف أنه ذات مرة إلتق بديوتيا المرأة المقدسة (أو حرفيا التي كرمها الإله زيوس) في مانتينيا فعلمته أن يسمو فرق الجهال الجسدى إلى حب الجهال الخالد، بيوس بل أن يتطلع دوما إلى عالم الخلود. وعندئذ يندفع ألكيبياديس الخصور دفيا يبدوس

ويتحدث عن حبه لسقراط ويستمر الحديث حتى تبزغ أشعة الشمس فيذهب بعض الأصدقاء لينالوا قسطا من النوم بينا يعود سقراط إلى مجادلاته. وإذا كانت المأدبة» ترفض الأشكال الدنيا من الحب، فإنها تتوج الحب السامى بإعتباره مصدرا رئيسيا للإلهام وللفعل النبيل،

وتدور عاورة «فايدروس» في الريف حيث يتحاور سقراط وفايدروس في ظل شجرة على ضفة بجرى ما عن الحب والخطابة، ومع أن الحاورة تمزج الموضوعين بهارة فاثقة إلا أن التركيز ينصب على موضوع الحب، وهنا تتناول المناقشة جانبي الحب أى الحب السامى والحب السافل؛ ويعالج المتحاوران الجانب الأول في ضوء مقطوعة للخطيب ليسياس تتحدث عن الحب الرخيص الذي لا يجد سقراط صعوبة في رفضه وصولا إلى الحب الأسمى الذي يعتبره قوة خلاقة، ويقول سقراط إن الروح عربة يجرها حصانان أحدهما جامح لا يمكن السيطرة عليه، والاخر متأني يبحث عن أفضل الطرق وينتقي أسمى الأشياء، والروح قادرة على هذا الإتجاه الثاني ودليلها فيه هو الحب الذي إذا سارت وراءه وإتخلته قائدا ومرشدا دخلت العالم غير المرث أي دنيا الحقيقة. فالحب هو القوة التي تضع الروح على الطريق السليمة، وبدون الحب فإن السعى إلى حياة أفضل سيكون أصعب عا هو عليه الآن.

علينا إذن أن نقرأ محاورات أفلاطون كأعبال أدبية، فللك لن يعوقنا عن فهم آرائه الفلسفية بل سيزيدها وضوحا، وسنلاحظ أنه لا نظير لهذه المحاورات من حيث شفافية ورشاقة لغتها، وكذا تنوع أساليبها وسلاسة مسراها، وجدير بالذكر أن أفلاطون يمثل قمة النثر الأدبى فى أثينا، ولذلك حظى بكونه صاحب أفضل النصوص النثرية التى تدرس فى الجامعات الحديثة والمعاصرة، مثله فى ذلك مثل يوليوس قيصر بالنسبة للغة اللاتينية، الجمل فى محاورات أفلاطون متتابعة ومتموجة فى هدوء، وسائحة فى لين مهها كان الموضوع عويصا أو مبها، ومها عظمت إنجازات الفلاسفة السابقين على أفلاطون فى إيجاد الأداة اللغوية المناسبة للفلسفة فإن أفلاطون قد تفوق عليهم جميعا، لأنه توصل إلى لغة مدهشة تماما من حيث ملاءمتها التامة للحوار، وهى لغة لا تفتقر إلى الوضوح ويمكن إستيعابها بسهولة، مع أن أفلاطون يتعامل مع أفكار ليست بهذا الشيوع والذيوع، والغريب أنه كلها إزدادت أفكاره





شكل ٢٦ تمثال بريكليس وهو نسخة رومانية لأصل إغريقي من القرن الخامس ق. م التمثال محفوظ بالمتحف البريطاني

شكل ٢٧ تمثال سقراط الذي عثر عليه في الاسكندرية ويعود للقرن الرابع ق.م وهو محفوظ الآن بالمتحف البريطاني

تعقيدا إزدادت مفرداته تبسيطا، وكان يؤمن إيمانا راسخا ومن البداية أن الفكر الجورى يحتاج إلى ألفاظ شفافة متسقة الترتيب سلسلة الجريان، ولقد وصف أرسطو (شدرة ٧٣) لغة أفلاطون فقال إنها تقف في منتصف الطريق بين النثر والشعر. (١٤)

# ٤ - أرسطو باحثًا موسوعيًا

ارسطو هو أعظم تلاميذ أفلاطون ومنافسه الأوحد فى التربع على عرش الفلسفة وهو أشهر مفكر فى تاريخ الإنسانية. ولكنه من ناحية أخرى أقل من أستاذه أهمية في يتعلق بالنتاج الأدبى الإبداعي، وإن كان بحق مؤسس علم النقد الأدبى بسل صاحب أكبر تأثير من بين جميع أرباب التنظير للأدب عبر غتلف عصور التاريخ الإنساني والعالمي.

ولد ارسطو عام ٣٨٤ لأب يعمل طبيبا في ستاجيروس (التي تسنمي الآن ستاجيرا) في خالكيديكي بطراقيا، جاء إلى أثينا عام ٣٦٧ وتتلمذ على يد أفلاطون وبق عشرين عامًا يدرس في الأكاديمية. وبعد موت الأستاذ رحل أرسطو إلى ميسيا حيث عاش مع هيرمياس طاغية أتارنيوس الذي كان صديقًا لأفلاطون وتبادل معه الرسائل. عامله هيرمياس معاملة ودية للغاية وزوجه من بيثياس بنت أخيه أو أختـه وإبنته بالتبني. وبعد مقتل هيرمياس عـام ٣٤١/٣٤٢ ذهــب أرسبطو إلى مقــدونيا ليعيش في بلاط فيليب الثاني حيث كان والد أرسطو في الأصل طبيب الملك أمينتاس الثانى، المهم أن أرسطو شغل في قصر فيليب الثاني منصب معلم الأمير الصغير، الذي سيصبح فيا بعد القائد الأشهر الأسكندر الأكبر، وكان حينذاك يناهز الخامسة عشر. وفي عام ٣٣٤/٣٣٥ عاد أرسطو إلى أثينا وأسس مندرسته المسهاه بإسم معبد الإله أبوللون ليكيوس (Lykeios) أي الليكيون (Lykeion) ومن هنا جاء إسم الليسيه Lycce بالفرنسية). وكانت مدرسة الليكيون الأرسطية هذه على الأرجح تقع فيا بين صخرة ليكابيتوس وإليسوس (Ilissos). فق هذا المكان إستأجر أرسطو كممشى (peripatos) يتجولون فيه أثناء الدراسة، ومن ثم عرف أتباع أرسطو بالشائين (Peripatetikoi).

هنا في هذه المدرسة جمع أرسطو العديد من الخسطوطات وكون مسكتبة تعدد ألموذجا رائدا لكل المكتبات في العالم القديم من بعده، وضمت هذه المكتبة خرائط عديدة ومتحفا كبيرا ووسائل إيضلح غتلفة تستخدم في التسدريس، ويسروى أن الاسكندر الأكبر قد أهدى أستاذه أرسطو مبلغ غماغاتة تبالنت كمعونة تساعده على جمع وشراء هذه المقتنيات. ويقال كذلك إن هذا العاهل المقدوني قد أمر الصيادين في البر والبحر أن يحضروا إلى أرسطو كل ما يصادفهم من حيوانات يمكن أن تكون مادة علمية خام تفيد الفيلسوف العالم لكى يجرى عليها أبحاثه وتجاربه، ولقد قضى أرسطو الثمانية عشر سنة التالية لوصوله إلى أثينا في نشاط دؤوب معلما ومؤلفا. وبعد موت الاسكندر الأكبر ووصول الحزب الأثيني المعادى لمقدونيا إلى الحكم غادر أرسطو وتنقل الروايات القديمة صورة ملامح أرسطو فنراه أصلع، نحيل الساقين، ضيق المعينين، ألثغ اللسان، ولكنه بصفة عامة مهندم الهيئة، ويتميز بالميل إلى السخرية. وتنص الوصية التي تركها أرسطو على عدم بيع عبيده بيل تأمر باعتاق بعضهم وتنص الوصية التي تركها أرسطو على عدم بيع عبيده بيل تأمر باعتاق بعضهم عليد على على الله عليه القلب.

شملت مؤلفات أرسطو كل فروع الثقافة وغطت جميع ميادين العلم فيا عسدا الرياضيات والموسيق. تتراوح الأعمال المنسوبة إليه من ٤٠٠ إلى ١٠٠٠ مـؤلف. وبالطبع فإن هذه الأرقام تشمل أعمالا تنسب إليه خطأ، إذ لم تصلنا من مؤلفاته سوى ٤٧ كتابا. ومن الملاحظ أنها مؤلفات لم تكن معدة أصلا للنشر، بيد أنها أكثر صقلا وعمقا من أن تكون عجرد تسجيل لمحاضرات هـذا المعلم. وقـد تـكون ومذكرات (memoranda) دونت للطلبة الذين فاتتهم فرصة متابعة هذه المحاضرات. أي أنها مدونات قصد بها أن تحفظ بدقة ما لم يكن بالإمكان لأية ذاكرة بشرية أو حتى لملكرات طلابية أن تسعه.

وتظهر كتابات أرسطو إبتعادا مطردا عن تـأثير أفــلاطون الــطاغى فى بــاكورة إنتاجه. فأرسطو قد بدأ التأليف بتقليد أستاذه إذ كتب محاورات هو أيضا. وإن دل ذلك على شيء فإنما يدل على أن أية محاولة لرسم الخطوط العريضة لفكر أرسطو لابد وأن تبدأ من إرتباطه الأولى بأستاذه أفلاطون وإلتصاقه بجبادته وبروح الأكاديمية

التي تتلمذ فيها ردحا طويلا من الزمن. ولقد كان أرسطو «أبونيا» بكل معان الكلمة، أي بإهماماته الواسعة في ملاحظة وتتبع عالم المتغيرات. لقد أحس بأنه لا يستطيع أن يقتنع إقتناعا تاما بنظرية أفلاطون عن وجود المثل الأزلية المستقلة أو أن هذه المثل ثابتة لا تتغير - كما ظن خطأ أن أفلاطون قال بـذلك - كتفسـير مقبول لحقائق التغير والحركة في هذا الكون. أما عـن المرحلـة الأخـيرة في الفــكر الأفلاطون الذي حلت فيه الأرقام محل المثل كتفسير للوجود فلم يقبل بـ أرسطو أيضا، إذ إنه شغف بنظريات يودوكسوس وكالليبوس الفلكية. ولم يتحقق أرسطو من أن الرياضيات يمكن أن تكون أساسا للعلوم الطبيعية، حيث أن الدقة الرياضية تعتبر حجر الزاوية في مثل هذه العلوم. وكان أقصى نجاح حققه أرسطو في مجال: العلوم هو ما أنجزه في البيولوجيا أي علم الأحياء لأنه لا يعتمد -. على الأقبل في مراحل تطوره الأولى - على الرياضيات كثيرا. إذ إعتمد أرسطو في هذا الجال على الملاحظة الدقيقة والمنطق المجرد. وربما كان إتجاه أرسطو إلى البيولوجيا إيحاء أفلاطونيا لأن أحد تلاميذ الأكاديمية أي سبيوسيبوس قد أدلى بدلوه في هذا المضار. وعلى أية حال فإن المدرسة الأيونية هي بلا شك صاحبة التأثير الأكبر في هذا الجانب من الفكر الأرسطي.' إذ عرف عن أتباعها الشغف بمعرفة كل أنواع الـظواهر الـطبيعية. وفى الحقيقة لم يكن هناك شيء يستعصى على تطلعات أرسطو العلمية ومقدرته البحثية، صغر هذا الشيء أم كبر، فكل ما تقع عليه عيساه أو يسطرق إليه ذهسه يثير عنده شهية الدراسة والتمحيص. وهذا ما جعله يجمع مادة ضخمة عـن نـظم المدن الإغريقية وتاريخ المسرح بل وتاريخ الألعاب البيثية. (١٥)

وتمتاز عقلية أرسطو بخاصيتين بارزتين أولاهما عدم التطرف. فهو فى نظريته عن المعرفة ليس عقلانيا صرفا ولا تجريبيا بحتا، بل يعترف بدور كل الحواس وكذا المقدرة الذهنية فى إكتساب المعرفة. وبالنسبة للميتافيزيقيا لم يكن روحانيا خالصا ولا ماديا تماما، لأنه يعترف بمطالب كل من العقل والجسد كوجهين لعملة واحدة. وفي بجال الاخلاقيات لا يدافع أرسطو عن اللذة، ولا يهجزها زاهدا أو منفرا منها. أما فى السياسة فلا يمكن تصنيفه على أنه أرستقراطى أو ديموقراطى، لأنه يدافع عن حكم الطبقة الوسطى. وبالنسبة للخاصية الثانية التى تتميز بها عقلية أرسطو فهى

الدقة المتناهية والقدرة الباهرة على التصنيف العلمى، فإليه ندين نحن المحدثون - ضمن أشياء أخرى كثيرة - بتصنيف العلوم إلى نظرية وتطبيقية، وإلى هذه العقلية الأرسطية المنظمة تدين الفلسفة إبان تاريخها المتصل عبر كل العصور بالمصطلح الفلسفي الدقيق، فإننا بالفعل وإلى يومنا هذا عندما نتحدث أو نكتب في الفلسفة نستخدم المفردات الأرسطية مثل: العام والخاص، الكلي والجزئ، المقدمة والنتيجة، الموضوع والمحمول، الشكل والمضمون، الإحتال والواقع، وهلمجرا، وينطبق نفس الشيء على مجال النقد الأدبي فلازالت كتب النقاد المحدثين مليشة بالمصطلحات الأرسطية والتي في الواقع لاغني لنا عنها مثل: المحاكاة، الوحدة الدرامية العضوية، التطهير، وماإلى ذلك.

ولا يتسع الجال لأن نعالج بالتفصيل إسهام أرسطو في الأدب والنقد العالميين، ونكتني فقط بالإشارة إلى أن أهم الكتابات التي خلدت إسم هذا الفيلسوف في هذين الجالين هما كتاب «فن الشبعر» (Peri Poietikes) و «الخبطابة» (Peri Poietikes) المجالين هما كتاب «فن الشبعر» (Peri Poietikes) و «الخبطابة» (Peri Poietikes) المغروض أن يعالج فيه أرسطو إلى جانب التراجيديا والملحمة المسرح الكوميدي أيضا ولكن الجزء الخاص به فقد ولم يصل إلينا. أما ما جاء بالكتاب عن الملحمة فهو أيضا مقتضب، ومن ثم يسود الإتجاه إلى إعتبار كتاب «فن الشبعر» دراسة في التراجيديا بصفة أساسية. ويعد هذا الكتاب محق أكثر كتب أرسطو تأثيرا في الفكر العالمي لأنه النبع الأصلى الذي نهل منه كل من تلاه وسطر سطرا في بجال النقد الادبي أو التنظير للأدب بصفة عامة. وبالنسبة لكتاب «الخطابة» فهو يقدم تحليلا عن الناس، كما أنه يعالج موضوع الأسلوب واللغة. وعن هذا الكتاب يقول الدكتور الناس، كما أنه يعالج موضوع الأسلوب واللغة. وعن هذا الكتاب يقول الدكتور عبد الرحمن بدوى في مقدمة ترجمته له «على الرغم من مرور أكثر من ثلاثة وعشرين قرنًا على هذا الكتاب، فلا يزال حتى اليوم عمدة الباحثين في الخطابة والبلاغة، ولا نعلم في تاريخ الكتاب هذا الكتاب، فلا يزال حتى اليوم عمدة الباحثين في الخطابة والبلاغة، ولا نعلم في تاريخ الكتاب، فلا يزال حتى اليوم عمدة الباحثين في الخطابة والبلاغة، ولا نعلم في تاريخ الكتابة في هذين الفنين ما يفوقه حتى يوم الناس هذا» (١٠).

وفى الواقع لا يتسع المجال لتناول نظرية أرسطو فى الفن والأدب بصفة عامة والتراجيديا بصفة خاصة، ولا للتعرض للشروح المختلفة والتفسيرات المتباينة لهده



شكل ٢٨ تمثال أسكلبيوس إله الطب، وهو محقوظ الآن بمتحف أقيم إلى جوار مسرح إبيداوروس حيث عثر على بقايا معبد هذا الإله.

النظرية، ولا لرصد تأثيرات أرسطو في عالم النقد الأدبي ولا سيا النقد المسرحي منذ العصر الروماني ومرورا بالعصور الوسطى وعصر النهضة وإلى يومنا هذا. نترك كل ذلك للكتب المتخصصة في النقد الأدبي. ولكننا على أية حال نغتنم هذه الفرصة لكي نئبه الأذهان إلى نقطتين مهمتين. أولهما أننا لا يمكن أن نستوعب طبيعة الشعر الإغريق ووظيفته - ولا سيا التراجيديا - دون الرجوع إلى أرسطو وكتابه وفن الشعر». أما الحقيقة الثانية فهي أننا لا نقبل الإحتكام إلى أرسطو وحده في تقييمنا للتراجيديا الإغريقية. وبعبارة أخرى لا يصح أن نعتبر القواعد الأرسطية في الكتابة المدرعية أو تلك لأنها أغفلت أو أهملت قاعدة أرسطية ما. ذلك أن أرسطو قد عاش بعد إزدهار التراجيديا الإغريقية بحوالي قرن من الزمان، فقواعده قد جاءت عاش بعد إزدهار التراجيديا الإغريقية بحوالي قرن من الزمان، فقواعده قد جاءت في فترة لاحقة للتراجيديا إذن ولا يصح تطبيقها على الأخيرة بأثر وجعي أو بحرفية متزمتة. والأفضل أن ندرس التراجيديا الإغريقية من جميع جوانبها المختلفة وفي إطار عصرها وملابساته الفكرية والإجتاعية والسياسية، ثم نقبس من كتاب وفن الشعر، لأرسطو مايهدينا إلى فهم هذا الجانب الفني أو ذاك. (١٧)

# الفصال لث لي

#### علم التاريخ

#### ١ ـ من الأساطير إلى الحقائق

بصفة عامة تعنى كلمة «هيستوريا» (historia) في اللغة الإغريقية ـ وتكتب في اللهجة الأيونية هكذا ما المنه اللهجة الأيونية هكذا المعنى اللهجة الأيونية هكذا المعنى القديم في تسمية علم الأحياء به «البحث في السطبيعة» أو «التساريخ السطبيعي» وباللاتينية (historia naturalis)، وهي تسمية لا زالت تستخدم حتى يسومنا هسذا. وبالطبع كانت هناك محاولات بدائية مبكرة لكتابة تاريخ حولي محلي هنا وهناك في بلاد الإغريق. بيد أن فن كتابة التاريخ بلغة أدبية ودقة علمية لم يبدأ قبل القرن السادس وفي أيونيا.

ومن أوائل الأسماء التى نسمع عنها فى هذا الجبال كادموس بن بانديون مسن ميليتوس الذى ألف كتابا عن إستعار ميليتوس وأيسونيا بصفة عسامة. وهنساك فيريكيديس بن بابيس من سيرا (سيروس) الجزيرة التى تقع قرب ميلوس، وكان معاصرا للحكماء السبعة أى عاش فى بداية القرن السادس. قيل إنه كتب خسة أو شبعة أعيال سردية عن تناسل الألحة، فهى إذن أعيال أسطورية تعالج أصل وأنساب الألحة عا يشى بأن فيريكيديس كان يسير على درب هيسيودوس، وبعد ذلك تات مجموعة الكتاب المعروفين بإسم « اللوجوجرافيون » (Logographoi) وكانوا فى أغلبهم أيونيين أيضا. والمعلومات التى وصلتنا عنهم غير مباشرة، ومنها عرفنا أنهم يمثلون عاولة بدائية لتنظيم المادة الأسطورية أى الروايات المبعثرة شتاتا هنا وهناك. ولقد واصل هؤلاء الكتاب السير على منوال الموروث الملحمي التقليدي متبعين في نفس الوقت التصنيف والترثيب القائمين على التناسل والأنساب. ومسن أسماء مجمسوعة

الكتاب هؤلاء نذكر سكيلاكس من كارياندا واكوسيلاؤس من أرجوس وخارون من لامبساكوس وديونيسيوس من ميليتوس وهيكاتايوس من ميليتوس أيضا. وبما يروى أن الامبراطور الفارسي داريوس إستخدم سكيلاكس لإجراء أبحاث جغرافية معينة ربما إنتهت به إلى رسم خريطة (periplous) أو بالأحرى تصوير مسار رحلة بحرية إلى بلاد العرب.

ولنتوقف قليلا عند جهود هيكاتايوس المولود حوالي عالم ٥٢٥ فقد كان جغرافيا هو أيضا وحظى بشرف أن يستشهد به هيرودوتوس كشيرا. كان نشطا في السياسة فيها بين ٥٠٠ و٤٩٤ كوطني متمرد على الفرس وتدخلهم في الشئون الأيونية. كتب مؤلفين وبقيت لنا منها بعض الشذرات. فن كتابه «الأنساب» حاول أن يخص البشر بما سبق وإحتكره الآلهة عند هيسيودوس. أما في الكتاب الثاني دورة حول الأرض » (Periodos Ges) فقد أعطى وصفا جغرافيا لأجزاء من أوروبا وآسيا وأفريقيا مع بعض السمات التفصيلية لسكانها. ووصل به الإستطراد إلى أن تحدث عسن طرسوس في أسبانيا من جهة والهند من جهة أخرى. وكان من الطبيعي أن يفوز البحر المتوسط بالجزء الأكبر من الكتاب، ويعتبر هيكاتايوس مؤسس التاريخ لأنه وضع أمام جيله صورة للماضى السحيق وأيقبن أن الشموب ينبغم أن تسرى في إطارها الجغراف، ومع أنه تعرض لإنتقاد شديد من جانب خلفائه بسبب سوء تقديراته وعدم صواب أحكامه وكذا كثرة وطول أي حجم إستعاراته من الآخرين، فإن هذا لا ينفى أن هيكاتايوس كان واعيا بطبيعة المادة التي يتعامل معها. إذ يقول (شذرة ١) « وهذا الذي أسجله هنا هو ما سمعته يروى على لسان آخرين وإعتبرته حقيقيا. ذلك أن قصص الإغريق من الكثرة بحيث أنها لا تحصى وتثير الضحك، ولقد إنتقد هيكاتايوس «أنساب الآلهة» لهيسيودوس في مبؤلفه «عن الأبلطال» (Herologia شذرة ١٩) لأنه قد ورد فيها أن أيجيبتوس (مصر) هـ و الـذى أق إلى ارجوس بحثا غن بنات داناؤوس، والصحيح أن أبناءه هـم السذين فعلـوا ذلك وعددهم لا يمكن أن يصل إلى العشرين. ومن ثم فأنساب الآلهة تبدو مضحكة لامها تتحدث عن دخسين ١٠ وهو العدد السلى أخسل بسه أيسسخولوس ف « الستجيرات ». وظهرت بجموعة اخرى من الكتاب اللوجوجرافيين بعد الحروب الفارسية، ومنهم كسانتوس الليدى (من ليديا)، ولعله يكون أول أجنبى يستخدم اللغة الإغريقية فى كتاباته مستبقا بذلك الكثير من مؤلنى العصر الهيللينستى والرومانى. عاش ونشط كمؤلف فيا بين الستينات والعشرينات من القرن الخامس وهو مساحب المكتاب المفقود وتاريخ ليديا، أو حرفيا والليديات، (Lydika). وكتب فيريكيديس الأثينى مؤلفا باللهجة الأيونية عن الأنساب الأتيكية وإزدهر حوالى عام ٤٥٣/٤٥٤، وربحا يكون الكاتب المعروف بإسم فيريكيديس من ليروس هو نفس الكاتب السابق، وكتب هيلانيكوس الموتيليني قائمة بكاهنات هيرا في أرجوس وأخرى بالمنتصرين في كارنيا بإسبرطة. أما هيرودوروس من هيراكليا في بونطوس فقد كتب سيرة للبطل هرقل في مؤلف يتسم بالعقلانية، وهي نفس السمة التي صبغت روايته عن رحلة السفينة أرجو. وكتب السوفسطائي هيبياس من إيليس قائمة بالمنتصرين في الألعباب اللوايمية. وفي الجزء الغربي من العالم الإغريق عاش هيبيس في ريهيون وثياجينيس معاصر قبيز وغيرهما من الكتاب اللوجودرافيين.

وإذا كانت ملاحم هوميروس وماتلاها من ملاحم قد أدت وظيفة إحياء الماضي البعيد لأبناء العصر الحاضر إبان أيام هذا الشاعر، فبإنها أي هذه الملاحم كانت عثابة التاريخ الشعرى أو البدائ أو حتى الأسطورى المذى لا يهدف إلى رصد الوقائع والحقائق، بل يرمى أساسا إلى إمتاع الناس بإحياء ذكريات الماضي شبه الخيالية. ونحن نرى في كتابات مجموعة اللوجوجرافيين إستمرارا لهذا التراث الملحمي التقليدي مع الميل نحو إستبدال الشعر بالنثر وتنزايد عنصر الحقسائق على حساب الأساطر.

#### ٢ ـ هيرودوتوس أبو التاريخ

كان خطيب روما المفوه شيشرون صاحب الفضل في إطلاق لقب «أبو التاريخ» (pater historiae) على هيرودوتوس (١٨)، فإعتمدته سائر الأجيال من بعد ذلك وإلى يومنا هذا. عاش هيرودوتوس فيا بين عامى ٤٨٥ و ٤٢٨، أما مسقط رأسه فهى مدينة هاليكارناسوس على ساحل آسيا الصغرى التي لم يستقر فيها كثيرا لأنه كان كثير الترحال. سافر إلى كريميا على ساحل البحر الأسود، وإلى مصر عبر طريق فلسطين وصعد النيل حتى جنوب أسوان. كان من بين مؤسسي مستعمرة ثوريوى فلسطين وصعد النيل عتى جنوب أسوان. كان من بين مؤسسي مستعمرة ثوريوى بفس سنوات. ولكنه كان يعشق مدينة أثينا أكثر من غيرها فحصل على حقوق المواطنة فيها وعاش ردحا طويلا من الزمن هناك.

وإذا كنا قد حاولنا التعرف على طبيعة ملاحم هوميروس ووظيفتها من الأبيات الإستهلالية، فإنه يلزمنا أيضا أن نلق نظرة فاحصة على ما يقوله هيرودوتوس وهو يستهل تاريخه: «هذا تسجيل للبحث (أو التقصى historie) السذى قسام بسه هيرودوتوس من هاليكارناسوس لكى لا تنمحى أعمال النساس فى الماضى، وحسى لا تفقد حتى الخمجيد والتخليد الأعمال العظيمة والعجيبة التى قيام بها الإغريق أو الأجانب وقبل أى شئى آخر لماذا حارب كل منهم الآخر». فهدف هيرودوتوس الأساسى هو رصد العلاقات بين الإغريق والشعوب الأجنبية والتى إنتهت إلى قيام الحروب الفارسية عام ٩٠٤ ـ ٩٨٤. وهو يرى ضرورة وضع هذه الحروب فى إطارها المسحيح أى بدراسة الملابسات التى جعلت الإغريق يصلون إلى حالة الحرب مع الفرس. يبدأ هيرودوتوس تاريخه بالتهديد الليدى إبان القرن السابع، ويستمر فى وصف هزيمة ليديا على يد قورش وخليفتيه داريوس وقبيز، ثم يصل فى النهاية إلى اكسركسيس، ويبدى أبو التاريخ إههاما ملموسا بدراسة الفرس ويصف عالكهم التى هملت بابل ومصر وكيف أنهم حاولوا فتح سكيثيا، ثم يتحول إلى أفريقيا ليخبرنا

بهزيمة قبير هناك، ولكنه لا ينسى أن يعطى وصفا لسكان تلك المناطق. ويلاحظ أن هيرودوتوس في الأجزاء الأولى من كتابه يتعرض بين الحين والآخر للتاريخ الإغريق إبان القرن السابع والسادس، ولكنه ما أن يصل إلى صراع الفرس مع الأيونيين في آسيا الصغرى حتى يتساوى قدر العناية التى يوليها لكل طرف من أطراف هذا المراع، وفي الأجزاء الأخيرة من الكتاب يتحدث بالتفصيل عن المعارك والأحداث السياسية للحروب الفارسية، وهكذا فإن الأجزاء الأولى تمشل الخلفية الأسساسية للاحداث التى تجرى في الأجزاء الأخيرة، بيد أن هذه الخلفية مليشة بالإستطرادات التى تخرى إلى حد بعيد عن الموضوع السرئيسي، ومسرد ذلك أن المؤلف لا يملك وسيلة الحواشي التي يتمتع بها الكتاب في عصرنا الحاضر، ومن ثم كان عليه أن وسيلة الحواشي التي يتمتع بها الكتاب في عصرنا الحاضر، ومن ثم كان عليه أن فن رسسم يضع كل ما يريد توصيله من معلومات في المتن، يضاف إلى ذلك أن فن رسسم الخرائط لم يكن معروفا آنذاك، وكان على المؤرخ الخبير أن يستعيض عنها بما تسرسمه الكلهات من معان وصور.

وأهم من ذلك أن مفهوم هيرودوتوس للتاريخ أوسع بكثير من مجسرد رصد الاحداث السياسية أو الوقائع العسكرية. كان على يقين من أن الملابسات التي تحيط بالناس هي التي قد تدفعهم إلى هذا الاتجاه أو ذاك في الحياة، ومن ثم فيلا مفسر من دراسة هذه الملابسات بالتفصيل والمدقة كليا أمكن ذلك. كان يعرف أن هناك ثلاث قارات هي أوروبا وآسيا وأفريقيا، ولكنه تشكك في وجود الحيط المذي يحيط بالأرض كلها، ولم يؤمن بوجود الهيربوريين الذين قالت عنهم الأساطير أنهم يعيشون فيا وراء الرياح الشيالية (البورياس Boreas) حيث لا تطلع الشمس وتغيب إلا مرة واحدة في السنة، وربما يقع هذا المكان في المنطقة المحروفة الآن بياسم «سيبيريا» بالإتحاد السوفيتي. ويتحدث هيرودوتوس عن رحلات البحارة الفينيقيين حول ساحل أوريقيا. وأهم الظواهر التي لفتت نظره بصفة خاصة النيل وما يجلب من طمى غزير تكونت منه الدلتا، إذ ظن أبو التاريخ أن مصبات النيل ستنغلق ذات يوم عزير تكونت منه الدلتا، إذ ظن أبو التاريخ أن مصبات النيل ستنغلق ذات يوم بسبب غزارة هذا الطمي، وعندثذ ستولد مصر جديدة في البحر الأحمر وقد يقع بسبب غزارة هذا الطمي، وعندثذ ستولد مصر جديدة في البحر الأحمر وقد يقع دارت إبان الحروب, الفارسية.

والفائدة الكبرى التي جناها هيرودوتوس من رحلاته تتمثل في زيادة حماسه وفضوله لمعرفة السلالات، حتى أنه يعتبر بحق أول من وضع حجر الأساس في علم الأنثروبولوجيا أو بالتحديد الإثنولوجيا. وقد علل معظم الفروق بين الشعوب بالظروف الطبيعية، فهو القائل بأن وجوه الأثيوبيين مسودة بسبب وهج الشمس التي تقوى الجهاجم أيضا وتمنع الصلع(١١)! وبذل هيرودوتوس جهدا هائلا وناجحا في تصنيف الشعوب وفق صفاتهم الجسدية ولغاتهم وعباداتهم وطقروسهم وطرائق حياتهم. وفي كل مرة يضرب لنا الأمثلة المناسبة. فالاحظ مشلا أن بعض أهل الأصلية سكيثيا. ويدلل هيرودوتوس على دقته عندما يستعير بعض الكليات الأجنبية التي لا مقابل لها في اللغة الإغريقية. وحفظ لنا هيرودوتوس فيضا من القصص الطريفة مثل قصة الفرعون المصرى أبسمتيك الذي أراد أن يعسرف اللغة الأولى للبشر فعزل طفلين رضيعين بمجرد ولادتها. فكانت أول كلمة نطقا بها هي «بيكوس» (bekos) وهي من اللغة الفريجية وتعنى «الخبـز». وهـكذا حسم الملك هذه المشكلة العويصة! وإنشغل هيرودوتوس كثيرا بالطقوس الدينية لدى الفرس والمصريين والسكيثيين وغيرهم. وجذبه الحديث عن الطعام فلاحظ أن كل الشعوب دون إستثناء تتغذى على الحبوب أو الفواكه أو القرود أو القمل كها تفعل القبائل الرحل في أفريقيا والهند. ويحكى هيرودوتوس كل ذلك بالتفصيل وبإطمئنان لا يشوبه أي شعور بالإمتعاض الذي قد يصيب أي إغريقي آخر يسمع مثل هذه الأوصاف. وكأن هيرودوتوس يحاول أن يقنع جمهوره عندما يذكره بمقولة بنداروس أى أن العادة هي سيدة كل شيء. وهكذا يتضح لنا أن هذه المعلومات الأنثروبولوجية كانت هي أيضا مثل الجغرافيا خلفية ضرورية تستهدف التمهيد للأحداث المروية على الصعيد السياسي والحربي.

وفرضت مشكلة الحكم نفسها على هيرودوتوس لأنه بعد خلع الماجوسي عن العرش في فارس، تجادل المتآمرون حول نوع الحكم الذي سيقيمونه. فدافع أوتانيس عن الديموقراطية وحبذ ميجابيزوس الأوليجارخية، أما داريوس فتمسك بالأوتوقراطية أي حكم الفرد المستبد. وأيد الأربعة الباقون منهم هذا الانجاه الأخير فكانت له

السيادة. وبغض النظر عن مصداقية هذه المناقشة حول نظام الحكم فإن هيرودوتوس لم يقبل بنتيجتها لأنه كان من المعجبين المتحمسين للديموقراطية الأثينية حيث عزى إليها الفضل في إنتصار الإغريق الساحق على الفرس. وهذا لا يعنى مع ذلك أن هيرودوتوس يعتبر الطغاة أو الملوك المستبدين أشرارا بالضرورة. ومع أن هناك بعض العلماء الذين يشككون في حصول أبي التاريخ على حقوق المواطنة الأثينية فإنه على أية حال يتحدث بإسم أثينا في قمة عظمتها وأوج مجدها.

ما يشد الإنتباه في تاريخ هيرودوتوس أنه كان شاهد عيان لكثير مما يروى من أحداث، ولكنه أحيانا يتوسع في سرد ما سمعه من معلومات غير مباشرة أو تلك التي حصل عليها بالبحث والتقصى. وهو ليس كالمؤرخ العصرى يعتمد على وثائق مكتوبة وإن كان من المحتمل أنه قد حصل على بعض منهـا في مصر، غـير أنــه لم يكن يعرف لغة هذا البلد. ولذلك وقع هيرودوتوس ضحية المرشدين اللذين قادوه هنا وهناك في وادى النيل وراحوا يقصون عليه أخبارا لم تكن كلها صحيحة. ولم يزر هيرودوتوس فارس ويرجح أنه جمع معلوماته عن هذا البلد من الفسرس المذين قابلهم في مصر أو أي مكان آخر. وكل ذلك يلزمنا بأن لا ننسى حقيقة أن مصدر هبرودوتوس الرئيسي هو الروايات الشفوية المتناقلة. ويفهم من مؤلفه أنه تحادث مع أناس يمثلون ما لا يقل عن أربعين مدينة أو إقلمًا إغريقيًا من قررص إلى سيراكوساى (= سراقوصة) \_ وأكثر من ثلاثين بلدًا أجنبيًا شملت بلاد العرب وواحة سيوة والقوقاز وسكيثيا وفارس وقرطاجة... إلخ. وكان هيرودوتوس على وعبى تمام بأن كل ما يروى على مسامعه ليس قابلا للتصديق. ومع أن منهجه ليس علميا دقيقا كل الدقة، فإن المرء يحس بأن أبا التاريخ كان يرى ضرورة تبنى معيدار ما فأوجد لنفسه معاييره الخاصة. لقد قرر أن يسجل كل ما تقع عليه عيناه وتلتقطه أذناه بغض النظر عن مصداقية هذا أو ذاك بالنسبة له هو شخصيا. فشلا عندما إستدار الفينيقيون بسفنهم حول أفريقيا قالوا إن الشمس في نقطة ما من رحلتهم أشرقت عن يمينهم، وكان هذا بالطبع صحيحا. ولكن هيرودوتوس الذي لم يعرف كروية الأرض كذبهم، ومع ذلك سجل لنا ما زعم أنه الكذب وثبت الآن أنه صحيح. وهكذا أفدنا كثيرا من حياده العلمي هذا. وهو في كثير من الأحيان

يورد آراء الأطراف المتنازعة فى حياد تام. أمثلا أورد الرواية الأثينية القائلة بان الكورنثيين ولوا الأدبار هربا من معركة سلاميس الجيدة، ويضيف بأن أهل كورنشة ينفون ذلك نفيا قاطعا ويؤيدهم فى نفيهم هذا بقية الإغريق. (٢٠)

ومن الأهمية بمكان أن نتعرف على طبيعة العلاقة بين هيرودوتوس وجمهوره. من الأرجح أن أبا التاريخ كان يقرأ كتابه على جمهوره، وهذا يعني أنه أثناء التاليف كان يضع في إعتباره رد فعل هؤلاء المستمعين. وهنا ننوه إلى أن الأدب الإغريق بصفة عامة أدب سماعي، أي أنه يلتي أو ينشد أو يمثل على الناس أكثر بما يقرأ. ومنذ زمن سحيق كان الإغريق قد تعودوا على الإنصات للأعمال الأدبية وأبسطها القصص التي يلقيها محترفون في مكان عام وعلى جمهور مختلط التكوين. ولعل هذه المعادة كانت معروفة لدى شعوب أخرى قديمة لأن هيرودوتوس نفسه يحفظ لنا بعضا منها. مثل قصة الطست الذهبي الذي كان الملك أمازيس يفسل أقدامه ويتقيا ويتبول فيه أيضا هو وضيوفه فصنع منه تمثالا للإله فلما تزاحم الناس يتعبدون لهذا الخمثال قال لهم «إن أمرى كأمر هذا الطست»، أي أنه كان من قبل ذلك من عامة الشعب أما الآن فهو ملك وعليهم أن يعظموه. وبالفعل وافقوا على الخضوع له بعد أن كانوا لا يبجلونه ع(٢١). ومثل قصة الملك رمسيس الثالث (رامبسنينيوس) الذي ألق القبض على سارق خزائنه، فلما إكتشف مقدار البراعة التي بها تمـت عملية السرقة كافأ هذا اللص بأن زوجه إبنته على أساس أنه «أذكى الناس جميعًا ». ومن الواضح أن هيرودوتوس يستخدم مثل هذه القصص الـطريفة ليجـذب الناس إلى الإستاع إليه وهو يقرأ عليهم تاريخه، ولعل في ذلك ما يذكرنا بتناثير تقنية الإنشاد الملحمي على تكوين وبنية الملاحم.

وفى الواقع فإن هيرودوتوس كان لا يمكن أن يكون بمنأى عن التأثير الملحمى الذي لم ينجو من قبضته أى شاعر أو ناثر إغريق. ولا ننسى أن عم (أو خال) هيرودوتوس هو بانياسيس الشاعر الملحمى الذي تغنى بأعيال همرقل. وعلينا أن للاحظ كيف أن هيرودوتوس بدأ تاريخه بمداية ملحمية تمذكرنا «بالإلياذة» أى بمجموعة من الأحداث العرضية غير المترابطة فيا بينها عضويًا. ولكنه كلما تقدم وضع يده أكثر وأكثر على خيوط الربط الرفعة التي تنتهى إلى جمع كل الحقائق

والأحداث لتصب في مجرى واحد هو الحروب الفارسية. وهيرودوتوس مشل الشاعر الملحمي يلذ له بين الحين والحين أن يستطرد ليحكي لنا شيئًا ما وجد فيه ما يمتم مستمعيه أو لأى سبب آخر. المهم أن مواضع الإستطراد هذه لا تدخل في صلب الموضوع الرئيسي. وإذا كانت أية ملحمة تقوم على وجدود شخصيات قدوية مشيرة بشكل مبالغ فيه، فإننا لا غر على أية صفحة من صفحات تاريخ هميرودوتوس إلا وصادفتنا مثل هذه الشخصيات. ومما لا شك فيمه أن الشمخصيات الملكية الفارسية - مثل داريوس - هم من إبتداعه هو، بيد أنه لم يـرسم مـلامح هــذه الشخصيات وفق المفاهيم الإغريقية الشائعة عن الفرس، بل حسب ما تصور هو أن تكون عليه مثل هذه الشخصيات ذات النفوذ والسلطان. ولعل الأساطير الحلية قسد أمدت هيرودوتوس بما يعينه على رسم هناه الشمخصية أو تلك، مثمل شمخصية كليومينيس ملك إسبرطة الذى بعد حياة حافلة بالأعجاد فقد صوابه بسبب إدمان الشراب من خر صافية فمزق نفسه حتى الموت. ومثل شمخصية ملتياديس السذى بإرادته القوية هيمن على سير المعركة في ماراثون هيمنة كاملة، ولكنه بعدها وقع في الطيش وإنتهي به الأمر إلى النفي، ولاسيا بعد فشسله في الهجسوم على بساروس. ولا يعجب هيرودوتوس بشخصية ثيميستوكليس ولكنه يقدر فيه حسن التسدبير وبعمد النظر. ويتميز هيرودوتوس قبل أى شيء آخر بانسياب روايته التاريخية في سالاسة ومع فيض من التفاصيل وميل لتقديم المفاجآت ومعالجة الموضوعات المهمة في خطب تلقيها الشخصيات الرئيسية ولاسيا وهم بصدد إتخاذ قرارات حاسمة. وبكل ذلك ضرب هيرودوتوس مثلا راثعا في كيفية توظيف التقنية الملحمية لمسالح أغسراض التاريخ. وكما فعل هوميروس عندما تحدث عن الإغريق والمطرواديين في شيء من الحياد الملحمي، يتخذ هيرودوتوس نفس الموقف بالنسبة للإغريق والفرس فيحاول أن يكون موضوعيًا قدر طاقته. هذا برغم أن هدفه هدو سرد « الأفعدال العسظيمة والعجيبة » وهي عبارة تذكرنا بأخرى هومرية ونعني « أمجاد الرجال » (klea andron).

وتأثر هيرودوتوس كذلك بشعراء التراجيديا وفى مقدمتهم سوفوكليس صديقه اللى نظم له قصيدة لم تصلنا. ويظهر هذا التبأثير التراجيدي فى بدايات تساريخ هيرودوتوس، عندما يخبرنا كيف أن كرويسوس (قارون؟) ملك ليديا حاول تجنب

نبوءة تقول إن إبنه سوف يقتل بواسطة سلاح حديدي، فمنع إبنه من ممارسة أيـة واجبات أو حتى هوايات خوفًا عليه من الموت، حتى جاء رجل يـ دعى ادراسـتوس وطلب اللجوء عند الملك الذي بالفعل منحه رعايته. وإستطاع هذا الضيف أن يقنع الملك بالسياح لإبنه أن يذهب في رحلة لإصطياد خنزير وحشى بصحبته. ونجحا فعلا في قتل الخنزير ولكن أدراستوس قتل إبـن كرويسـوس بـطريق الخـطا فتحققت النبوءة. وتشي هذه القصة بأن هيرودوتوس يحاكي فيها تراجيدية ما شاهدها ف العروض المسرحية بأثينا أو غيرها. أما إذا أمعنا النظر في شخصية قبيز قائد الحملة الفارسية على مصر لوجدناه أقرب ما يكون إلى شخصية حفيده إكسركسيس قائد الحملة الفارسية على بلاد الإغريق وبطل مسرحية أيسمخولوس الخسالدة « الفرس » . فكل من قبير وحفيده تمتع بقوة عسكرية كبيرة قادته إلى شن الحروب على الشعوب المجاورة، وإذا كانت حملة قبيز على مصر قد أفلحت في إخضاع هذا البلد للسلطة الفارسية بعكس ما حدث لحملة إكسركيس على بلاد الإغريق إلا أن نهاية كل منهما جاءت مماثلة للأخرى وهمى نهاية كل جبار متغطرس. وكما علل أيسخولوس نهاية إكسركسيس المأساوية بالصلف والعجرفة أى جبريمة تخطى الحدود « الهيبريس » (hybris) ، فإن هيرودوتوس أيضا يعلل نهاية. قبير المفجعة بالغطرسة وتعدى الحدود فهو يرتكب أشنع الجرائم في حسق مصر والمصريسين ويسلخر مسن معبوداتهم الدينية ويحاول قتل عجلهم المقدس أبيس، بل إنه بدافع الصلف أيضا ارسل حملة على الواحات في قلب الصحراء المجهولة فهلكت. وبلغ بـ التجاوز إلى حد قتل الأخ والأخت. وعندما أسرف في الصلف والغرور ذهب عقله، وهكذا ينقل لنا كل من أيسخولوس وهيرودوتوس مضمونًا فكريًا متشابًها أحدهما عن طريق مسرحية تراجيدية بطلها إكسركسيس، والآخر برواية تاريخية بطلها قبيز (٢١).

على أننا نجد فى موقف هيرودوتوس من الديانة الإغريقية التقليدية ضربًا من الإزدواجية إن لم يكن التناقض. بيد أن هذا أمر لا ينفرد به هيرودوتوس، بل قد لا ينفرد به الفكر الديني الإغريق ككل إذا قارناه بمعتقدات الشعوب الأولى القديمة. وكان من الطبيعي إبان القرن الخامس أن تنعكس حركات النقد والتشكيك في اللاهوت التقليدي على الكتابات الأدبية شعرية كانت أم نشرية، وإن حاول

مؤلفوها الوصول إلى بعض الحلول التوفيقية. وغني عن التبيان أن التناقض في ديانة مثل الديانة الإغريقية أمر حتمى لأنها لا تقوم على كتاب مقدس أو معتمد ينبغى الإلتزام بنصه حوفيًا. فهذا يعني أن الباب مفتوح دائمًا ليس فقط للإجتهاد وإنما للإضافة أو الحذف أيضًا، ومن هنا جاءت التناقضات. وبصفة عسامة يقبسل هيرودوتوس بوجود آلهة الأوليمبوس التقليديين ويبجل معابدهم ويسراعي طقسوسهم . ولا يعترض على تقديسهم، ولم يحدث أن تساءل ذات مرة حول صحة نبسوءات دلغي، بل يبذِل جهدًا ملموسًا للإيحاء بأن هذه النبوءات حتى لو بدت في البداية . أنها غير صحيحة لا تلبث أن تثبت صحتها في نهاية المطاف. ويسرد حادثة هجوم الفرس على دلق وكيف تم ردهم على أعقابهم بعد أن خسروا السكثير بسسبب عواصف البرق وسقوط قطع الصخر من فوق جبل البرناسوس على رؤوس المهاجمين ما ألحق بهم هزيمة منكرة. ويتحدث هيرودوتوس كذلك عن ظهور الإله بان للشاب فيديبيديس الذي كان يجرى حاملًا أنباء الغزو الفارسي إلى إسبرطة. وكذا ظهور هيليني لإمرأة من إسبرطة. فمثل هذه الحكايات عن ظهور الآلهة والإلهات للناس هنا أو هناك كانت شائعة، وليس هناك ما يدعونا إلى القول بأن هيرودوتوس كان يشك في صحتها. ومع ذلك - وكما قال أحد النقاد - فإن المرء يحس حيسًا كأن أبا التاريخ يكتب للأطفال، ويحس حينا آخر وكأنه يكتب للفلاسفة. فإلى جانب تصديقه لبعض الأشياء التي قد تبدو لنا غير قابلة للتصديق، نجده في أحيان كشيرة يتهكم من الذين يصدقون أشياء أخرى، فهو يقبل من الأثينيين إيمانهم بوجود ثعبان مقدس يعيش فوق الأكروبوليس، ويسخر من حقيقة أنهم يقدمون فطيرة معسولة لــه كل شهر كما لو كان مخلوقًا يسعى ويحيا وياكل بالفعل. ولم يطعن هيرودوتوس في وجود آلهة المصريين القدامي، بل سلط الضوء على نقاط التشابه بينهم وبين آلهة الإغريق، وهو بذلك يعد رائد علم الديانات المقارنة. وبصفة عامة يمكن أن نقول عن فكر هيرودوتوس الديني إنه يمثل معتقدات الرجل العادى إبان القرن الخامس أى ذلك الذي كان يعتقد في الديانة التقليدية مع تعديل طفيف وتشذيب حفيف في هذا الجانب أو ذاك.

ومما يلفت النظر أن هيردوتوس يتحدث كثيرا عن حقد الألهــة أو حســدهم

(phthonos) لأفراد البشر الذين يحققون إنتصارات خارقة أو يتمتعون بقدرات فاثقة تتعدى حدود المعتاد. وهو يطبق هذه الفكرة على سيرة كل من كرويسوس ملك ليديا وبوليكراتيس طاغية ساموس. وحالة كرويسوس واضحة تماما ولا تحتاج إلى مزيد من التفسير، فهو أغنى بني البشر في عصره وإنتهت حياته بالهزيمة القاضية على يد قورش وكذا خلعه عن العرش ثم موته. كان كرويسوس كريًّا مع كهنة معبد دلني أثناء حياته، فلطالما أرسل لهم الهدايا الثمينة وكان حفيا بهم وبنبوءاتهم التي كانت هي نفسها - بسبب غموضها - قد ضللته وقادته للهلاك. أما بوليكراتيس فقد كان أكثر ذكاء ونشاطا، إذ جمع بين سلطان الطغاة الجبار وثسروة القراصنة وسطوتهم في البحار، علاوة على أنه كان راعية للفنون والإداب، وإنتهى بـ الأمر إلى أنه وقع ضحية الخداع فهزم شر هزيمة على يد الفرس. يبدى هيرودوتوس إهتاما زائدا بهاتين الشخصيتين، لأنها تجسدان فكرة حسد الآلمة التي يمكن تأويلها كفلسفة كونية أى كتفسير لنظام هذا الكون. إذ تقوم هذه الفكرة على أساس أن الخطة العامة للأشياء تستوجب ضرورة الحفاظ على التوازن والإنسجام اللذين لو تحسطم أحدهما أو كلاهما كان على الطبيعة نفسها أن تستعيد النظام المفقود بطريقة أو بأخرى. على أن هيرودوتوس يربط فكرة حسد الآلهة بحقيقة أن بعض الناس يركبهم الغرور وينقادون وراء نشوة النجلح فيقعـون في الحــظور أي تعــدي الحــدود أو « الهيبريس ». وهذه فكرة معروفة من أيام هوميروس وإستغلها في أشعاره كل من سولون وبنداروس لتحذير النبلاء من الجرى وراء الأشياء الرائدة عين الحيد أو التطرف في أي إتجاه، وتعنى هذه الفكرة من الناحية السيكولوجية أن بعض النجاح يقود إلى التكبر والصلف أو بكلمة واحدة العمى. ولقد طبق هيرودوتوس هذه الفكرة على الفرس بصفة عامة، وسبقه في ذلك أيسخولوس في مسرحية «الفرس» مركزا على شخصية إكسركسيس كها سلف أن ألحنا.

يدين إذن هيرودوتوس بالشيء الكثير للملحمة والتراجيديا، إلا أن الشكل الفني الذي إبتدعه لعمله التأريخي هو من بنات أفكاره، ونعني فن الرواية النثرية القائمة على أحداث وقعت بالفعل. كان يعتقد بأن التاريخ مرغوب فيه لذاته ولأن الحقيقة التي يقدمها للناس ضرورة لاغني عنها. ويتمتع أبو التاريخ بالسات الأساسية

والمتطلبات الجوهرية للمؤرخ الممتاز. وهو لا يقدم دروسا أخلاقية في السياسة ولكنه - مثل هوميروس وشعراء التراجيديا - ينشد إمتاع جمهوره وإفادته في آن واحد، ونجح في كليها. فهو كراوي للحكايات فنان من الدرجة الأولى، يعرف كيف يلون ف أسلوبه وينوع في نغمته ليقضى على الملل ويشد إنتباه مستمعيه أو قرائه. إنه مثلا يقدم لحديثه، عن أحد الملوك الفارسيين بقوله وأستياجيس كانت له بنت تدعى مانداني وحلم ذات مرة أنها جلبت المياه بكميات ضخمة للغاية حتى أنها فاضت في المدينة وغطت كل آسياء. وهناك محتال نصب نفسه ملكا على فارس مدعيا أنه سميرديس الذي كان قبير قد قتله. وإمتنع هذا الحتال عن الظهور في الأماكن العامة ولم يكشف أحد أمره سوى إحدى زوجاته، التي في جنح ظلام الليل إستطاعت أن تبين أن أذنه مقطوعة، أي أنه ليس سميرديس الحقيق زوجها الفعلي اللي تعرفه جيدا. وعندما أراد المتمرد الأيوق هيستيايوس - الهبوس في بالإط داريوس - أن يبعث برسالة سرية إلى إبن عمه أريستاجوراس، فإنه حلق رأس أحد عبيده ونقش الرسالة على جمجمته وترك الشعر ينمو حتى طال فأخفى الرسالة، وعندثد أرسله إلى ميليتوس أى لإبن عمه. ويتميز عالم الحكايات عنـ هـ يرودوتوس على الحكايات الهومرية بأنه لا يحصر نفسه في دائرة الأبطال بل يسم كل صنوف البشر، الأمسير الكبير، والعبد الحقير، الإغريق والأجنبي... الخ

ليس من الضرورى أن يكون هيرودوتوس قد إشترك في الحروب الفارسية ليكون وصفه لها صادقا وصحيحا، فوصفه للمعارك أكثر إقناعا من أية عاولة لإعادة صياغتها على يد المؤرخين المحدثين. إذ من المؤكد أنه قد عرف سياحة المعارك وتعرف على الرجال المشتركين فيها تعرفا شخصيا ومباشرا، ولقيد شيدته بعض أحداث هذه المعارك المتصلة بأناس يعرفهم ويعاشرهم، مثال ذلك حادثة كينيجيروس أحداث هذه المعارك المتصلة بأناس عرفهم ويعاشرهم، مثال ذلك حادثة كينيجيروس أخى أيسخولوس - الذى قطعت يداه عندما تشبث بإحدى السفن الفارسية الهارية ألى وهو يصف بالتفصيل ملابس وأسلحة جيش إكسركسيس، ويكتسب هذا الوصف جاذبية خاصة بسبب تعدد الجنسيات في الجيش الفارسي المذكور، المهم أن الوصف جاذبية خاصة بسبب تعدد الجنسيات في الجيش الفارسي المذكور، المهم أن الوصف عرايا يمارسون التدريبات الرياضية والعسكرية، ووجد آخرين يمشيطون الإسبرطيين عرايا يمارسون التدريبات الرياضية والعسكرية، ووجد آخرين يمشيطون

شعرهم ولم ينتبه احد منهم لوجود هذا الجاسوس الفارسى، ومشل هذه التفاصيل المثيرة للغاية من شانها أن تحفز السامع أو القارئ على المتابعة باستمرار، تماما كها يحدث عندما يصف هيرودوتوس السفن الإغريقية فى خليج سلاميس حيث أرسل القائد ثيميستوكليس جاسوسا يدعى سيكينوس فى قارب صوب الأسطول الفارسي ليشيع هناك بأن الإغريق على وشك الإنسحاب، وأفلحت الحيلة لأن الفرس تعجلوا الهجوم فكانت نهايتهم،

هيرودوتوس إذن كالفنان الدرامي يختار الحوادث التي تشد الإنتباه، ولكنه إلى جانب ذلك يضيف من عندياته تعليقات اتفوق في أهميتها الحدث الرئيسي نفسم أحيانا. فالملك الإسبرطي المنفي ديماراتوس يقول لإكسركسيس عن الإسبرطيين إنهم « احرار وحريتهم ليست بلا حدود، القانون سيدهم فبلا سلطان يعلس سلطانه، ما يخافونه بقلوبهم أكبر بكثير من خوف رعاياك منك (٢١) أ وينصب بسرياندروس طاغية كورنثه إبنه فيقول دمن الأفضل أن يحسمدك النساس لا أن يشفقوا عليك المراه عندما عرض داريوس على زوجة انتافيرنيس أن يعفو عن أحد أفراد أسرتها من القتل، فوجئ بأنها إختارت أخاها لازوجها أو أحد أبنائها قـائلة وقــد أتزوج زوجا آخر بإذن الإله، وقد يرزقني الإله بخلف يعوضني عن أبنال اللين أفقدهم الآن، ولكن لأن أبي وأمى قد فارقا الحياة فللا أمل عندى الآن في أن أعوض أخى هذا ١، وهما موقف وقول يذكرانا بشبيهين لمها في مسرحية سنوفوكليس « انتيجوني »(٢٦) حيث ضحت البطلة بسعادتها وروحها في سبيل دفن أخيها، ويعلق هيرودوتوس على ما رآه في مصر فيقول وإن المصريين بسلوكهم وعاداتهم قد ساروا على نقيض ما جرت به المهارسات المتبعة لدى كافة الشعوب، (٢٧). ولا يفوته أيضا التعليق على عادة الختان المصرية، إذ يقول إن المصريين يفضلون والنظافة على الوسامة ، (٢٨) ، أي يفضلون الطهارة الحقيقية على الشكل الجميل الذي قد يكون من الداخل قذرا. ومن أبلغ العبارات التي قيلت عن الزعيم الأثيني الأشهر ما ورد عند هیرودوتوس، اذ روی ما یلی: «ذات لیلة حلمت اجاریستی الحامل بانها وضعت أسدا، وبعد أيام قليلة ولدت طفلها الأمجد بربكليس (٢٩).

هكذا تمتع هيرودوتوس بشخصية الأديب المبدع والمفكر التفلسف، وتميز بعقلية



شكل ٢٩ نيكى (Nike) إلهة النصر الإغريقية كها تصورها الفنان القديم

الباحث المدقق. وجمع بين التقوى الدينية المتاسكة من جهة، والتفتح العاصم من التعصب والحافز على التعرف غلى الديانات الأجنبية في سعة صدر من جهة أخرى. : وبذلك يعد أبو التاريخ متفردا متميزا على بني قومه من الإغريق المتعصبين لثقافتهم وديانتهم على حساب تقديرهم لحضارات الأم الأخرى. أعجب هيرودوتوس بالفعل النبيل أيا كان مصدره، رجلا كان أم امرأة أجنبيا أم إغريقيا. أما فضوله لتحصيل المعرفة وفهم النظريات وجمع الحقائق والمعلومات فلا حدود له. تسحره القصسة الطريفة فلا يفلت من حبالها، ولا يعفينا منها ويحكيها لنا ونقع معه أسرى طرافتها وجاذبيتها. ولكنه لا يعمد قط إلى تضليلنا أو خداعنا، ولا يخطىء أخطاء شنيعة مع. أنه يتحدث عن شعوب لا يعرف لغاتها. كما أنه لا يخنى جهله ببعض الحقائق التي إستعصت عليه فلم يتمكن منها. ومع أن مؤلفه ملىء بالإستطرادات والتفصيلات . إلا أنه يتمتع بوحدة ما، لأنه غالبا ما يعود من دروب الإستطراد إلى الموضوع الرئيسي أى الصراع بين الشرق والغرب، بعد أن يكون هذا الموضوع نفسه قد إزداد ثراء وعمقا. ومن البدهي أن الوحدة المطلوبة في كتاب تأريخي ليست كالوحدة المطلوبة في مؤلف درامي، ومن ثم فإنه في ضوء هذا المعيار يمكن تفهم الوحدة العامة لتاريخ هيرودوتوس رغم طول إستطراداته وغزارة تفصيلاته. وعلى أيـة حـال فلقد تفاوت الحكم على هيرودوتوس بداية من إعتباره أبا الأكاذيب (٢٠)، إلى الإعتراف به خالقا لعلم التاريخ الذي قتله ثوكيديديس (٣١) ا وإلى وضعه جنبا إلى . جنب مع شكسبير من حيث الإهتام بالجانب الإنسان في التاريخ. (٣٢)

#### ٣ ـ ثوكيديديس مؤسس علم التاريخ

ينتمى ثوكيديديس (٤٥٥ - ٤٠٠ تقريبا) إلى الجيل التالى له يرودوتوس مباشرة وهو الجيل الذى شاهد أكبر التغيرات فى التاريخ الإغريق كله. ولا نعرف ما إذا كان ثوكيديديس قد إلتق بهيرودوتوس إبان إقامة الأخير فى أثينا أم لا، بل مسن العسير علينا أن نتصور مثل هذا اللقاء، وإذا كان هيرودوتوس قد شاهد إنتصارات الإغريق الباهرة على الغرس ووصف تأتق نجم الزعامة الاثينية، فإن ثوكيديديس قد تشيع بأفكار بريكليس وعاش فى وهج العصر اللهبي لاثينا. ولكنه أيضا عاصر فترة تأكل أثينا من الداخل بسبب الدياجوجيين وشاهد سقوطها فى النهاية على يسد غريتها إسبرطة عام ٤٠٤. إنحدر ثوكيديديس من أمرة نبيلة تمتلك المناجم فى طراقيا وهو على صلة قربى بالزعم ميلتياديس، وعندما إندلعت الحروب البلوبونيسية عام ٤٣١ إشترك فيها ثوكيديديس حتى أنه قد أصيت بالطاعون الذى تفشى إبان بداية هذه الحروب، أى فيا بين عامى ٣٣٠ و ٤٢٧. وفى عام ٤٣٤ كان على رأس حامية مكونة من مجموعة سفن ترابط فى طراقيا ولكنه فشل فى أن يصل إلى أمفيبوليس فى الوقت المناسب، فسقطت هذه المدينة فى يعد القائد الإسسبرطى براسيداس، ولذلك نفى ثوكيديديس من أثينا التى لم يعد إليها إلا بعد عشرين عاما أى بعد أن وضعت الحرب أوزارها، بيد أنه لم يلبث أن مات بعد سنوات قليلة.

وإذا كنا قد إستطعنا أن نتفهم طبيعة تاريخ هيرودوتوس من الفقرة الإستهلالية فيه فعلينا أن نلق نظرة سريعة على إستهلال ثوكيديديس لتاريخه، إذ يقول «لقد بدأت تاريخي مع بداية الحرب نفسها لإعتقادى بأنها ستكون حربا طويلة جديرة بالتسجيل أكثر من أية حرب أخرى وقعت حتى الآن». وهذا التقييم المبدل يقوم على حقيقة مؤكدة وينبع من عقلية رجل يتمتع ببعد نظر ووضوح في الرؤية. أما الحقيقة المؤكدة والظاهرة فتتمثل في أن جميع المدن الإغريقية ولأول مرة في التاريخ تنقسم هيا بينها إلى قسمين متصارعين متناحرين، بل إن هذه الحرب قد إمتدت

لتشمل اطرافًا اجنبية اخرى تورطت فيها، ويتمثل بعد النظر ووضوح الرؤية فى تقييم ثوكيديديس المبدق فى أن هذه الحرب السطويلة بالفعل أنهكت كل السدويلات الإغريقية، بحيث لم تعد إحداها قط إلى سابق عهدها وما كانت عليه فى عصرها اللهمي المنصرم، وهذا تشخيص صحيح يصدق بصفة خاصة على بطلتي النزاع فى الحرب البلوبونيسية أى مدينتي أثينا وإسبرطة، فبعد عام ٤٠٤ تشلاشي بعض العلامات البارزة والمميزة للعقلية الإغريقية مثل الثقة المتناهية فى حضارتهم، التي جاءت أحيانا على حساب نظرتهم للشعوب الأخرى، وكذا ضعفت لديهم روح الشجاعة والإقدام التي جعلتهم يعتقدون بأن لاشيء بعيد المنال أو عسير التحقيق بالنسبة للبشر، وقضت الحروب البلوبونيسية أيضا على وجهة النظر الستي سادت الإغريق فها مضى وفحواهاأنهم هم أصحاب رسالة تربوية وتثقيفية بين بني البشر كافة! ومن ثم فإن تقيم ثوكيديديس المبدئ لأهمية تناول هذه الحرب لا على أساس المحفارة الإغريقية التي ستتبل مسارا جديدا بعدها، مثل هذا التقيم يم عن فطنة الملويخ المدقق الذي التبت الأحداث صحة تقييمه،

ومنذ البداية حدد ثوكيديديس ثلاثة إتجاهات رئيسية لتاريخه، أولها هو أن هذه الحرب قد نشبت بين حلفين إغريقيين وهو يحصر نفسه فى إطارها، وثانيها أنه لن يحفل بالحقائق التى لا يمكن أن يتحقق منها هو بنفسه على نحو أو آخر، والإتجاه الثالث هو أنه يرى ضرورة الإلتزام بالترتيب الزمنى للأحداث وهو يصوغ تاريخه، ويستدرك بالقول إن هذا أمر صعب التنفيذ، ويعدنا ثوكيديديس بأنه سيبذل أقصى ما فى وسعه لإدراكه أن مؤلفه هذا ويؤلف لينضم إلى مقتنيات الخلود لا لجرد أن ينال جائزة مؤقتة ». (٣٣) وإذا وضعنا هذه الإتجاهات الثلاث جنبا إلى جنب وجدناها معا تجسد جوهر الحركة الثقافية والعلمية بل والفلسفية إبان القرن الخامس الأثيني، وهذا ما سنحاول توضيحه فى السطور التالية. فثوكيديديس كمؤرخ لا يعتمد مشل هيرودوتوس على الحكايات الشعبية الشائعة أو الروايات السائرة، ولا تسأسره الشخصيات الملحمية أو الأحداث التراجيدية بقدر ما يخضع للروح العلمية المميزة المشخصيات الملحمية أو الأحداث التراجيدية بقدر ما يخضع للروح العلمية المميزة الخيله. إنه كفلاسفة وعلماء عصره يؤمن بأن الهدف الأسمى هو الحقيقة المجردة التى

ينبغى أن لا يدخر المرء وسعا ولا جهدا فى السعى إليها. وتختلف رؤية ثوكيديديس للتاريخ عن رؤية هيرودوتوس، إذ لا تدخل الأنثروبولوجيا فى إطارها كما لا يلجأ إلى الجغرافيا لشرح المعارك، بل إنه أخطأ فى بعض المعلومات الجغرافية اليسيرة التى أوردها، مثال ذلك تقديره لمساحة جزيرة سفاكتيريا التى دارت فيها معركة مهمة بين اثنينا وإسبرطة عام ٤٢٥. ومن العلوم الأثينية المزدهرة آنذاك وتأثر بها ثوكيديديس نذكر بصفة خاصة السياسة والطب.

وهنا علينا أن لا نبسى أن ثوكيديديس عاصر هيبوكراتيس (أبوقراط) من كوس (٤٦٩ ـ ٣٩٩) والذي يلقب بأبي الطب منذ أن أسس مدرسة كبيرة لهذا العلم وإتبع مناهج مستحدثة لم يسبقه إليها أحد. ومن هذه المدرسة تعلم شوكيديديس كيفية تشريح العالم السياسي، أي أنه لا يفهم الكلي العام مالم يفتته أولا إلى جزئيات صغيرة وهذا ما يفيدنا فيه علم التشريح البطبي. وإذا كان هيبوكراتيس قد أصر في علاجه للأمراض على ضرورة ملاحظة الأعراض بدقة وتصنيفها ثم مقارنتها بالحالات الأخرى وصولا إلى التشخيص (diagnosis) الذي على هديه يمكن تسطبيق نسظام صحيح للعلاج. فإن هذا المنهج العلمى السلم نجده ماثلا أمامنا في معالجة ثوكيديديس لموضوع الوباء على سبيل المثال. إنه يسجل لنا أعراضه المتفشية في أثينا مع ملاحظة أنه فريد من نوعه ومن ثم فمن المحال عـلاجه ولا حـتى تعليلـه. ولأن ثوكيديديس كاتب سياسي بالدرجة الأولى فإنه يسلط الضوء على نتسائج السوباء السيكولوجية وعلى عبثية النبؤات والصلوات الهادفة إلى تجنبه. وهمو يقرن تفشى الوباء بالأمراض السياسية المتفشية في المجتمع الأثيني من ناحية وفيا بين الدويلات الإغريقية من ناحية أخرى، إذ يقول «ولكي تتناسب الكلمات مع التغير السواقع في الأحداث كان علينا أن نغير معانيها المعتادة والمألوفة. فما كان من قبل يوصف عادة بأنه طائش وفيه تجاوز صار الآن هو بعينه ما يسمى الشجاعة المتوقعة من جانب عضو ما في أي حزب. وأصبح التريث الحذر والإحتياط للمستقبل يعنى الجين والتخاذل. أما فكرة الإعتدال فتستخدم كستار يخفي وراءه رجلا ما بلا رجولة. أما إذا حاولت أن تتفهم أية مسألة من كل جوانبها فهذا يعنى الآن أنك أصبحت رجلا لا تصلح لشيّ. الحماس المتطرف هو الآن سمة الرجل بالمعنى الكامل للكلمة، كها أن التآمر والانقضاض من وراء الظهر على العدو صارت أمورا مشروعة بدعوى الدفاع عن النفس ٤. هذا إذن تشخيص دقيق للحالة المرضية التي وقعت فيها الحضارة الإغريقية كمأزق يشبه تماما الوباء الذي إجتاح أثينا. وفي كل من الحالتين بقدم ثوكيديديس تشخيصه المفصل ويترك باب الحلول والعلاج مفتوحا.

يسجل ثوكيديديس الأحداث من وجهة نظر سياسية محددة وفي ذلك يتفوق عليه هيرودوتوس الأوسع أفقا، وإن كان الأول أكثر دقة في البحث والتمحيص. ويظهر ثوكيديديس إعجابا خاصا بالذكاء الإنساني فيصف ثيميستوكليس بأنه الرجل الذي يفعل الأشياء المناسبة في الوقت المناسب، وكليون عنده لا تنقصه الشجاعة فهو الذي جعل الأثينيين يهزمون إسبرطة في سفاكتيريا ويأسرون الكثير من جنودها. ولكنه أى كليون لا ينجو من إنتقاد ثوكيديديس الذى يلصق به صفة الغلظة وسوء التقدير. وهناك قدر من السخرية في حديث ثوكيديديس عن نيكياس المسئول الأول عن فشل الحملة الصقلية حيث أسر في سيراكوساى (سراقوصة) وقتل هناك، يقول عنه ﴿ إِنه بِين رجال الإغريق في زماني أقل من يستحق مثل هـذه النهاية البائسة، لأنه كان قد كرس حياته كلها في دراسة ومارسة الفضيلة (٢٤). ويقرن بعض الدارسين المؤرخ الإغريق ثوكيديديس بكاتب إيطالي من عصر النهضة مارس تأثيرا كبيرا في عالم الفكر والسياسة ونعني ماكيافيللي. ولقد إعتقد كل منهما بأن أهم صفة يتحلى بها السياسي هي الحكمة العملية. وإذا كان ماكيافيللي قد توصل إلى النتيجة المهمة وفحواها أن رجل الدولة قد يضطر بين الحين والحين إلى إتيان أفعال تتنافى مع الأخلاق والإنسانية والدين فهل سبقه لوكيديديس إلى هذا المبدأ أي «الغاية تبرر الوسيلة » ؟

من الواضح أن ثوكيديديس لا يهمل الجانب الأخلاق، إذ نجده حريصا كل الحرص على إستخلاص أية دروس مستفادة من أحداث التاريخ، وإن كان يترك هذه المهمة للشخصيات الرئيسية في كتابه ولا سيا عندما يلقون خطبهم. ولا يدعو ثوكيديديس إلى تطبيق مبدأ دالحق في القوة، بل يؤكد على ميزات التجلى بالأمانة والثقة للذين ينغمسون في الحياة العامة. ويمتلح بريكليس لتمتعه بهاتين الصفتين وينتقد كليون لإفتقاره إليها. ومع أن ثوكيديديس لا يومن بالخزعبلات مشل

هيرودوتوس إلا أنه متدين. وهو لا يرجع كل شي للحظ كها قد يفعل الكثيرون من الإغريق. فالحظ أو القدر عند ثوكيديديس ليس تدخلا خارجيا تفرضه قـوى فـوق مستوى البشر والطبيعة، إنه فقط الشيّ الذي لا يمكن أن نبراه أو نلمسه أو نتنبها به. وفي ذلك يتبع ثوكيديديس أسلوب التحليل العلمي المتمثل في مقولة ديموكريتوس دالحظ وهم خلقه البشر ليبرروا به عجزهم العقلي، (شذرة ١١٩). ولذلك لا نجل عند ثوكيديديس أية كلمة تشى بإيماته القوى بالقدرية أو فكرة الإنتقام الإلهى. إنه يرى أن مصير البشر تقرره أسباب طبيعية وفي مقلعتها قرارات البشر انفسهم. وحتى الطاعون الذي إجتاح أثينا، وكان يمكن إعتباره ضربة من ضربات الحيظ العياثر، يفسره توكيديديس بأنه قصور في بعد النظر أو غموض في الرؤية. والبلافت للنظر أنه يدين إنكماش العقيدة الدينية وتدهور الأخلاقيات اللذين واكبا هذا المطاعون وأديا في النهاية إلى حدوث الإنشقاق الداخلي. وبالنسبة لهذا الإنشقاق الداخلي فهو أى توكيديديس يدينه أيضا بإعتباره السبب الرئيسي لضعف الدولة وعجزها عسن مواجهة الأخطار الخارجية. ومع ذلك فإن ثوكيديديس يدعو إلى أن تكون الدولة قوية ولو على حساب بعض الإعتبارات الأخلاقية. ومن ثم فن معالجته للحملة الصقلية المشئومة لا يعترض بكلمة واحدة على مبدأ أن تهاجم أثينا إحدى المدن الأمنة رغم أنها لم تقترف ذنباء كل ما يحوز إنتباه ثوكيديديس في هذه الحملة هو سوء تخطيطها وتدبيرها.

يريد ثوكيديديس ـ ولا يخنى ذلك ـ أن تكون أثينا قوية باية طريقة وأن تحكم اللنيا لو إستطاعت ومها كان النمن، ومرجع هذا الإصرار ليس هو أن هذه المدينة هي وطنه ومسقط رأسه فحسب، بل لأنها تمثل وتجسد المثل الأعلى الذي يحمل به ويتطلع إليه ويربطه بشخص بريكليس نفسه. ولقد وضع على لسان هذا السزعيم الأشهر ثلاثة خطب من المحتمل أن تكون ـ كيا وردت عند ثوكيديديس ـ بجرد إعادة صياغة لما قاله بريكليس فعلا وهو يخطب في الأثينيسين، وتعالج الخيطبة الأولى موضوع إدارة شئون الحرب، ويوافق المؤرخ على كل ماجاء في هذه الخيطبة وينتقد معارضي بريكليس، والخطبة الثانية هي أشهر الخطب الثلاث فهي الخيطبة الجنائزية معارضي بريكليس، والخطبة الثانية هي أشهر الخطب الثلاث فهي الخيطبة الجنائزية التي يؤرخها ثوكيديديس بالشتاء الأول لإندلاع الحرب، فهذا هو الوقت المناسب

الذي يذكر فيه بريكليس مواطنيه بالأهداف التي يحاربون من أجلها. وفي هذه الخطبة يرسم هذا الزعيم صورة مثالية لأثينا تلك المدينة التي ـ برأى ثـوكيديديس القريب من رأى فرجيليوس (٢٥٠) بالنسبة لروما ـ خلقت التحكم العمالم وتسوسه. وفي الخطبة الثالثة يدافع بريكليس عن سياسته ضد منتقديه، ويقول إن على مواطنيه أن يستعدوا لمواجهة المخاطر مهما كانت دون أن يضحوا بالمجادهم، ويصف مسن إمبراطوريتها تعنى الطغيان. ويقول أن من تجشموا مستولية حكم الأخرين يجلبون على أنفسهم الكراهية والبغضاء من قبل الشعوب التي يحكمونها. بيد أنه إذا كان عليهم أن يحققوا أهدافا عظيمة . كما هو حال الأثينيين . فعليهم أن يتحملوا هذا العب، المؤقت من الحسد والكراهية. فالكراهية لن تدوم طويلا والحسد سيزول، لأن روعة الحاضر هي المجد بالنسبة للمستقبل وهو الباق في ذاكرة الأجيال والتاريخ. على الأثينيين إذن أن يحرسوا هذا المجد للمستقبل وأن لا يفعلوا شيئا مشينا. هذا ما يقوله بريكليس، وقد يكون معبرا في ذلك عن رأى توكيديديس نفسه الـذي عاش ليتحقق من فشل سياسة هذا الزعم الأثيني. ولكن ثـوكيديديس يسرى أن سياسته كانت صحيحة، وأن الفشل يعود إلى أخطاء في حسابات الناس اللهين لم يستوعبوا هذه السياسة أو لم يرتفعوا إلى مستواها.

يركز ثوكيديديس جل إهتامه على هدفه الرئيسى وهذا ما جعله يغفل أمورا كثيرة ظنها غير ذات موضوع. فهو مثلا لم يحدثنا عن الأحزاب فى أثينا، ولا عن الحياة الثقافية والفكرية فى هذه المدينة (فعل ذلك مرة واحدة)، ولم يتطرق إلى الجناب الاجتاعي والاقتصادي لعصره. ولعل هذا المنهج الصارم الذي إلى ترمه ثوكيديديس هو المسئول عن كونه أقل من هيرودوتوس مخزونا فيا يتعلق بالمعلومات التي نريد نحن المحدثون معرفتها. بيد أن فضول ثوكيديديس دفعه أحيانا لتخطي حدود منهجه الصارم. وفي هذا الصدد نشير إلى إستطرادين مهمين وردا عنده، يعالج في أحدهما بداية الحضارة الإغريقية، ويتناول في الثاني تاريخ الإغريق فيا بين نهاية الحروب الفارسية وبداية الحرب البلوبونيسية. وفي الإستطراد الأول نجده يقبل بالحكايات الأسطورية القديمة عن الحرب البلوبونيسية، وإن كان يخضعها لشي مسن

المنهجية العلمية المستحدثة في ضوء ما تم العثور عليه آنذاك من أثار. وهدفه في هذا الإستطراد هو توضيح أن الإغريق بدأوا بداية متواضعة، ومن ثم فإن الحرب البلوبونيسية تكتسب أهمية قصوى لأنها أكبر من كل الحروب السابقة، وفي الإستطراد الثاني يعطى لنا ثوكيديديس موجزا لتاريخ الخمسين عاما قبيل إندلاع حسرب البلوبونيسوس، وهو بذلك يحلل بذور العداوة بين بطلتي هذه الحسرب أي أثينا وإسبرطة والتي تتلخص في تزايد قوة الأولى وغيرة الثانية منها وكذا التناقض بين نظام الحياة في المدينتين، ولعل هذين الإستطرادين يظهران بما لا يدع مجالا للشك أن ثوكيديديس كان يضع كل حادثة تاريخية في سياقها العام المتصل بجذور الماضي.

ونعود لنقف قليلا عند الخطب التي أوردها ثوكيديديس في تاريخه، فنلاحظ أنه حاول الاحتفاظ بالروح العامة للكلمات الفعلية التي فاه بها الخطباء، وإن كان قد أعاد صياغة أجزاء منها ليجعلها أكثر تعبيرا وملاءمة للسياق التاريخي. إنها إذن بمثابة تسجيل للوقائع والحقائق ولكنها تحوى تعليقا داخليا من قبل المؤرخ نفسه. وأحيانا يورد ثوكيديديس بعض الكلام المنقول بنصه الحرف، فقبل إندلاع الحرب قال أهل كورنثة عن الأثينين «إنهم بطبعهم لا يستطيعون أن يتركوا أنفسهم أو غيرهم للعيش في هدوء (٢٦) ، ويقول بريكليس «أخشى ما أخشاه ليس خمطة العمدو الإستراتيجية وإنما أخطاءنا نحن (٢٧٠) عن وعندما فقد نيكياس كل أمل في النصر عند مهاجمته سيراكوساى يقول لجنوده (إنهم الرجال الذين يصنعون المدينة، لا الأسوار، ولا السفن الخالية من الرجال بداخلها (٢٨٠ ». ومن الملاحظ أن مثل هذه الكلمات المنقولة تعكس شخصية قائلها وترسم موقفا دراميا وتوجز حقائق الحالة الراهنة. بيد أن توكيديديس يضيف أحيانا من عنده الكثير إلى مثل هذه الأحاديث المنقولة. فمثلا الحوار بين الأثينيين وأهل ميلوس قبل تدمير جزيرتهم لا يمكن تصور أنه قـد دار فعلا أو على الأقل بالصورة التي يوردها ثوكيديديس، ففيه الكثير من التقنية الخطابية الشائعة في عصره. وهذا عين ما حدث عندما أرسل الكورنثيون وفدا يجذر إسبرطة من خطط أثينا بالهجوم عليها فتصادف وجود وفد أثيني هناك تكفل بالرد على هذه المزاعم. وكان من رأى الملك الإسبرطي التريث والإعتدال، بيد أن أحد أعضاء مجلس الرقباء (ephoroi) دعى لإعلان الحرب فورا على أثينًا. وهذا يشرع الوفد الأثيني في تفنيد مزاعم الوفد الكورنثي ووجهة نظر هذا العضو الإسبرطي داعية الحرب الذي يبادر هو أيضا بتفنيد رأى الملك. وهكذا ينقل ثوكيديديس لنا مناظرة خطابية مزدوجة من المؤكد أنها لم تحدث بالضبط كها يصورها، وإنما أضاف إليها من عنده الكثير. صفوة القول أن الأحاديث المنقولة عند ثوكيديديس تتمتع بصفة الدرامية لأنها تمهد لأحداث كبيرة. وقد نجد في همذه الأحداديث تاثيرات لجورجياس وأنتيفون وغيرهما من خطباء العصر. وهي لاتختلف في أسلوبها عن بقية الكتاب. ويميل ثوكيديديس بوجه عام للعبارة الموجزة المكثفة لأنها تناسب التقنيات العسكرية التي يتحدث عنها. وإن كان ينجلب أحيانا إلى تأكيد بعض التناقضات المثيرة، ومثال ذلك وصفه لمعركة بيلوس الغريبة ويقول عنها وكان الإسبرطيون وهم المثيرة، ومثال ذلك وصفه لمعركة بيلوس الغريبة وأقدامهم على الأرض، أما الأثينيون الماشعرون فكانوا من نشوتهم وحرصهم على أن يقطفوا أكبر غمرة عمكنة مسن المنتصرون فكانوا من نشوتهم وحرصهم على أن يقطفوا أكبر غمرة عمكنة مسن إنتصارهم هذا يجاربون معركة برية وهم بداخل سفنهم (٢٩)، وإنها لمرات قليلة حقا إنساق فيها ثوكيديديس لخبرته الخطابية، أما وصفه للمعارك السرية تلك التي إنساق فيها ثوكيديديس خبرته العسكرية كجندي مارس الحرب فعلا.

والآن لعله من الواضح أنه حتى مع العلم بأن ثوكيديديس ربما كان يجمع مادته التاريخية في الوقت الذي كان فيه هيرودوتوس لا يزال يصوغ تاريخه، فبإن كلا منها ينتمى إلى جيل يختلف عن الآخر، فهيرودوتوس يكتب عن حرب مجيدة وعصر ذهبي تألق فيه نجم الديموقراطية الأثينية، أما ثوكيديديس فيكتب عن المجد الذهبي الذي يشوبه الصدأ، أو عن صرح الديموقراطية الشامخ وقد تداعى بنيانه وتصدع كيانه وصار آيلا للسقوط ولكنه لم يسقط بعد. (١٠)

#### ٤ - كسينوفون يعود إلى حظيرة الأدب

ولد كسينوفون حوالى عام ٤٣٠ وتعرف على سقراط عند نهاية القرن الحامس. ويبدو أنه لم يعى تمامًا كنه تعاليم هذا الفيلسوف، بيد أنه كان يكن له إعجسابًا شخصيًا وإعتنق تعاليم الأخلاقية. وذهب كسينوفون مع أحد أقاربه ليحارب إلى جانب قورش الأصغر ضد أخيه أرتاكسيركسيس الثانى. وبعد موت قورش تسولى كسينوفون قيادة القوة الإغريقية في رحلة العودة. والتي إنضم كثير من أفرادها ويينهم كسينوفون نفسه - فيا بعد إلى صفوف أجيسيلاؤس ملك إسبرطة في حملته الأسيوية. إذ كان كسينوفون معجبًا بكل ما هو إسبرطي حارب إلى جانب أعداء أثينا في موقعة كورونيا عام ٣٩٤ فعوقب بالنفى، عما إضطره للإستقرار والإقامة الدائمة بمزرعة له في سكيللوس بإقليم إيليس حيث عاش تحت الحياية الإسبرطية. وفي هذا المكان كتب أهم أعاله التاريخية والأدبية والـتي دون شك كان قد جمع مادتها ودون مذكرات عنها من قبل. ثم عاد إلى أثينا ليقضي بقية سني حياته حيث مات تقريبًا عام ٣٥٤. كتب مؤلفاته باللغة الأتيكية الـتي أفسدها طول إقامته بالخارج.

وإذا كان ثوكيديديس قد ترك تاريخه ناقصًا فإن كسينوفون هـو الـدى جـاء ليكمله. وبالفعل سد الثغرة الواقعة بين عام ٤١١ وحتى سقوط أثينا عـام ٤٠٤ بـل واصل المسيرة حتى معركة مانتينيا عام ٣٦٢. وبمقارنة كتابات هذين المؤرخين يمكن أن ندرك السمة المميزة لثوكيديديس كمؤرخ علمى.

ولعل كتاب «حملة قورش» أو حرفيًا «صعود قورش» أو ببساطة «الحملة» (Kurou Anabasis) يعد رائعة كسينوفون، فهو بالإضافة إلى قيمته الأدبية العالية يقدم فيضًا من المعلومات الجغرافية والإثنولوجية عن آسيا الصغرى، إنه عبارة عن يقدم فيضًا من المعلومات الجغرافية والإثنولوجية عن آسيا الصغرى، إنه عبارة عن مذكرات شخصية عن رحلة إنسحاب كسينوفون بالقوة الإغريقية من فارس إلى

شاطئ البحر الأسود بعد أن كانت قد إشتركت فى حملة قورش (٤٠١ - ٣٩٩) لإسترداد عرشه وتفرقت بسبب موته، وهذه المذكرات تكشف عن شخصية كاتبها حيث نجده رجلًا بسيطًا وودودًا، ومؤلفًا قديرًا بوسعه أن يرسم مشاهد حية وأن يوضح ملامح الشخصية التى يتحدث عنها، إنه خبير بالفنون العسكرية وخطط الحرب التكتيكية من كر وفر ومناورات وما إلى ذلك لا سيا ما يتصل بسلاح الفرسان، ومع ذلك فإن كل هذه القدرات لا ترقى بمؤلف هذا الكتاب إلى مستوى دقة ومنهجية ثوكيديديس الصارمتين،

وفى مؤلفه «الأمور الهيللينية» (Hellenika) يكمل كسينوفون قصة آثينا ويمسك بالخيط من حيث تركه ثوكيديديس (من عام ٢٦٠-٣٦٢). وبهذا المؤلف نجد بعض اللحظات المهمة مثل وصفه لبكاء المواطنين عند الأسوار الطويلة الممتدة من بيريه إلى اثينا عندما علموا بأن الأسطول الأثيني قد تحطم في أرجينوساي. وفي هدذا الكتاب أيضًا نلاحظ أن كسينوفون يتمتع بالحس الدرامي وأنه يكتب بسلاسة ويسر، ولو أنه أحيانًا يخالف ذلك ويحاول التأنق في عبارته من أجل إحداث تأثير أكبر، مما يقوده إلى الإخفاق في الوصول إلى ما هدف إليه. وكملحق لهذا الكتاب يأتي مؤلف كسينوفون «أجيسيلاؤس» وهو عبارة عن سيرة تمجيدية لهذا المكتاب يأتي مؤلف عام ٣٦٠/٣٦١.

أما كتاب «تربية قورش» (Kurou paideia) فيمكن إعتباره بشيء من الصحة أول رواية تاريخية أو قصة نثرية طويلة أخلاقية الطابع تصلنا من العالم القديم، فهى تحكى قصة قورش منذ طفولته وإلى موته، إنه إذن ترجمة لسيرة قورش بهدف إبراز الجانب التربوى، بيد أن المؤلف في هذا الكتاب يعانى من الستراخى في العبارة والسياح لنفسه بالإنغاس في صياغة مبادئ أخلاقية مباشرة أو حتى لا تستوجب العناء لإستنباطها، وهو كمؤرخ لا يتمتع بالجلية الصارمة مثل ثوكيديديس ولا يتأكد من الحقائق التي يوردها، هذا مع أنه يقلد ثوكيديديس كثيرًا عندما ينقل إلينا بعض الاحاديث المباشرة أي على لسان الشخصيات الاصلية التي قامت بها، ولكن هذه الاحاديث حذات الطابع الدرامي عند ثوكيديديس - لا تلعب دورًا حيوبًا في الأحاديث كسينوفون، ولا يتحمس الاخير لأثينا لأنه يميل إلى النظام الإسبرطي في الحياة الحكم.

وعرف كسينوفون سقراط وعايشه وسجل أحاديث له مع هذا الفيلسوف في «المذكرات» (Apomnemoneumata). ولكن من العسير أن نجد لفلسفة سقراط تأثيرًا واضحًا في كتاباته كها هو الحال عند أفلاطون. وفي هذا الكتاب تختفي روح العصر البريكلي وتحل علها الحلول النصفية أو التوفيقية التي ينقصها الكثير مسن الخيسال والحهاس. وتنسب إلى كسينوفون مؤلفات أخرى مثل «الإدارة» (Oikonomikos) وهو عبارة عن محاورات بين سقراط وكريتوبولوس وأيسخوماخوس حول إدارة شئسون الدولة. وينسب إليه أيضًا مؤلف بعنوان «المأدبة» وآخر بعنوان «هيرون» ومؤلفان المولة. وينسب إليه أيضًا مؤلف بعنوان «المأدبة» وآخر بعنوان «هيرون» ومؤلفان آخران عن الفروسية والصيد وددستور إسبرطة». وجدير بالذكر أن هناك شكوكًا كثيرة حول نسبة هذه الأعمال إلى كسينوفون. (١١)

وبعد كسينوفون جاء مؤرخون آخرون أصغر لم تصلنا أعالهم وهم على أية حال لا يستحقون الذكر. وهذا يعنى أن القرن الخامس هو العصر السذهبى لعلم التاريخ الإغريق مثلها كان بالنسبة لسائر فنون الأدب. فلها سقطت أثينا من علياء زعامتها السياسية والفكرية تدهور معها فن التاريخ، فلم يكن من المتوقع أن يستمر الفضول المتحمس أو حب التقصى وروح التمحيص إبان القرن الرابع. حتى أن فتوحات الإسكندر الأكبر نفسها لم تتمخض عن مؤرخ يمائل ثوكيديديس، وليس هناك من يستحق أن يخلفه سوى بوليبيوس (٢٠٣ - ١٢٠) الذى طبق بعض مبادئ منهج شوكيديديس وهو يؤرخ للجمهورية الرومانية.

# الفصّالانالث

## الخطابة أو فن الإقناع

## ١ - دور الخطابة في الحياة الإغريقية

تمتد جدور فن الإقناع في الحياة الإغريقية إلى العصور الباكرة. بيد أن الخطابة كفن أدبي مستقل ومتطور قد بدأ في صقلية بالجزء الغربي من العالم الإغريق، ثم غي وترعرع في أثينا إبان الفترة الواقعة بين جورجياس وأرسطو، وأزهى عصور الخطابة هو بلا جدال القرن الرابع.

وفيا قبل القرن الخامس لانعرف عن الخطابة سوى ما يرد فى الأشعار القديمة فيثلا فى الكتاب الثانى من «الإلياذة» يعتمد مصير الحملة الإغريقية المتجهة إلى طروادة على الخطابة وقدرة الخطباء أجامنون وأوديسيوس ونيستور على إقناع جنود الجيش بالبقاء فى صفوف الحرب وحضهم على القتال بشجاعة وفى الكتاب العاشر (أبيات ٢٠٤ - ٢١٧) يقترح نيستور على مجلس القيادة إرسال جاسوس لإستطلاع خطط العدو وهذا القائد المسن نيستور هو أفضل مثل فى «الإلياذة» على أهمية أسلوب الإقناع فى عالم البطولة الملحمية عند هوميروس، ويوصف بان له «صوت ينساب من لسانه على نحو أحلى من العسل». وفى وصف الرسوم المنقوشة على درع أخيلليوس («الإلياذة» الكتاب الثامن عشر بيت ٤٩٧ - ٥٠٨) يرسم هوميروس مشهدا لمناظرة خطابية بين مواطنين فى السوق العامة (agora) لإحدى المدن. وقد ترجم الدكتور لطنى عبد الوهاب هذه الفقرة كما يلى:

دلقد تجمهر الناس في مكان الإجتماع، إذ قامت هناك مشادة بين رجلين من أجل دية قتيل. وقد أخذ أحد الرجلين يعلن أمام الجمع أنه دفع كل شيء. بينا جعل الآخر ينكر أنه تسلم شيئا على الإطلاق. وكل منها يرغب في أن يفصل الحكم في المسألة لصالحه وقد أحاط بكل من الطرفين أنصاره وهم يلغطون ويثرثرون بينا جعل المنادون يحاولون فرض السكون والنظام، وقد جلس النبلاء في هيئة نصف دائرة على مقاعد من الحجارة المصقولة يحملون في أيديهم الصولجانات، وكل منهم يقف في دوره ليدلي بحكمه في القضية ». (١٢)

وف «الأوديسيا» تقوم معظم حيل أوديسيوس على قدرته البارعة في إقساع الاخرين على التعاون معه، أما أخيلليوس بطل «الإلياذة» فقد تعلم على يد معلمه فوينيكس «كيف يكون خطيبا فصيحا(rheter) وأن يجيد الكلام كما يحسن القيام بالأعمال» («الإلياذة» الكتاب التاسع بيت ٤٤٣).

ويتحدث الشاعر الغناق تيرتايوس (شذرة ٨، ٧) عن زينة الرجال متعددة الجوانب فيذكر منها داللسان ذا الصوت العسول ٤، وكما أعطى هوميروس الكلمة لقواده وأبطاله لكى يخطبوا فى أتباعهم، فإن هيرودوتوس - كما رأينا فى الفصل السابق - يفعل نفس الشيء. بيد أن الخطب التي يوردها على لسان شخصياته تكتسب طابعا جديدا، لانها تعكس تطور فن الخطابة والنثر بصفة عامة فى أثينا القرن الخامس التي تطورت فيها الحياة الديموقراطية. وظلت الخطابة تؤدى أغراضها القديمة جنبا إلى جنب مع أغراض أخرى مستحدثة مثل الثناء على الموق، وهسو غرض كان حكرا على الشعر فى العهود القديمة. وإستلزمت الحياة السديموقراطية الأثينية فى شكلها الجديد إبراز نوعين من أنواع الخطابة أولها النقاش فى الجلس الذي بدونه لا أمل فى نجلح أي عمل سياسي. فرجل الدولة الفصيح هو وحده اللذي بدونه لا أمل فى نجلح أي عمل سياسي. فرجل الدولة الفصيح هو وحده القادر على إقناع الأعضاء بالتصويت لصالح مقترحاته، أما السياسي الذي لا يجيد فن الإقناع فإن فرصة نجلح مشروعاته ضعيفة للغاية. وهكذا أصبح للخطابة السياسية أهمية قصوي فى أثينا القرن الخامس، بحيث أصبحت تشكل حجر الزاوية فى الكثير من جوانب حياتها السياسية والإقتصادية ونظمها السيسورية والتربوية.

واصبحت الخطابة هى أقوى سلاح فى يد السياسيين، وإستطاع قدائد مشل ثيميستوكليس الذى تدرب على فن الخطابة على يد سوفسطائى يدعى منيسيفولوس أن يحوز إعجاب كل من هيرودوتوس وثوكيديديس فأشادا بقدرته على طرح وشرح أفكاره السياسية (۱۲). وإلى هذا الزعيم الأثينى يعزى القول أمام الملك الفارسي إكسركسيس «كلام الرجل مثل زحرف التطريز دقيق الصنع، إذا إنفرط كشف عن سر تصميمه الزخرف، وإذا إنطوى أخنى جمال تصميمه وشوهه (۱۹). أما بريكليس أشهر وأكبر زعيم سياسي عرفته أثينا وأفصح خطبائها فيقول عنه الشاعر الكوميدى إيوبوليس (شذرة ٤٤، ٢ - ٨):

«لديه وحده من بين كافة الخطباء القدرة على أن ينخس قلوب الناس، فيترك هناك لدغة لا تزول بسرعة ».

ومن الخطب المنسوبة إلى بريكليس فى مؤلف ثوكيديديس - كما سلف أن ألحنا ندرك لماذا وكيف كان هذا الزعم القدير يسيطر على الجلس الأثيني (\*\*).

أما النوع الثانى من الخطابة الذى إستحدث فى أثينا القرن الخامس فهو الخطابة القضائية، ومن المستحسن أن نتذكر الآن الوصف الساخر الدى يحدنا بسه أرستوفانيس لشغف الأثينين بإجراءات التقاضى فى مسرحيت والسزنابير، ومن البدهى أن الخطابة فى المحاكم العامة (dikasteria) تحتاج إلى قدرة فائقة على إقناع الحلفين، حتى أن الأمر قد وصل إلى حد ضرورة وجود وعامين، عرفين يعيشون على فن صياغة خطب المحاكم للأطراف المتخاصمة. ولقد طور هؤلاء الخطابة المخترفون تقنية بميزة أصبحت تشكل أساسا للمسائل القانونية. وإكتسبت الخطابة المقضائية فى صقلية شكلا جديدا وأهمية قصوى بعد طرد الطغاة عام ١٤٥، لأن كثيرا من الأسر التى كانت ثرواتها قد صودرت حاولت إستعادتها عن طريق الحاكم. وهنا برز إسم كوراكس ولمع فى الأفق كمؤسس للخطابة الخرفية وكتب كتابا عن مبادئها وسار على دربه تيسياس تلميذه. ولقد أدخل هؤلاء الخطباء العنصر مبادئها وسار على دربه تيسياس تلميذه. ولقد أدخل هؤلاء الخطباء العنصر السيكولوجي في خطبهم وطوروا جانبا أصبح بميزًا للخطابة الإغريقية بصفة عامة أى اللجوء إلى حيلة طرح الإحتالات المختلفة (cikos) في جمل متقابلة ومتوازية. فعلى سبيل المثال كتب كوراكس دفاعا عن رجل متهم بالهجوم على آخر فقال على لسان

المتهم للقضاة ديبدو واضحا أمامكم أنى ضعيف البدن، أما هو كها ترون فقوى، ومن ثم فإنه من غير المحتمل ضمنا أننى قد أجرؤ على مهاجمته ((13)). ولقد شاعت مثل هذه الحيل في الحطابة الأثينية القضائية وتبنتها الخطابة في المجالات الأحسرى بصفة عامة. كها كتب الخطباء المحترفون غاذج لهذه الخطب وصار المعجبون من عامة الناس يحفظونها عن ظهر قلب ويدربون أبناءهم عليها. والجدير بالذكر أنه بعد أن إكتملت الصورة الفنية للخطبة القضائية صارت تتكون من أربعة أجزاء رئيسية هي والمقدمة (exordium) وباللاتينية المالاتينية والمحاية والخياء الخاتمة وباللاتينية (probatio والحكاية) واخيرا دالخاتمة (probatio وباللاتينية وباللاتينية (probatio وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية (probatio وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية (probatio وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية (probatio وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية وباللاتينية (probatio وباللاتينية بالمراء المناء وباللاتينية و

ولعبت صقلية دورا بارزا في تطوير فن الخطابة وأسلوب عرض القضايا. وفي عام ٤٢٧ زار جورجياس من ليونتيني مدينة أثينا على رأس وفد وهناك خلف وراءه إنطباعا قويا لدى دارسى فن الخطابة، ويبدو أن تُوكيديديس قد تاثر به كها إتخذه أفلاطون مثلا صارخا على خطورة الخطابة وقوة تماثيرها في الحيماة العمامة. كان جورجياس بحق فنانا واعيا من طراز فريد، حاول أن يعطى للنثر شكلا مرؤثرا بإستخدام الكلمات النادرة، وإدخال الموسيق الداخلية في الأسلوب عن طريق الكلمات والعبارات المتقابلة. كان إسهام هذا السوفسطائي الشهير في الخطابة ضمخما عيث صار هذا الفن يقرن بإسمه وأصبح الناس يتحدثون عن « الأساليب الجورجية » (schemata). ويتمثل جوهر هذه الأساليب في ترتيب وتنسيق الأفكار والمفردات في مجموعات متوازية أو متقابلة عما يزيد تأثيرها، وكذا صقل الجملة بهدف الوصول إلى إيقاع صوق ملفت للإنتباه، وهي جمل متداخلة ومتساوية في الطول (parisosis) والنغم الصوق (paromoiosis) وتنتهى بالسجع (homoioteleuton). وكان جورجياس منشغلا تمام الإنشغال بالشكل دون المضمون. يقول في إحدى خطبه الجنائزية التي القيت تكريما لموق معركة بلاتايا عام ٤٧٩ دمع أنهم ماتوا فإن لهفتنا عليهم لم تمت ٦، ١٥ - ١٦). وهي عبارات جوفاء وقد تكون مضحكة لأنها تلف وتدور حول معنى واحد إذا كان هناك أى معنى فيها. ويبدو أن فن النثر الإغريق في بداية عهده كان ينشد منافسة الشعر فى خلق شكلية عمائلة للعروض. وبينا كان الشعر نفسه يمر فى مرحلة إنتقالية وتغير ثورى، لم يكن هذا النثر بقادر على أن يقدم البديل ولم يتجاوز افلاطون الحقيقة عندما شبه الخطابة فى محاورة «جورجياس» بفن الطبخ، لأن جورجياس برأى هذا الفيلسوف لم يعدو كونه طباخا ماهرا. بيد أن الأدب الإغريق يدين للسوفسطائيين بإيجاد الخطبة الطويلة (makrologia) التى تتبح للخطيب فرصة أن يقنعنا بوسائل وأساليب مختلفة. وإليهم أيضا يدين الإغريق بالدقة فى استخدام الكلات (orthoepeia) حيث برعوا فى استخدام المترادفات لتدعيم بالدقة فى استخدام الكلات (orthoepeia) حيث برعوا فى استخدام المترادفات لتدعيم براهينهم.

لقد وصلت إلينا العديد من خطب أواخر القرن الخامس وكذا معظم خطب القرن الرابع كله، وهي تضم خطبا سياسية نرى فيها إستمرارا لما حفظه لنا ثوكيديديس، وفيها خطب قضائية ألقيت في قاعات الحاكم وهي كشيرة ومتنوعة وتلمس الشئون العامة، بيد أن أهميتها الرئيسية تستند إلى أنها تلق الضوء على الحياة الأسرية والنزاعات الشخصية والحياة الاجتماعية والاقتصادية بصفة عامة. ومن بين ما وصلنا أيضا خطب ليست سياسية ولا قضائية وإنحا هي خطب تلق في مناسبات عامة، وما وصلنا منها قليل على أية حال. وتتسم الخطب بأنواعها الثلاث بنفس السهات وتعكس بعض المميزات الإغريقية المعروفة، وفيها جميعا نلاحظ العساية الفائقة في إختيار الكليات وتدعيم الأدلة. ومن ثم فإن كل خطبة من هذه الخطب تعد عملا جادا من أعمال الأدب والإبداع. فهي تقدم وجهة نظر عن الحياة وإن كانت محدودة بمتطلبات المناسبة التي قيلت فيها وبالجو النفسي للتقباضي في المحاكم. بيد أن مثل هذه الخطب تعبر عن أدق المشاعر وأعمق الأحاسيس والمعتقدات. ومن جهة أخرى تشارك الخطابة الإغريقية الفكر الفلسني في الوصول إلى رونس الإزدهار وأوج النضوج إبان القرن الرابع، الذي يمكن أن بعتبره قرن النثر في مقابل قرون الشعر السابقة عليه. وتظهر الخطابة كيف أن الأثينيين اللذين فقدوا عر الجد الكلاسيكي لا زالوا يحتفظون بالقدرة على التنافس والنزيع إلى تحقيق المزيد مسن الطموح والتقدم في مجالات مستحدثة.

## ٢ ـ من أنتيفون إلى ديموسثنيس

كانت خطب المحاكم تكتب فى العادة على يد المحترفين ليلقيها أصدحاب الخصومات القضائية بأنفسهم سواء أكانوا مدعين أو متهمين، وعرف هؤلاء المحترفون بإسم كتبة الخطب (logographoi) ولقد مارسوا مهنتهم بجدية كاملة وإنعكست فى خطبهم روح الإغريق وميلهم نحو التقنيات الأدبية المعقدة.

ترك علماء الاسكندرية لنا قائمة بالخطباء الإغريق يتصدرها إسم أنتيفون من رامنوس (٤٨٠ ـ ٤١١ تقريبا)، الذي أعدم بسبب ثورة الأربعبائة وبقيت لنا منه ثلاثة خطب وكذا بعض التمرينات في الخطابة. ويبدو أنه كان فقيرا إذ ولد لأحد المعلمين وتلق تربية جيدة ثم إحترف كتابة الخطابة للناس. وكانت خطبه رباعية البنية (tetralogiai) بمعنى أنه قصد بها وضع الخطوط العريضة لكيفية بناء الخطبة المكونة من أربعة أجزاء هي على التوالى «المقدمة» و «الحكاية» (أي طرح موضوع القضية) و «البرهان» وأخيرا «الخاتمة»، وقد سلف أن أشرنا إلى هذه الأجزاء الأربعة.

تتناول خطبته الرباعية الأولى قضية قتل معروضة على محكمة الأربوباجوس. أما الثانية فتعالج تهمة القتل الموجهة إلى صبى تورط فى عملية قتل صبى آخر عن طريق الخطأ، أى برمح يستخدم أثناء التدريبات الرياضية فى الجمناسيون. وموضوع الخطبة الثالثة هو موت رجل مسن من جرح أصابه به شاب صغير. وقد تكون الخطب الثلاث مكتوبة بمناسبة عاكمات فعلية فى أثينا، فهى تقترب من روح خطبتين الفهما أنتيفون الأولى بعنوان وقتل هيروديس، وتتناول قضية إختفاء رجل ودفاع آخر عن التهمة الموجهة إليه بقتله. أما الخطبة الثانية فهى وعن المغنى، وهى عبارة عن دفاع قائد جوقة أعطى مشروبا لأحد الصبية بقصد تحسين صوته فتسبب فى قتله دون قصد في المحد المرس الخطبة الثانية في ما مارس الخطابة فى المحاة العملية. في عام 11 كلم الأوليجارخى بأثينا العملية. في عام 11 كلم ودورا بارزا فى تأسيس الحكم الأوليجارخى بأثينا

وفشل ونق. وعند عودته حوكم وأدين وأعدم وبالطبع أتيحت له الفرصة للدفاع عن نفسه بخطبة إعتبرها ثوكيديديس الأفضل من نوعها.

وفي عصر أنتيفون كانت الخطابة البلاغية في مرحلتها التجريبية وهذا ما إنعكس على خطبه، ففيها نلاحظ تأثير جورجياس الملموس، أي الميل لإظهار المقدرة البلاغية لذاتها من ناحية، وصاحبها من ناحية أخرى مهتم بأن يقنع المحكمة بعدالة قضيته وأنه رجل بسيط وعادى وهو أمر يتطلب أن لا يظهر ذكاء ومهارة أكثر من الـلازم. أنتيفون كخطيب فنان لا يخشى الجملة المصقولة إذا كانت مؤثرة كقول رجل فقد إبنه في إحدى خطبه ١ أي بني لقد دفنت حيا ١٠ أو عندما يدافع متهم عن نفسه فيتوسل من أجل الرحمة والرأفة إذ يقول «ها أنا ذاهب لأتسول في بـلاد أجنبيـة مسنا منفيا ومنبوذاً ». وفي خطبة «قتل هيروديس» يقول المتهم «إنني لا أحاول تجنب المحاكمة على يد عدالتكم الديموقراطية »، ويضيف « وبالطبع يمكنني أن أثـق تمـاما في عدالتكم حتى دون أن أضع في إعتباري القسم الذي إلتزمتم به». وهذا المتهم يلجأ إلى فكرة الإنتقام الإلهى مذكرا المحكمة بأن تلتزم بها، وهي فكرة من المحتمل أن الخطيب نفسه لا يأخذها مأخذ الجد ولا تعدو كونها وسيلة إقساع وجدها مناسبة هنا. ومع هذا التنازل إلى حد اللجوء إلى المعتقدات الشعبية التقليدية فإن أنتيفون ظل يحتفظ بوقاره ولم يصل إلى حد الإسفاف كها فعل خطباء آخرون في العصور التالية، جيث أقاموا دفاعهم على أمرور محض شخصية وخراطبوا العرواطف لا العقول. بل إننا في خطب أنتيفون يمكن ألله نشم رائحة الموضوعية العلمية وإن كانت بطبيعة الحال ظاهرية، فهي على أية حال تكشف لنا عن حقيقة أنه في تلك الأونة كان الوقار وإحترام النفس والرزانة من الأمور السلازمة لسرجال القسانون في المحاكم الأثينية.

ويعتبر اندوكيديس (٤٤٠ ـ ٣٩٠ تقريبا) أقل شهرة من انتيفون، ولكنه أكثر تشويقا لأنه خاض غيار مغامرات كثيرة في حياته العريضة، إذ تورط مع الكيبياديس وآخرين في فضيحة مزدوجة وهي جريحة كسر تماثيل هرميس (الهرماي) وإفشاء أسرار إليوسيس عشية إبحار الحملة الصقلية، وهو ما سبق أن أشرنا إليه في ثنايا حديثنا عن مسرحيات أريستوفانيس، المهم أن أندوكيديس عوقب بالحرمان من حقوق

المواطنة الأثينية (atimia) فكان عليه أن يترك المدينة وقد فعل. ولم ينجح في العودة إلى أثينا ثانية إلا تحت حكم ثراسيبولوس وعندئذ أصبح ببارزا في الحياة العامة. وكان عضوا في الوفد الأثيني المرسل للتفاوض مع إسبرطة أثناء الحرب الكورنثية. بيد أنه لم يلبث أن نفي ثانية من أثينا. ويبدو أنه لم يجارس حرفة كتابة الخطب للاخرين لأن أول خطبه التي وصلتنا تتعلق بالتهمة الموجهة إليه شخصيا في حادثة المرماي. أما الثانية والثالثة فتدوران حول نفيه عام ٧٠٤ والمسألة الإسبرطية عام خطيبا عترفا. وتهمنا دراسة هذا الخطيب لأنه أولا يعد مشلا مبكرا على الخطابة الأثينية السياسية، ولأنه ثانيا إعتمد على خبرته العملية لا على الثقافة النظرية. هذا على الأقل في بداية حياته لأنه فيا يبدو قد عدل في رأيه هذا فيا بعد. وتزداد أهمية دراسة هذا الخطيب إذا وضعنا في الإعتبار أنه يتحدث عن نفسه وليس نيابة عن الأخرين.

وعند إتهامه بالإشتراك في فضيحة المرماى دافع عن نفسه وتخلص من خطر الإدانة بأبشع التهم، وإن إعترف بأنه كان على علم بشى ما عن تحطيم الهرماى. وأدلى بمعلوماته تلك بعد أن تلق وعدا بالبراءة، بيد أنه ما لبحث أن أعيدت عاكمته وتم نفيه. وفي عام 10 أو 10 أو 10 أعودة لأثينا فألق خطبة يدافع فيها عن حقه في إستعادة حقوق المواطنة أمام المجلس وفيها طلب العفو عن «حماقة إرتكبت في سن الشباب». وفشل في إقناع المجلس، وسمح له بالخروج من أثينا بعد القاء الخطبة وظل خارجها حتى صدر عفو عام في سنة 30%. ويعود فشله إلى عدم تمتعه بالقدرة على حسن ترتيب الأدلة ولا سيا أنه لم يقدم لخطبته بمقدمة جيدة تحوى الأعذار الضرورية التي ينبغي التذرع بها، كما أنه لم يفه بما ينافق أعضاء الحكمة من الخلفين، بل إن النغمة الغالبة على هذه الخطبة هي الكبرياء والتأنيب حتى أنه ذهب إلى حد الإيحاء بأنه يستحق الثواب والثناء لا العقاب والجفاء. وفي عام 1909 - الذي أعدم فيه سقراط أتهم أندوكيديس بالتسلل بطريقة غير مشروعة إلى داخل معبد إليوسيس وحضور الإحتفال بالأسرار هناك. وكانت كل تهمة من التهمتين كفيلة بأن تناله بعقومة الإعدام. ولكن أندوكيديس الق خطبة نجح

بها فى إقناع المحكمة ببراءته فمكث فى أثينا بعض الوقت حيث مارس الحياة العامة من جديد. وفى هذه الخطبة يبدو أن أندوكيديس قد أفاد من بعض قراءاته النظرية فى فن الخطابة فأجاد الصياغة.

لا يلترم أندوكيديس بتقنيات الخطباء المحترفين، وله لغته المميزة وهي لغة طبيعية مؤثرة، وعندما يسرد قصة ما يسردها ببساطة وحيوية من شاهد أحداثًا مثيرة. وحتى قبل عام ١٧٤ نجده يتحدث عن الديماجوجي هيبربولوس الدي طلا هاجه أريستوفانيس في مسرحياته وإنتقده ثوكيديديس في مؤلفه التاريخي، ويقول أندوكيديس عن هيبربولوس هذا دإنني أحمر خجلًا من ذكر إسم هيبريولوس فأبوه عبد موصوم بعلامة على جسده، ولا يزال يعمل في أحد المناجم العامة، وهو نفسه أجنبي دخيل ومتطفل لازال يعمل بصناعة المشاعل، (شلرة ٤٥). وفي عام ٣٩١ دافع أمام المجلس كعضو في وفد التفاوض من أجل السلام مع إسبرطة، ورد على خصومه بثبات قائلًا إن السلام ولو كان بشروط غير عببة أفضل بكثير من الحروب مها كانت نتائجها.

وسنتحدث الآن عن ليسياس (٤٥٩ - ٣٨٠ تقريبًا) وهو إبن كيفالوس المولود في سيراكوساى والذي عاش في بيريه (١٨١ وكانت حاله ميسورة. يبرسم لنا افلاطون صورة جيدة للأب في الكتاب الأول من والجمهورية، ولو أن مثل هذا الإعجاب لا ينسحب إلى خطب الإبن. حكم على أخى ليسياس - واسمه بوليمارخوس - بالإعدام من قبل حكومة الثلاثين بما إضطر ليسياس للهروب من أثينا وبذلك فقد معظم ثروته وأصبح مؤيدًا متحمسًا لثراسيبولوس والحزب الديموقراطي. وبعودة الأخير لاثينا إستطاع ليسياس أن يدخل هذه المدينة ويعيش فيها من جديد. وفي عام ٢٠٤ حلول الإنتقام لموت أخيه من إراتوسئينيس أحد أفراد حكومة الثلاثين. وحصل على حقوق المواطنة الأثينية لأجل قصير. وإضطرته ظروفه المادية لكتابة الخطب للآخرين فحقق نجاحًا ملموسًا بفضل إلمامه بالحيل الخطابية التي برع في إخضائها تحت رداء فحقق نجاحًا ملموسًا بفضل إلمامه بالحيل الخطابية التي برع في إخضائها تحت رداء البساطة والعفوية بما زاد خطبه جاذبية وتأثيرًا، وهكذا بدت خطبه وكأنها تلقائية لا من يراع أحد كتبة الخطب المخترفين، بل وكأنها مرتجلة على لسان المتخاصم نفسه ونبت الساعة في ساحة المحاكم، وتلك قة في بلاغة الخطبة القضائية لم يصل إليها

احد من قبل ليسياس، فهى أنق وأصنى ما وصلنا من اللهجة الأتيكية وأقربها إلى الطبيعية والتلقائية. ومع أنه يرتب مفرداته وينسقها فإنها تبدو وكأنها مهملة لم تلق أية عناية فى التهذيب والتشذيب. فليسياس إذن يمثل البساطة لا الفخامة فى تاريخ الخطابة الإغريقية. ووصلتنا منه خس وثلاثون خطبة مع بعض الشذرات، وكانت تنسب إليه ٢٠٥ خطبة، بيد أن ٢٣٣ منها هى التى إعتبرت بالفعل من تاليفه. وفى خطبته دضد إراتوسئينيس، التى ألقاها عام ٢٠٠ بعد سقوط حكومة الشلائين يصل ليسياس إلى حد العنف الوحشى، وهو ما يتمشى مع طبيعة الأحداث التى يعالجها.

وتبرز براعة ليسياس في قدرته على تقمص شخصيات زيائنه الذين يكتب لهم الخطب. ومن أفضل الأمثلة على ذلك خطبته الأولى التي كتبها دفاعًا عسن إيوفيليتوس الذي قتل رجلًا زن بزوجته وضبطه متلبسًا. فهو يحكى قصة 'حياة هــذا الزوج الخدوع وكيف أنه رجل طيب القلب كان يشق في زوجته ثقة عمياء، فلما إكتشف خيانتها لم يكن بوسعه أن يفعل غير ما فعل. وتتضمن الخاطبة تفاصيل أخرى كثيرة وقعت في يوم الحادث وتفيد كلها في رسم الشخصية (ethopoicia) وتبرير مسلكها العنيف. وفي خطبته «دفاعًا عن مانتيثيوس، يكتب خطبة لشاب أثيني سليل أسرة نبيلة، نزيه وواثق من نفسه، حريص على أن إلا يقم في الغرور والزهو الأجوف. وهو معتد بنفسه ونسبه ويما أنجزه أجداده من أبجاد للدولة وبما يقوم به هو نفسه في ميدان القتال. وهناك خطبة أخرى عن رجل حجبت عنــه مكافأة عامة فيدافع عن نفسه ويعلل هذا الحجب بدوافع الغيرة الشخصية. لقد إتهموه بالعجرفة لأنه يمتطى صهوة حصان بينا هو فى الواقع لا يستطيع إقتناء بغل وهو مضطر لإستعارة حصان صديقه بدلًا من الإستناد إلى عكازين ويسير هكذا في الظريق! وفي خطبته «ضد أيسخينيس» السقراطي يسخر ليسياس من غريمه هـذا لأنه يستدين نقودًا ولا يسددها قط. ويقول إن الناس عندما يستيقظون من نومهم ساعةِ الفجر ويرون طوابير الدائنين ببابه يظنون أنهم إنما جاءوا لتشييع جنازته! وكل ذلك يعبر عنه ليسياس في لغة لا طنطنة فيها ولا زخرف، لا تشويها الخشونة أو الغموض بل يسودها الوضوح والبساطة. ويتحاشى ليسياس الجاز والتعبيرات الشعرية

المبتذلة وكافة الأساليب البلاغية المصطنعة. حقًا لقد وصل باللهجة الأتيكية إلى مستوى من الرشاقة لم يجل به جورجياس نفسه، ووصل بفن الخطابة القضائية إلى قمة لم يبلغها أحد من قبله، إذ كان أول أديب نائر يجسد حقيقة أن الموضوح لا يتنافى مع قوة التأثير (14).

عاش إيسوكراتيس بن إثيبودوروس فيا بين عامى ٤٣٦ و٢٣٨ أى أن حياته غطت معظم فترات إزدهار النثر الأدبى الأتيكى لا سيا فن الخطابة. لدينا ثلاثون نصاً منسوبًا إليه ومعظم هذه النصوص خطب وقليل منها رسائل. نسب إليه القدامي ستين خطبة بيد أن خسة وعشرين أو ثمانية وعشرين فقط هي التي تقبل الآن على أنها من تأليفه فعلاً. تمتع بحياة هائئة هادئة وناجحة ولسكنه فشسل كخطيب. إذ كان يفتقد شجاعة الروح وقوة الصوت وهي من مستلزمات من يخطب في الناس. بيد أنه حقق نجاحًا منقطع النظير ككاتب عمرف للخطب من أجل الأخرين وبرز ككاتب ومعلم مقالات. ومنذ عام ٣٨٨ ترأس مدرسة لتعليم الفلسفة , - كيا كان يحلو له أن يزعم - والخطابة في أكمل صورها، كان يـؤمن بضرورة أن تكون لغة الخطابة من لغة الحياة اليومية على أن تختار المفردات بعناية فائقة وتنسق تنسيعًا حسنًا. ولذا نجده أكثر الخطباء جاذبية، بل تبعث قراءة هذه الخطب السرور إلى النفس دون أن تترك إنطباعًا قويًا. وبالإضافة إلى الخطب المكتوبة للمتخاصمين في المحاكم تنقسم أعماله الأخرى إلى ثلاثة أقسام رئيسية: أولها الخطب الدوذجية (epideiktike)، وهي تمرينات في الخطابة على المستوى الرفيع كالخطبة العاشرة بعنوان « هيليني » والحادية عشر « بوزيريس ». والقسم الثان هو عبارة عن مناقشات جدلية يعرض فيها آراءه في التعليم مفندًا آراء الأخرين مثل الخطبة الشالثة عشر بعنوان « ضد السوفسطائيين ». والقسم الثالث هو المقالات وهي مكتوبة في صورة رسائل مفتوحة بعضها عن الأخلاق وأخرى في السياسة.

ولا يكل إيسوكراتيس عن الدعوة المتواصلة والموجهة لبنى جلدته من الإغريق لكى يرتفعوا فوق نزاعاتهم الداخلية ويوحدوا صفوفهم - لا سيا أثينا وإسبرطة - لمواجهة العدو المشترك أى الفرس. وفشلت خطته لأن طبية كانت قد ظهرت فجأة وسعت من أجل الزعامة عما أدى إلى قيام حروب جديدة. وفي عام ٣٦٨ إقترح

إيسوكراتيس على ديونيسيوس الأول أن يكون بطل الإغريق القومى ولكنه لم ينجح في مسعاه. وفي عام ٣٥٦ طالب أرخيداموس ملك إسبرطة أن يضع حدًّا للحروب الداخلية بين الدويلات الإغريقية وخاب سعيه هنا أيضًا. وعندما ظهر فيليب الشاف ملك مقدونيا في الأفق وشرع يوسع حدود عملكته جنوبًا وقف كثير من الإغريق ضد سياسته التوسعية هذه معارضين إيسوكراتيس المذى رأى فيه المخلص والمنقذ. وفي عام ٣٤٦ ناشده بأن يوحد المدن الإغريقية ويحشد منها الجيوش ليفتح بلاد الشرق. وفي عام ٣٣٨ هزم فيليب كلا من أثينا وطيبة في موقعة خايرونيا وكان إيسوكراتيس حيئلًذ في سن الثامنة والتسعين حيث سمع هذه الأنباء وربما قرع عينًا بها ومات مطمئًا. وسيحقق الإسكندر الأكبر حلمه فيا بعد حيث سيصل بفتوحاته إلى الهند نفسها. لكن المسألة ظلت موضوع جدل شديد ولوقت طويل في مدينة أثينا وتفاوتت الأراء بين عبد لفكرة دولة – المدينة التي إعتبرها أفسلاطون جيزءًا مين النيظام الأساسي للكون نفسه، وبين داعية إلى قيام دولة كبيرة ممتدة الأطراف وتضم شعوب العالم كافة.

وترجع أهمية إيسوكراتيس الأدبية إلى أنه من أوائل الساعين إلى أن يكون النثر أداة توصيل واضحة وبسيطة لا تكلف فيها. كها أنه دعى إلى قراءة ودراسة أعال الأدباء الكبار، ومن بين كل خطباء أثينا يتميز إيسوكراتيس بإهنامه العميق وإنغاسه الدائم في الحياة العامة. إتسمت أفكاره بسعة الأفق وثراء الخيال دون أن تصل إلى أن تكون من الأوهام المحال تحقيقها. وفي محاورة وفايدروس» لأفلاطون يقارنه مقراط بالخطيب ليسياس فيرى أنه الأفضل لأن له وفلسفته» في الحياة. ويتفق إيسوكراتيس مع أفلاطون في إهنامه البالغ بالتربية والتعليم والنظرية السياسية، وإن لم يستطع بجاراة هذا الفيلسوف في بجال التنظير والإنشغال بالتأمل في المبادئ الجوهرية العامة. ذلك أن إيسوكراتيس يعمل من أجل تحقيق أهداف مباشرة وواضحة وضعها نصب عينيه. وهو يبذل جهدًا ملموسًا لكي يصوغ أسلوبًا خاليًا من الأخطاء، وإن إفتقر إلى سلاسة ليسياس وعفويته. بيد أن أسلوب إيسوكراتيس يتميز بثيء من الرزانة والرصانة والإستقامة. فهو يتجنب تكرار نفس المقاطع التي يتميز بثيء من الرزانة والرصانة والإستقامة. فهو يتجنب تكرار نفس المقاطع التي سبق أن إستخدمها من قبل في كليات سابقة، ويتحاشي الجمع بين حروف تجعل سبق أن إستخدمها من قبل في كليات سابقة، ويتحاشي الجمع بين حروف تجعل

النطق بها عسيرًا. ولا يسمح بوجود فجوة صوتية (hiatus) بين نهاية كلمة وبداية أخرى. يرى إيسوكراتيس أن للنثر إيقاعه الموزون ونغمه المصقول على أن لا يكون ذلك على حساب الترتيب الطبيعى لمفردات الجملة. إنه إذن فنان واعى لديه شيء جاد يريد توصيله ويعرف كيف يحقق ذلك.

وفى خطبته دضد السلوفسطائيين، المكتوبة عام ٣٩٠ يهاجم إيسوكراتيس أولئك الذين يدعون أنهم يعلمون الناس أكثر مما بوسعهم هم انفسهم أن يلموا ب، زاعمين أنهم يعرفون حق المعرفة السلوك السليم والطريق القويم نحو الفضيلة. إنه في هذه الخطبة ينتقد فساد الفلسفة والفلاسفة الذين إنتهى بهم الأمر إلى الشغف بالجدل من أجل الجدل ذاته.

وفى عام ٣٥٥ كتب إيسوكراتيس خطبته الصدفاعية اعين النبادل» (antidosis) وفيها شرح فكرته عن التعليم وكيف أنسه يعيني التثقيف بالمعني الراسع، أى تدريب المواطن في سن الشباب والرجولة كيف يبؤدى دوره كاملاً في أمور الدولة العامة. والتعليم عند إيسوكراتيس يساعد على تقوية الشخصية بما يجعلها على درجة عالية من حسن التقدير في مواجهة المشاكل والصعاب. ثم ينبغي أن يتركز التعليم في البداية على أهم وسيلة في يد الإنسان وهي اللغة، ولا يومن إيسوكراتيس بالفلسفة من أجل الفلسفة، بل ينبغي توظيفها بحيث تكون رياضة للروح كها تكون التدريبات البدنية ترويضًا للجسد. والرجل المتعلم عند إيسوكراتيس يفضل الإخرين كها يفضل الإنسان الحيوان والإغريق البرابرة، وهو بذلك يعود إلى فكرة الرجل الكامل ولكنه يقيمها على أساس من الحكمة العملية في الحياة. (١٥).

ولد إيسايوس فى خالكيس وعاش فى أثينا كأجنبى لأنه لم يحصل قط على حقوق المواطنة الأثينية. تقع فترة حياته وإنتاجه الأدبى فى النصف الأول من القرن الرابع. إحترف كتابة الخطب للآخرين كها إشتغل بالتدريس. ويقال أن ديموسئنيس نفسه تعلم فن الخطابة على يديه. ويجد بعض النقاد شيئًا من التشابه بين أسلوبيها. لدينا عشرة من خطبه وجزء من خطبة أخرى. ومعظم هذه الخطب الباقية من إنتاجه تدور حول مشاكل الوراثة والعلاقات الأسرية بصفة عامة.

وكان ليكورجوس (٣٩٠ - ٣٢٥ تقريبًا) رجل دولة وسياسيًا أكثر منه خطيبًا.

بلغ من حبه للأدب أنه إستصدر قرارًا بجمع وحفظ نسخ من نصوص شعراء التراجيديا الثلاث أيسخولوس وسوفوكليس ويوريبيديس. كان من مؤيدى ديموسنيس في سياسته المناهضة للمقدونيين. له خطبة بعنوان «ضد ليوكراتيس» وهو رجل هرب من معركة خايرونيا وعاد إلى أثينا فوجهت إليه تهمة الخيانة، وفي هذه الخطبة يقول ليكورجوس غاطبًا مواطنيه «تخيلوا أيها الأثينيون أن الأرض ترفع أشجارها ضارعة إليكم، تخيلوا أن الموانىء وأحواض السفن وأسوار المدينة تتوسل إليكم، تخيلوا أن المعابد والأماكن المقدسة تستثير همتكم أن تهبوا لمد يد العون لها».

ومن أنصار ديموستنيس أيضًا الخطيب هيبريديس (٣٨٩ - ٣٢٢ تقريبًا) وإن تمتع بشخصية مختلفة عنه وعن ليكورجوس. إذ كان هيبريديس مثار سيخرية شعراء الكوميديا بسبب تصرفاته الشاذة. كان مغرمًا بالسمك والنساء إلى حد مشير، وكخطيب كان أقرب إلى ليسياس من أى خطيب آخر، ولو أن النقاد يعتبرونه خليطًا أو مزيمًا جمع بين ليسياس وديموستنيس، وحتى منتصف القرن السادس عشر الميلادى كنا لا نعرف عنه الشيء الكثير وكانت معلوماتنا عنه غير مباشرة أى مستقاة من كتاب آخرين، أما الآن وقد وصلتنا بعض النصوص البردية المكتشفة في مصر وعليها ست من خطبه فقد أصبح إتصالنا به مباشرًا وتنسب إليه سبع وسبعون خطبة، بيد أن النقاد يرون أن إثنتين وخسين فقط منها هي الصحيحة، له شذرة (رقم ٨٠) تقول «كل الخطباء بلا إستثناء ثعابين، وكل الثعابين كريهة، بيد أنه إذا

أما غريم ديموسئيس فهو أيسخينيس (٣٨٩ - ٣١٤ تقريبًا) وقد ولد لأبوين فقيرين وعاش موظفًا صغيرًا بإحدى المحاكم ثم عثلًا محترفًا إذ كان رخيم الصوت، جيل الهيئة. تفتقد خطبه القوة والعنف المديزين لخطب ديموسئنيس، ولسكنه كان مقنعًا ومؤثرًا ربما بسبب حسن إلقائه بالدرجة الأولى. عندما فشل في إثبات إتهامه لكتيسيفون فقد حقوق المواطنة، ولا سيا أنه لم يحصل على خمس الأصوات وهو الحد الأدنى، فإضطر إلى مغادرة أثينا وذهب إلى رودس حيث شرع يعمل الخطابة. وسنتناول بعض جوانب هذا الخطيب في ثنايا حديثنا عن ديموسئيس.

كان والد ديموستنيس (٣٨٤-٣٢٢) صاحب مصنع للسيوف، مات وترك إبنه

ديموستنيس في سن السابعة فإختلس الأوصياء عليه الإرث الكبير قبل أن يبلغ سن الرشد. وفي سن العشرين أصبح خطيبًا مفوهًا وإحترف كتابة الخيطب لليزبائن، ووصلتنا بعض هذه الخطب وهي تفتقر إلى السيلاسة وإلى التعميق في رسيم الشخصيات بعكس خطب ليسياس. ذلك أن خطب ديموستنيس تمثل الأسلوب الفسخم الرنان، ولكنها تتميز بالقوة والإقناع وتصطبغ بصبغة أخيلاقية، كان ديموستنيس من البداية يطمع في أن يلعب دور الخادم الكبير لدولة كبيرة، فقبل القيام ببعض الواجبات العامة التي أدت إلى إفلاسه وإنهامه بتقبل الرشاوي. تنسب القيام ببعض الواجبات العامة التي أدت إلى إفلاسه وإنهامه بتقبل الرشاوي. تنسب ألم ما وصلنا فيتراوح ما بين أربع وثلاثين وسبع وثلاثين من الخطب الموثوق بصحة نسبتها إليه. ومن بينها خسة (٢٧ - ٣١) تنتمي إلى فترة البداية وإحداها ضد الأوصياء عليه.

بدأ نجم ديموسنيس يتألق بإعتلاء فيليب الثانى عرش مقدونيا عام ٣٥٩، إذ أخل ديموسنيس على عاتقه مهمة أن يكشف خططه التوسعية واطهاعه السياسية فى بلاد الإغريق. والق خطبه المشهورة (الفيليبيات) محلرًا الاثينيين من إنتشار نفوذ مقدونيا وحثهم على مواجهتها. وجاءت موقعة خايرونيا عام ٣٣٨ فأخرست كل لسان للمقاومة. بيد أن نضالاً خطابيًا آخر كان فى إنتظار ديموسئنيس فنى عام ٣٣٨ عرض أحد أنصاره وهو كتيسيفون تتويج ديموسئنيس مكافأة له على خداماته التى أداها للدولة. ولكن أيسخينيس غريمه إعترض بشدة وقدم إنهامًا رسميًا ضد كتيسيفون مستندًا على عدم شرعية المشروع المعروض للتصويت. وجره ذلك بالطبع للى إنهام ديموسئنيس نفسه والمجوم عليه وإنتقاد أفكاره السياسية ككل. ورد ديموسئنيس برائعته التى تعد أوج الإزدهار وأسمى ما وصلت إليه الخطابة الإغريقية بوجه عام. وهى الخطبة الثامنة عشر والمعروفة بعنوان وعن الناج». فيها يدفع ديموسئنيس النهمة عن كتيسيفون ويدافع صاحب الخيطبة عن مسياسته المناهضة ديموسئنيس ويشن حملة شعواء على أيسخينيس، وتعد هذه الخطبة آخر ما كتيب للمقدونيين ويشن حملة شعواء على أيسخينيس، وتعد هذه الخطبة آخر ما كتيب ديموسئنيس مع أنه عاش بعدها بهائي سنوات.

كان النزاع بين أيسخينيس وديموسثنيس نتيجة حتمية لطبيعة شخصية كل منهما

والظروف التي أحاطت بها. ولعل مثل هذا الإختلاف البين في الرأى حول الشئون السياسية العامة وكذا في المحاكم يوضح إلى أى مدى كان الشقاق قد مزق أوصال العلاقات الإجتاعية من جهة، والعلاقات بين المدن الإغريقية وبعضها البعض من جهة أخرى. لأن أيسخينيس يدعو إلى الخضوع لمقدونيا والتعاون مع فيليب بينا يحث ديوسئنيس الإغريق على مقاومته بالقوة. وربما كان أيسخينيس يتلق أموالاً من فيليب دون أن يعنى ذلك أنه مرتشى أو نجائن، وفي عام ٣٤٦ أعد ديوسئنيس نفسه لرفع دعوى ضد خصمه بتهمة تقاضى الرشوة، واستخدم تيموكراتيس ليكون شريكه في هذه الدعوى، بيد أن أيسخينيس سبقها ورفع دعوى ضد تيموكراتيس بهمة الفسوق الجنسي، ويبدو أنه كسب القضية وأسكت ديموسئنيس بعض الوقت، وإن كان الأخير قد عاد ورفع دعوى أخرى عام ٣٤٤.

ومع أن خطبتى الغربين أيسخينيس وديوسئنيس قد ألقيتا في المحاكم إلا أنها تتمتعان بسهات الخطب السياسية العامة. إذ أنها يتعاملان مع قضية تتعلق بوضع أثينا في العالم الإغربتي وبقائها كدولة مستقلة. كان ديموسئنيس هو الأقوى والأكثر تمتعًا بالموهمة الخطابية، بل هو أقدر خطباء عصره. يصفه أحد النقاد القدامي بالنه من بين سائر الخطباء يبدو كالعاصفة البرقية أو كالصاعقة النارية التي تكتسح كل ما يقف في وجهها. وحتى في أثناء تناوله لأبسط الأمور يجعل ديموسئنيس كل كلمة تصيب هدفها لأن كل شيء في خطبته محسوب بدقة ومكثف للغاية. وتشي الجملة عنده وحبكتها المحكمة بفكر عميق وهيمنة ظاهرة على الأداة التعبيرية. فهو يغير ويبدل في طول وبنية الجملة كا لم يفعل أي ناثر إغريق آخر باستثناء أفلاطون. ويدل في طول وبنية الجملة كا لم يفعل أي ناثر إغريق آخر باستثناء أفلاطون. من رسم مواقف مثيرة وتسليط الضوء على التفاصيل.

تعود شهرة ديموسئنيس إلى أنه يمثل صوت المعارضة السياسية ويقف تحت لواء الديموقراطية والحرية في مواجهة قوى الطنيان والعبودية. ولعل أقوى وأهم إنطباع نخرج به من خطب ديموسئنيس هو حب صاحبها العنيف لأثينا. وهذا هدو سرخلافه مع أيسخينيس من ناحية، كها أنه هدو الموضدوع الدرئيسي في الخسطب الأولينئية، و«الفيليبية». ومن ناحية أخرى فهو الذي أظهر تزايد قوة فيليب عما

يستدعى ضرورة وقف المد المقدوق. يعتقد ديموسئنيس أن أثينا هي المدينة الجديرة بأن تتبوأ عرشى المجد والعظمة فهى الأغوذج المثالى بين كافة المدن الإغريقية ولكنها مع ذلك لم تصل قط إلى ما ينبغى لها من الرق والقوة. كان ديموسئنيس على أتم إستعداد لأن يفعل أى شيء فى سبيل رفعة أثينا. وهذا ما فعله إذ ضمحى بنفسه فعلاً عندما شرب السم عام ٢٧٤ حتى لا يستسلم للقائد المقدوق أنتيباتير ونائبه ديماديس. إنه يرى فيهم أعداء وطنه ويقول عنهم فى نهاية خطبته «عن التاج» ما يلى «ليت أحدًا منكم أيتها الآلهة لا يستسلم لرغباتهم! وليتكم إن كان بوسعكم تزرعوا فى هؤلاء الناس عقولاً وقلوبًا أفضل مما لحيهم. أما إذا كانست حالتهم مستعصية على العلاج فأنزلوا بهم ويهم وحدهم اللمار الكامل والمعجل برًا وبحرًا وباقصى سرعة ممكنة. هيئوا لنا – نحن الشاكرين لكم الفضل – الخلاص من المخاوف التي تهدد أمننا وأنعموا علينا بالأمان الثابت الذي لا يتزعزع».

ويتميز أسلوب ديموسنيس بالثراء وبالقدرة الفائقة على نحست المفردات والتشبيهات، ويكفى أن نذكر هنا أنه مخترع التعبير الشائع حتى ريومنا هذا «أسكرته نشوة النجلح»، حيث أطلقه على فيليب الثانى فى الخطبة الفيليبية الأولى، ويصف خائنى المدينة فيقول إنهم «بتروا أطرافها» («عن التاج» ٢٩٧٧)، ويقول إن «بلاد الإغريق مريضة» («الفيليبية الثالثة» ٣٩)، وهو القائل كذلك «من بدر البدور مسئول عن تمارها» («عن التاج» ١٥٩) أى من زرع حصد، وكلها تعبيرات تشهد له بسعة فى الخيال وقوة فى التعبير وقدرة على التكثيف. (١٥٩)

بيد أن ديموسنيس قد وقع في بعض الأخطاء نتيجة سوء التقدير. فأخذ عليه النقاد القدامي عدم إجادته أسلوب الفكاهة، بل كانت فكاهاته تفتقر إلى روح الدعابة وتقترب من التشنيع، فلطالما سخر من أصل أيسخينيس الوضيع ومن أنه كان ممثلاً من الدرجة الثالثة، عاش على الكروم والزيتون اللذين قذفه بها المتفرجون! ولا ينفذ ديموسئنيس إلى أعهاق الشخصية أو بالاحرى لا يريد ذلك. ولا أدل على هذا الإتجاه من أن كل شيء في عالمه إما أسود أو أبيض، مع تجاهل ما هو بين هذا وذاك حيث تتداخل الأضواء والظلال وتختلط الألوان. ولكن ديموسئنيس يبلغ قمة الإحساس بالإنسانية عندما يسخر من أولئك الذين يقيسون ديموسئنيس يبلغ قمة الإحساس بالإنسانية عندما يسخر من أولئك الذين يقيسون

سعادتهم بمقدار ما يملأون به بطونهم من الملذات الرخيصة. ومن عيوب ديموسثنيس وقصور الفهم عنده أنه لا يرى إلا جانبًا واحدًا لـالأمور، فهـو مشـلًا لم يـرى في تصاعد قوة مقدونيا سوى المخاطر التي تهدد أثينا. وهذا غير ما حدث بالنسبة اليسخينيس الذي كان في مطلع حياته معارضًا لفيليب، فلما ذهب إليه في وفد للتقاوض غير موقفه أثناء المقاوضات نفسها وصار نصيرًا له. أيسبخينيس إذن عمن يغيرون مواقفهم ويتوامعون مع الظروف على النقيض من ديموسثنيس الذى لا يتزحزح قيد الملة عن موقف سبق أن إلتزم به. وتغيير موقف أيسخينيس لا يعنى بالضرورة أنه مذبذب أو أنه مرتشى أو خائن عميل فنجن لا غلك الدليل على ذلك. بل إن فيليب والإسكندر الاكبر كانا يكنان كل تقذير وإعجاب لمدينة أثينا وكان ينديان معاملتها أفضل معاملة. ومن ثم فقد كان أيسخينيس رجلًا مرنًا رأى أن أثينا يمكن ان تحتفظ لنفسها بقدر معقول من الإستقلالية إذا ما قبلت ببعض الشروط المقدونية. وبعبارة اخرى كان أيسخينيس يعتبر أن السلام المشرف مع مقدونيا أفضل بكثير من تلق المزيمة المنكرة والخزية على يدها. وعندما إندلعت الحرب فعالًا وسقطت أثينا بكى أيسخينيس الكرامة المهدرة، فأثينا التي كانت ملاذ كل إغريق وواحة الآمان في ذاك العصر المضطرب، أصبحت الآن تكافح بشتى الأنفس من أجل الحفاظ على ترابها.

وعلى أية حال فقد أثبت التاريخ أن كلاً من أيسخينيس وديموستنيس كان على خطأ. إذ أثبت فتوحات الإسكندر الأكبر أن عصر دولة المدينة قد ولى بلا رجعة. وهكذا سقط الأغوذج المثالى الذى تعبد فى عرابه ديموستنيس. ولبعض الوقت بدت رؤية أبسخينيس صائبة، ولكن ما أن مات الإسكندر الأكبر وجاء خلفاؤه وتقاسموا غرات فتوحاته فيا بينهم بقوة السلاح حتى ثبت أن أيسخينيس أيضًا كان مخطئًا فى تقديراته (٢٥).

صفوة القول إن الخطابة الإغريقية هي فن القرن الرابع وتلاشت عند نهايته. ومن ثم فهي تعكس حالة أثينا آنذاك كدولة فقدت سلطانها السياسي والعسكرى وإن كان الطموح لا يزال قامًّا في إستعادة عز الماضي، ولا تزال الأحلام تراودها في أن تلعب دورًا رائدًا في العالم من حولها. ومع كل فإن الخطابة شيء موجود في دم



شكل ٣١ تمثال ديموسثنيس المحفوظ بتحف ميرنيخ



شكل ٣٠ تمثال أيسخينيس، محفوظ الآن بالمتحف البريطاني

الحضارة الإغريقية نفسها ومنذ عصورها السحيقة. وبعد موت ديموستنيس بعدة قرون كانت الخطابة لا تزال تمارس وتدرس بعناية فاثقة. وظل الأمر كذلك حتى جاءت السيحية فظهر نوع جديد من الخطابة مرتبط بها وبالدعوة إليها. والعيب الواضح فى الخطابة الإغريقية ككل هو الإهتام بالشكل على حساب المضمون، ولقد إزداد هذا العيب . رة بعد موت ديموستنيس أفضل الخطباء الإغريق طرا. ولعل هذا الخيط الرفيع هو الذي سيزداد بمرور الزمن ليصبح في النهاية من الأمراض التي تصبب في الكتابة الأدبية ونعني الخطابية التي سيطرت على أقلام كثير من الشعراء والناثرين ليس إبان العصر الميللينستي وبالاسكندرية فقط، بل في الأدب الرومان نفسه الذي تزايدت فيه الخطابية حتى أودت به في نهاية العصر الفضي.

## الباب الخايس

الأدب السكندرى وأعراض الشيخوخة

« الكتاب الكبير شر مستطير » كاليماخوس

## ١ - تدوين الأدب ودور مكتبة الإسكندرية

من الواضح أن الأدب الإغريق على وجه العموم أدب سماعي شفوي يتناقله الناس عن طريق الرواية الشفاهية والإنشاد أو الالقاء والغناء أو التمثيل على المسرح، فتلك كانت وسائل النشر الشائعة في العالم الإغريق (١). وظل الأمر كذلك في غالب الأحيان حتى بعد أن أخترعت الكتابة وعُرف فن تدوين النصوص الأدبية النثرية والشعرية. حقا لقد بدأ الناس رويدا رويدا يقتنون الكتب، إلا أنها لم تـك سـوى وسيلة للتذكر أي «مذكرة» (hypomnema) يحتفظ بها المؤلف أو عشل المسرح لنفسه كمرجع يعود إليه ساعة الضرورة. ولسكنها لم تصبح بعد وسيلة للنشر أو أداة الاتصال بين المؤلف وجمهوره. وظلت هذه النظرة للكتاب على أنمه «مذكرة» حتى عصر أفلاطون إن لم يكن بعد ذلك، وفي مدارس أثينا القرن الخرامس كانت العلاقة بين التلميذ والأستاذ علاقة شخصية إلى حد كبير، وكان التعليم في أساسه يم عن طريق الكلمة المسموعة أكثر من الكلمة المقروءة أو المكتوبة. ولقد قرأ سقراط الشعراء الإغريق وأحدث ثورة فكرية فى أثينا، ولكنه فعل كل ذلك دون أن يكتب كلمة واحدة. لقد كانت المناقشة والتأمل هما أهم الوسائل التي يلجأ إليها الناس من أجل تحصيل المعارف، وكان جمع الكتب وقراءتها أمرا نادرا في البداية. إلا أن أثينا القرن الخامس بدأت تشهد عادة تداول الكتب وهواية إقتنائها، عما أدى إلى رواج نسبي لمهنة تجارة الكتب الجديدة، حتى أن الشاعر الكوميدي إيـ وبوليس (شلرة Kock ۳01) يشير إلى مكان ما في أثينا عرف ببيع الكتب. ويقول أفلاطون على لسان أستاذه سقراط إن نص الفيلسوف أناكساجوراس كان من المكن الحضول عليه من الأوركسترا بالسوق العامة (الأجورا) في مقابل دراخمة واحدة على أقصى تقدير (١). وإن دل ذلك على شي فإنما يدل على أن سعر الكتب في أثينا لم يكن بصفة عامة مرتفعا.

ونجد عند كسينوفون إشارة إلى مكتبة خاصة تضم ملاحم هوميروس كلها (١٠٠٠).

ومن العوامل التي شجعت على إقتناء الكتب وشيوع تداولها ورواج تجارتها ظهود المركة السوفسطائية التي أحدثت ضجة فكرية كبيرة وجاهد روادها في سبيل نشر اللغافة في كل مكان. كما أن تطور النثر الأدبي بفنونه الشلاث التاريخ والفلسفة والخطابة قد إستلزم وجود النص المقروء. ثم يأتي دور الفن المسرحي الذي بلغ قمة الإزدهار إبان القرن الخامس. فما لا شك فيه أن العروض المسرحية تقتضي وجود نص مكتوب يمكن الرجوع إليه في أي وقت أثناء تدريب الجوقة وتحفيظ المثلين أدوارهم الختلفة. فإذا وصلنا إلى القرن الرابع وجدنا أرسطو يعترف ولأول مرة بان بعض المؤلفين يكتبون أعالهم للقراءة (anagnostikoi) لا للإلقاء أو الإنشاد. وهو يسمى على وجه التحديد الشاعر التراجيدي خايريمون (منتصف القرن السرابع) يسمى على وجه التحديد الشاعر التراجيدي خايريمون (منتصف القرن السرابع) والشاعر الغنائي ليكيمنيوس (؟) الذي يقول عنه «من الأفضل أن تقرأه لا أن تسمعه (أ)». ومع ذلك ينبغي ألا تنسى أن «القراءة» كانت تتم في غالب الأحيان بصوت مسموع، إذ كان الاستاذ يقرأ على تلاميذه والأجير لسيده والمؤلف لجمهوره، ويصفة عامة لا يمكن أن نزعم وجود جمهور قارئ إلا إبتداء من أواخر القرن الخامس وبدايات القرن الرابع.

وتحفظ لنا الروايات القديمة شبه التباريخية ـ دون أن يتبوافر لنا السدليل المادى القاطع ـ أن الطاغية بيسيستراتوس (٧٠ - ٧٠ تقريبا) كان أول من أسس مكتبة عامة فى أثبنا، وأن الأثينين قد عملوا من بعده على زيادة مجموعات الكتب التي إقتناها. ورد ما يفيد ذلك عند أولوس جيلليوس (٥) الذى عاش إبان القرن الثانى الميلادى. ويرى بعض العلماء أن الرواية التقليدية الشائعة بأن هذا الطاغية كان أول من أمر بجمع وتدوين أعال هوميروس (١) إنما ترمز فى الواقع إلى أنه حاول تركيز تجارة الكتب فى أثينا. ويقال كذلك إن طاغية جزيرة ساموس الشهير بوليكراتيس قد جمع إبان النصف الثانى من القرن السادس كتبا كثيرة فى هذه الجزيرة. جاء ذلك فى رواية أثينايوس (٧) الذى عاش حول عام ٢٠٠٠م فى مدينة نوكراتيس المصرية ذلك فى رواية أثينايوس (٧) من قبرص ـ وهو ينتمى إلى فترة زمنية أقدم ـ قد فعل نفس الشئى. غير أن بعض العلماء يرجحون أن لا تكون هذه الروايات صحيحة، إذ من المحتمل أن يلصق الكتاب المتأخرون بهولاء الحكام الروايات صحيحة، إذ من المحتمل أن يلصق الكتاب المتأخرون بهولاء الحكام

القدامي عادات وسمات حكام العصر الهيللينستي. ومن المشكوك فيه \_ كها سبق ان الهنا \_ أن تكون الكتب شائعة التداول قبل عصر بريكليس، وهـ ذا لا ينفى ان بجموعات من الكتب قد إستخدمت بحكم الضرورة في المدارس آنذاك. وبما يروى في هذا الصدد أن ألكيبياديس (٤٥٠ ـ ٤٠٤ تقريبا) قد ضرب ناظر إحدى المدارس لأنه لم يكن يحتفظ بنسخة من أشعار هوميروس في مدرسته. أما مجموعات الكتب الجاصة بالأفراد فقد كانت نادرة وتعد من الأمور اللاقتة للنظر إلى الحـد الـذي أصبح فيه يوريبيديس موضوع سخرية لأنه يمتلك مكتبة خاصة. ويخبرنا كسينوفون أن يوثيديوس صديق سقراط قد أنشأ لنفسه مكتبة لا بأس بها، إذ كانت تضم الشعراء والسوفسطائيين إلى جانب كتب في الطب والعارة والهندسة والفلك(١٠). وفي شذرة للشاعر الكوميدي اليكسيس (٣٧٥ ـ ٣٧٥) نجد إشارة إلى مـكتبة تضم المؤلفين الإغريق الكلاسيكيين (شذرة رقم ٢٤٥). هذا وقد راجت تجارة الكتب إبان القرن الرابع، حتى أنه عندما وصلت بقايا حملة العشرة آلاف إغريق بقيادة السفن التي كانت قد وصلت إلى هذه المنطقة النائية كتبا كشيرة منسوخة، كان السفن التي كانت قد وصلت إلى هذه المنطقة النائية كتبا كشيرة منسوخة، كان المبحارة قد نقلوها في صناديق خشبية (١٠).

ومما لا شك فيه أن أفلاطون قد إحتفظ في مدرسته «الأكاديمية» بمجموعات من الكتب أو المخطوطات التي إستخلمها هو وتلاميذه، بيد أن سترابون (١٣/٦٤ ق.م ٢١ على الأقل) يروى أن أرسطو هو أول من جمع الكتب، فكان بذلك القدوة والرائد الذي حذا حذوه ملوك مصر البطلمية، إذ تعلموا منه كيف ينشئون وينظمون مكتبة ضخمة مثل مكتبة الإسكندرية.

ومن هنا تأق أهمية الحديث عن مكتبة ومدرسة أرسطو. إذ كانت دراسة التراث القديم تشكل واحدا من أبرز الموضوعات التي أولاها هذا الفيلسوف عنايته، فهو مربى الإسكندر الأكبر (٣٥٦ ـ ٣٢٣) الذي أشرف على تعليمه طفلا وصبيا وشابا يافعا. فكان يدرس له أشعار هوميروس ومسرحيات شدمراء التراجيديا الأتيكية. وربما ألف من أجله كتابا عن «مؤسسي المستعمرات» وآخر عن «حكم الفرد». وعندما مات والد الإسكندر الملك فيليب عام ٣٣٦ عاد أرسطو إلى أثينا،

وهناك في مكان خارج المدينة أى إلى الشهال الشرق منها فيا بين صخرة ليكابيتوس وهناك في مكان خارج المدينة أى إلى الشهال الشرق منها فيا بين صخرة ليكابيتوس واليسوس وجد كهفًا مقدسًا لدى الإلسه «أبسوللون لسوكيوس» (Apollo Lykeios) ولربات الفنون الموساى. هناك أقام أرسطو مدرسته التي عرفت بياسم «اللوكيون» (Lykeion) وكانت تحتوى على فناء مغطى، إعتاد أرسطو أن يتمشى فيه (Peripatos) وهو يحاضر تلاميذه حتى أن أتباع مدرسته الفلسفية عملوا إسم «المشائين» فيا بعد وهذا ما سلف أن تحدثنا عنه.

ما يهمنا الآن هو أنه في هذه المدرسة جمع أرسطو العديد من المخطوطات وأسس مكتبته النادرة التي حوت في حوت الخرائط الجغرافية. كما الحق بها متحفا يضم مجموعات من وسائل الإيضاح المتباينة من الحيوانات والنباتات وغريرها، إستخدمها الفيلسوف العظم أثناء تدريسه. وعما يروى أن الإسكندر الأكبر قد أهدى إلى أرسطو مبلغ ثمانمائة تالنت ليساعده على جمع هذه المقتنيسات. كما أمسر هسدا العاهل المقدون والشاب الفاتح لكثير من الأقطار صياديه في البر والبحر أن يحضروا إلى أستاذه أرسطو كل ما يصادفهم ويمكن أن يكون ذا فائدة علمية له. ولقد وضع أرسطو الفيلسوف المعلم نظاما دقيقا للحياة في المدرسة بما في ذلك الوجبات المشتركة ومائدة الشراب الوحيدة مرة كل شهر. ولقد ألف هذا الفيلسوف العظيم في العديد من الموضوعات، وإحتلت دراسة التراث القديم جنزءا كبيرا من إهتامه وكذلك الدراسات الأدبية واللغوية بصفة عامة. يضاف إلى ذلك أنه عفرده أو عساعدة تلاميذه قد أعد قوائم كثيرة تاريخية وعلمية، وذلك مثل قائمة الأبطال المنتصريين في الألعاب الأوليمبية (Olympionikai)، وقائمة الأبطال المنتصريس في الألعاب البيثيــة (Pythionikai)، وقائمة بناذج من عادات الشعوب (Nomina)، ونظام أو « دستور الأثينين، (Athenaion Politeia) المكتوب حوالي عام ٣٢٨/٣٢٩ والذي إكتشف نصه على ورقة بردية حفظتها رمال مصر حتى عام ١٨٩٠م فأثار ضبجة في أوساط دارسي الكلاسيكيات في العالم الغرب، وإمتد صداها إلى مصر حيث ترجم د. طه حسين هذا النص إلى اللغة العربية وإهم به الكثيرون من المفكرين المصريين. ومن القوائم الهامة التي وضعها أرسطو وكان فقدها خسارة جسيمة يحس بها كل مهم بالتراث الكلاسيكي أو بالدراسات الأدبية بصفة عامة والفن المسرحي بصفة خاصة همي

الديداسكالياى ، (Didaskaliai) وهى سجل بالعروض المسرحية التي قدمت في أثينا، غيم إسم الشاعر المؤلف وإسم المواطن الأثيني المكلف بتمويل وتجهيز الجوقة أي لخوريجوس (Choregos). وسنرى أن هذا الكتاب ـ الذي لم يصلنا سوى في صورة مذرات متفرقة ـ قد ترك تأثيرات واضحة على أدبساء وعلياء الإسكندرية مشل اليماخوس وأريستوفانيس البيزنطى وغيرهما. ولا شك أن هذا الكتاب يعتبر أول لبنة وضع في أساس بناء ضخم نسميه الآن علم التاريخ الأدبي.

ومن المفيد أن نتابع مصير مكتبة أرسطو، إذ يخبرنا سترابون أن ثيبوفراستوس من ٢٧٠٠ ـ ٢٨٨/٥) تلميذ ومعاون وتابع أرسطو قد ترك غطوطات أستاذه لنيليوس من سكيبسيس بمنطقة طروادة فحفظها تابعوه فى قبو تحت الأرض لحايتها من سطو لموك برجام المغرمين بجمع الكتب والمخطوطات. وبيعت هذه المخطوطات حوالمى عام مرق الم أبيلليكون من تيوس بعد أن عثر عليها غبأة فى القبو. ويقال إنه قد سرق مالم يستطع شراءه ثم نشر كل ذلك بطريقة سيئة. وفى عام ٨٤ نقل القنصل لرومانى سلا (١٣٨ ـ ٧٨) هذه المخطوطات إلى روما حيث نشرها تيرانيون الأكبر أوائل القرن الأول، ثم عاد أندرونيكوس الرودسي ورتب مؤلفات أرسطو وألف نراسة من خسة كتب عن ترتيب هذه المؤلفات عام ٤٠. وكانست نسخة اندرونيكوس هذه لأعمال أرسطو هي الأساس الذي قامت عليه النصوص الستي وصلت إلى أيدينا. وما أن نشرت غطوطات أرسطو حتى تناولها المعلقون والشراح بالدرس والتفسير فكان لها أكبر الأثر في الفكر منذ ذلك السوقت وحتى يسومنا هذا (١٠٠٠).

وهناك من الأدلة ما يثبت أن المدارس (gymnasia) الأثينية إبان القرن الثانى والأول قد إمتلكت مكتبات خاصة بها. فهناك مدرسة بطليموس (Ptolemaion) التى زارها كل من شيشرون (١٠٦ ـ ٤٣) وباوسانياس (إزدهر حوالي ١٥٠٠) فشاهدا مكتبتها. وتؤكد الإكتشافات البردية وجود المكتبات الحاصة في مصر البطلمية (الرومانية) إذ يبدو أن عادة القراءة وتأسيس المكتبات الخاصة والعامة قد أصبحت شائعة في مختلف أقاليمها وبلدانها بل وقراها النائية. بيد أن مجالنا هنا لا يتسبع للحديث بالتفصيل عن كنوز البردي المصرية.

نعود الآن للإشارة إلى الصعوبات التي واجهت منذ البداية عملية تدوين الأدب الإغريق وصيانته من الضياع. وأولى هذه الصعوبات عدم وجود نص معتمد في كثير من الحالات بالإضافة إلى العقبات التي عرقلت جهود الناسخين بسبب طريقة الكتابة البدائية وشكل الكتاب \_ أى اللفافة البردية \_ الذى لم يسهل عملية التدوين والتصويب بصورة كاملة. فلم يكن معروفا على سبيل المثال فن تقطيع المكلمات أو فصلها، ولم تستخدم الحروف الكبيرة في بداية الجمل أو السطور، ولم تسستخدم النبرات إلا نادرا وبصورة غير منتظمة في الكتابات الشعرية. ولم تنظهر علامات الترقيم إلا بصورة إرتجالية، وإن إستخدمت بعض العلامات الدالة على بدء الفقرات أو تغير الشخصيات والأدوار في النصوص المسرحية. وكل هذه المخاطر كانـت تتهـدد النصوص القديمة بالإرتباك أو حتى بالضياع. ويضاف إلى ذلك أن خروج الممثلين عن نصوص مسرحياتهم التي يقومون بعرضها كان إحمالا قائمًا طالما انه لا يسوجد نص ثابت ومعتمد. ولقد عانت نصوص التراجيديا الإغريقية أكبر قدر من هده الأخطار إبان القرن الرابع، مما دفع رجل الدولة الأثيني ليكورجوس الخطيب إلى أن يأمر في عام ٣٣٠ بإعداد نسخة رسمية للشالوث التراجيدي الخالد - كما سبق أن المحنا ـ لكى تودع في خزانة الدولة الرسمية. ومن المحتمل أن هـذه النسـخة لم تـك سوى أجود النسخ المعدة للتمثيل على المسرح. على أينة حال يروى أن بسطليموس فيلادلفوس (٣٠٨\_ ٢٤٦) ثان الملوك البطالمة قد إستعار هـذه النسمخة لمكتبسة الإسكندرية بضان مالى كبير ضحى به واحتفظ بالنسخ، ولـو أن بعض العلماء يعتقدون أن هذه النصوص لا تمثل الأصول الحقيقية للشعراء الثلاث على أساس أن فقهاء الإسكندرية قد إنتقدوها فيا بعد وعدلوا فيها(١١).

وإذا سألنا أنفسنا متى بدأت الدراسات الكلاسيكية، نجد أن التاريخ يجيب على سؤالنا بأن السوفسطائيين هم الذين وضعوا نواة هذه الدراسات إبان القرن الخامس تحت إسم الأرخايولوجيا (Archaiologia) أى «علم القديم». والجدير بالذكر أن همذا الإسم أصبح فى العصور التالية يطلق على فرع واحد فقط مسن السدراسات الكلاسيكية وهو «علم الآثار». أما «علم القديم» الذي أنشأه السوفسطائيون فكان يعنى البحث التاريخي في كل ما هو مأثور وموروث عن الماضي السمحيق، سسواء

اكان من الأساطير والحكايات الشعبية أو أخبار الملوك والمالك القديمة أو مسير الأبطال والقواد. وبما يسترعى الإنتباه في هذا المقام أن أفلاظون يستخدم لفظة فيلولوجوس، (philologos) بعنى دعب الكلام، أو دعب المنطق، وذلك في مقابل لفظة «ميسولوجوس» (misologos) التي تعنى النقيض تماما أي «كاره الكلام أو المنطق». ونقول ذلك لأن كلمة «فيلولوجيا» (philologia) بمعنى «فقه اللغة» أو «الدراسة الأدبية» جاءت من هذه الصفة «فيلولوجوس». والفيلولوجيا فرع مهم من فروع الدراسات الكلاسيكية، إزدهر إزدهارا باهرا إبان عصر النهضة الأوربية. ولكننا هنا نحاول تتبع أصوله القديمة منذ البداية ونركز الحديث بصفة خاصة على فضل مدينة الإسكندرية ومكتبتها الشهيرة في إنعاش هذه الدراسات الإنسانية ودفعها للأمام.

يغيرنا افلاطون بأن القوانين الأثينية كانت تلزم الوالدين بتعليم الأبناء الموسيق والتدريبات الرياضية، ولكن المدارس كانت تعتمد أساسا على الجهود الداتية للمواطنين ولم تك من مهام الحكومة. يضاف إلى ذلك أن مكانة المدرس الإجتاعية لم تك محترمة، كما أن أحواله المالية لم تك بصفة عامة على ما يرام فكان يضطر إلى الاقتصاد الشديد ليوفر لنفسه ولذويه لقمة العيش من أجور تسلاميذه التى يدفعونها له بين الحين والآخر. وعلى الرغم من أن التعليم المدرسي لم يكن منظها تنظيا دقيقا إلا أنه مع ذلك كان واسع الإنتشار. فلها ظهر السوفسطائيون في الأفتى تغير الوضع تغيرا جذريا. لقد وصف أفلاطون الإهتام الشديد الدي أثناره السوفسطائيون بين مواطني أثينا الذين أصبحوا على أتم إستعداد للإنفاق بسخاء على عاضرات هؤلاء الاساتذة الجدد المتجولين بين غتلف المدن. ها هو هيبوكراتيس (أبوقراط) يلهث جريا ليطرق بعنف قبل الفجر باب سقراط معلنا نبأ وصول بروتاجوراس الأبديري أشهر سوفسطائي العصر. ولقد جمع السوفسطائيون مبالغ طائلة من تدريس الخطابة وغيرها من العلوم الحببة والمطلوبة آنذاك وقاموا بأبحاث قيمة في اللغة والأدب وهذا ما سبق أن ألخنا إليه في الباب السابق.

ومن عاورة أفلاطون «كراتولوس» نستطيع أن نجمع بعض المعلومات عن أبحاث مدرسة هيراكليتوس الأدبية واللغوية. ولقد سار أرسطو -كما رأينا- بالدراسات

الإنسانية أى دعلم القديم ، قدما عن طريق أبحاثه الفقهية واللغوية، وعن طريق منهجه العلمى وأسلوبه التصنيق وروحه البحثية، وجمعه للكثير من النصوص القديمة في مكتبته وشرحها لتلاميذه وتحليلها والتعليق عليها. وهو بكل ذلك مهد الطريق لفقهاء الاسكندرية،

ومن الملاحظ هنا أن علم تحقيق النصوص لم يكن قد عرف بعد، ومن ثم كان يسمح بتدوين بعض الأبيات المشكوك في صحتها أو المنتحلة أو المقحمة على هذا المؤلف أو ذاك. ولم يقم النقد الهومرى - أى تحقيق أشعار هوميروس - فيا بسين القرنين السادس والرابع على أسس فقهية سليمة. إذ كان المعيار الأخلاق هو السائد، وذلك أمر واضح للغاية من موقف أفلاطون مثبلا من الشعر والشعراء حيث طردهم من مدينته الفاضلة بوازع تربوى أخلاق. وفي محاورة «إيون» يعالج أفلاطون تفضية طبيعة الشعر ووظيفته على أسس تربوية بحتة. على أية حال يقال إن أرسطو وانتياخوس من كولوفون (إزدهر حوالي ١٠١) قد أعد بعض النصوص المحققة. وألف ديموكريتوس الأبديرى (المولود حوالي ٢٠١) دراسة أدبية عن المحقوم، وألف إيون الإفيسي تعليقا على الأشعار الهومرية. ولكننا لا نعرف عن كل هذه الدراسات وطبيعتها شيئا دقيقا لأنها لم تصل إلينا.

ولقد تابع بعض المشائين أتباع أرسطو جهود أستاذهم في تاريخ ونقد الأدب وإعداد الدراسات النحوية والفقهية، وكان من بينهم ثيوفراستوس من إربسوس في ليسبوس (٣٧١ ـ ٢٨٧)، الذي كتب بين ما كتب «تاريخ النباتات» و «غيو النباتات» و «عن الأسلوب» الذي إقتبس منه شيشرون الكثير، ولكن أهم مؤلفاته جيعا بالنسبة لسياقنا هنا هو ذلك الذي يجمل عنوان «الشخصيات» ويقع في ثلاثين فصلا وربما كان نواة لكتاب أكبر، وفيه يصف ثيوفراستوس بحيوية بارزة وبصيرة نافذة بعض الشخصيات والخاذج المعاصرة له، وهو يضع إصبعه على نقيصة ما في كل شخصية ثم يورد الأخطاء المترتبة على هنده النقيصة وذلك في إطار تهكمي ساخر، ويمكن أن نتخيل مدى السخرية مثلا عندما يطلب أبناء إحدى الشخصيات الثرثارة من أبيهم ساعة النوم أن يقص عليهم شيئا ما ليناموا! والجدير بالذكر أن الثرثارة من أبيهم ساعة النوم أن يقص عليهم شيئا ما ليناموا! والجدير بالذكر أن

الوقت الذي كان فيه مناندروس ينظم مسرحياته القائمة على رسم الشخصيات وتصوير السلوك بالدرجة الأولى، ولقد ترجم كازاوبون هذا الكتاب إلى السلامينية وعلق عليه عام ١٩٦٩م فترك تأثيرا ضخيا على الأدب الإنجليزي إبان القرن السابع عشر، إذ قلده جوزيف هول في «شخصيات الفضائل والرذائل» عام ١٦١٤ وجون إيرل في «وصف الإنسان وعالمه الصغير» عام ١٦٢٨، وكذلك قلده صمويل بتلر إيرل في «وصف الإنسان وعالمه الصغير» عام ١٦٢٨، وكذلك قلده صمويل بتلر الرائه في فرنسا قلده لابروير (١٦٤٥ ـ ١٦٩٦) في مؤلفه المشهور «الشخصيات». (١٦)

ومن أبرز تلاميذ ثيوفراستوس ديميتريوس الفاليرى (٢٥٤ - ٢٨٣ تقريبا) وكان رجلا مرموقا في عالم الأدب والسياسة معا. فكتب عن هـوميروس وجمع قصص أيسوبوس ووضع قائمة بمحكام أثينا. كان هو نفسه حاكها على أثينا عندما سقطت المدينة في يد ديميتريوس الفاتح عام ٣٠٧ فذهب إلى المنفى وإنضم إلى حاشية بطليموس الأول في الإسكندرية (٣٠٥ ـ ٢٨٥). ويقال أنه هـو الـذى نصح هـذا العاهل البطلمي ـ الملقب بسوتير أى المنقذ ـ بتأسيس مكتبة الإسكندرية. وبالتالي فإن ديميتريوس الفاليرى يعد همزة الوصل بين أثينا وشعلتها الحضارية والفكرية الذابلة من جهة وبين الإسكندرية وجلوتها الناهضة من جهة أخرى. ولم يعرف لمكتبة الإسكندرية هذه مثيل من قبل، لا من حيث الضحامة ولا مـن حيث المختبة الإسكندرية سوى مكتبة برجام التي أسسها إيومينيس الثاني (مـات حـوالى لمكتبة الإسكندرية سوى مكتبة برجام التي أسسها إيومينيس الثاني (مـات حـوالى المعشوقته كليوباترا السابعة آخر الملوك البطالة وذلك في الشلائينات مـن القـرن الأول.

سنتناول هنا جانبا واحدا فقط من أهمية إنشاء مكتبة الإسكندرية، ذلك أنه كان للإسكندرية شرف أن تكون صاحبة العصر الذهبي لإزدهار الدراسات الأدبية في العالم القديم. ومن ثم فقد كان لها الفضل الأكبر على هذه الدراسات وسيظل التاريخ الأدبي يذكر لها هذا الفضل على التراث الكلاسيكي إلى الأبد. فهي المدينة التي وضعت لنا أغوذجا رائعا لكيفية إستيعاب التراث وهضمه ثم حفظه وتسليمه

للأجيال التالية والشعوب الأخرى. فمن الإسكندرية إنتقلت الشعلة فيها بعد إلى روما ثم بيزنطة فالعرب الذين سلموها بدورهم إلى أوربا الحديثة.

فبتأسيس مكتبة الإسكندرية الكبرى في البروخيون أي داخيل القصر الملكي وتأسيس مكتبة الحرى أصغر في السيرابيون أي في حيى راكوتيس الشعبي المصرى وإنشاء الموسيون (أي معبد ربات الفنون الموسياي) توافرت كل متطلبات الدراسة الفقهية. كان الموسيون عبارة عن عجمع بحوث، وضمت مكتبة الإسكندرية الكبرى و كيا جاء عند أولوس جيلليوس - حوالي سبعهائه ألف لفافه بردية، وتولى رئاسة هذه المكتبة أبرز الشخصيات الأدبية والعلمية مثل زينودوتوس (إزدهر حوالي ٢٨٥) أول من أصدر نسخة عققة ومنقحة لهوميروس بعد أن قارن بين عدة غطوطات له، وكذلك أصدر نسخة لقصيدة هيسيودوس وأنساب الآلهة». وتلاه في رئاسة مكتبة الإسكندرية إراتوسئينيس (إزدهر حوالي ٢٣٤) وكان عالما في الرياضيات والجغرافيا وله أعال شعرية وفلسفية وتاريخية وأبحاث علمية دقيقة وكتاب عن والكوميديا القديمة الم يصل إلى أيدينا لسوء الحظ. ثم رأس مكتبة الإسكندرية أريستوفانيس البيزنطي (٢٥٧ – ١٨٠ تقريبا) وأريستارخوس الرودسي إلا أنها لم يتوليا وعمل بها كل من الشاعرين كالياخوس وأبوللونيوس الرودسي إلا أنها لم يتوليا منصب الرئاسة.

هذا ما هو شائع ولكن عثر مؤخرًا على بردية فى أوكسيرينخوس (البهنسا) تعود للقرن الثانى الميلادى وهي محفوظة بجامعة ترينيتي كوليج Trinity College في دبلن بأيرلندا وعليها قائمة بسرؤساء المكتبة الأوائسل كها يلى: زينسودوتوس الإفيسي، أبوللونيوس الرودسي، إراتوسئنيس المدين، أريستوفانيس البيزنطي، أبسوللونيوس إيدوجرافوس وأريستارخوس الساموطران.

ولتسهيل عمليات البحث الأدبى والعلمى وضعت فهارس وتصنيفات للمؤلفين والنصوص مثل تلك الفهارس التى وضعها كاليماخوس. كما شعلت علماء الإسكندرية كثيرا مسألة تميز الأعمال الأصلية من تلك غير الأصلية، أى المنسوبة خطأ إلى هذا المؤلف أو ذاك. وإستعملوا لفافات برذية ذات حجم خاص وثابت يسمح بعملية تقسيم النصوص الأدبية الكبيرة إلى مجموعة لفافات بدلا من كتابتها في

لفافة واحدة طويلة يصعب تداولها والتعامل معها بصفة مستمرة. وبذل فقهاء الإسكندرية أقصى الجهد لكى يعيدوا بناء النصوص الأصلية ولا سيا نصوص هوميروس. وتبنوا منهجا سليا يقوم على أساس مقارنة غتلف الخيطوطات ودراسة أسلوب المؤلف دراسة دقيقة مع التركيز على إستخداماته اللغوية والإحتكام للمعابير الموضوعية.

واستعمل فقهاء الإسكندرية في تصويباتهم النصية علامات هامشية كان أهمها الأوبيلوس (obelos → الذي استخلعه زينودتوس وآخرون للدلالة على البيت المنتحل أو غير الأصلى. وعلامة الأستريسكوس (asteriskos) أو «النجمة الصغيرة» التي إستخلعها أريستوفانيس البيزنطي للدلالة على معنى ناقص في النص، وإستخلعها أريستارخوس للدلالة على بيت مكرر، إخترع أريستوفانيس البيزنطي علم النبرات لتشكيل اللغة الإغريقية المكتوبة. وإستخدم السكندريون علامات أخرى للدلالة على الأبيات المتالية بتكرار أو التكرار الخاطئ أو الإرتباك في تسرتيب السكليات. وإلى جسانب هسنه «الطبعات» المنقحة أصدر السكندريون تعليقات شارحة تدل على مدى علمهم وسغة درايتهم بالأساطير القديمة والأعمال الأدبية الكلاسيكية. وألفوا كتبا في التساريخ الأدبي والنقد والعروض والنحو والنبرات كها إبتدعوا علم القواميس والموسوعات.

وهكذا عمل فقهاء الإسكندرية بروح أرسطو المنهجية وساروا على دريه فأسسوا فروعا جديدة للعلم والمعرفة، ووضعوا أيديهم على الكنوز الأدبية مشل غطوطات الشعراء القلماء ولا سيا هوميروس والتراجيديا الأتيكية. كما ترجموا العهد القديم أو التوراة إلى الإغريقية فيا يعرف بإسم «الترجمة السبعينية»، ووضعوا القواعد العلمية لختلف فروع المعرفة. ولقد وضع كاليماخوس - كما سبق أن ألحنا - فهرسا للمكتبة أريستوفانيس البيزنطى بملحق. ولقد إشتق إسم هذا الفهرس (Pinakes) من «اللوحات» المثبتة على كل خزانة للفافات البردى. ولو أن بعض العلماء يرى أن هذا «الفهرس» كان عملاً علميًا مستقلاً عن محتوبات المكتبة.

وطبقا لما يورده بلوتارخوس فإن مكتبة الإسكندرية الكبرى قد أحرقت عندما حاصر يوليوس قيصر المدينة عام ٤٩(١٢). ولكن ديون كاسيوس يقول بان «محازن الغلال والكتب» فقط هي التي أحرقت آنذاك(١٤). وجاءت المبالغات الأسطورية التي

نشأت بعد ذلك فصورت أن المكتبة الكبيرة قد دمرت عن آخرها (١٠). بل وهناك من قال بأن المكتبة الصغرى أيضا قد أحرقت، ولكن بعض العلياء يسرون أنسه لا قيصر ولا العرب - كها زعم البعض - هم الذين أحرقوا مكتبة الإسكندرية، فقيصر لم يحرق سوى غزنا للفافات البردى على رصيف الميناء عوض فيا بعد بتقديم ماثق ألف لفافة من مكتبة برجام كهدية من أنطونيوس لكليوباترا (١٠). لقد كان الإمبراطور أوريليانوس هو الذي دمر مكتبة الإسكندرية عندما هاجم المدينة عام ٢٧٣م في أثناء حربه ضد الملكة زنوبيا.

على أية حال فنى مقابل التقدم الهائل الذى أحرزته الدراسات الأدبية والفقهية السكندرية كانت هناك نهضة عمائلة أو على الأقبل منافسة فى برجام ذات المكتبة الكبيرة والتي إستخدم فيها الرق (١٧) لأول مرة بدلا من البردى. وكان البركيز فى دراسات برجام على النثر فى مقابل البركيز السكندرى على الشعر إلا أن عجال الدراسات الأدبية والنحوية فى المدرستين كان يحتل مكان الصدارة.

وصفوة الكلام أن مدينة الإسكندرية هي التي وضعت الدراسات الأدبية على الطريق السليمة كعلوم لها قواعدها وأصولها وقوانينها. وهي التي أنعشت دعسل القديم الى دراسة التراث وإحياءه. كما كانت مكتبتها أغهوذجا محتدى على مسر العصور. فلم يعرف الرومان علوم الدراسات الأدبية ولا الفنون المكتبية إلا عندما تتلمذوا على فقهاء الإسكندرية.

ومن جانب آخر فإنه بعد فتوحات الإسكندر الأكبر وإنبيار نظام دولة المدينة الإغريق وإنساع رقعة الحضارة الإغريقية وإختلاطها ببعض حضارات الشرق إنتشر التعليم على مستويين أحدهما يمثل ثقافة الصفوة، والآخر يمثل ثقافة الجهاهير المذين صار بينهم من يقرأون بشغف ونهم ولكن دون تعمق أو فهم كامل. وهذا يعنى أنه شاع آنذاك أدب خاص للصفوة الممتازة وأدب عام لهذه الجهاهير. وظهرت فى الأفق ظاهرة رجل الأدب الذي يكتب الكتب لا بهدف أن يوصئل للناس ما لمديه من أفكار جديدة، بل ليصف وينقد ما جمع من كتب أو ما قرأ منها. فهذا أمر صارت له لذة خاصة لما فيه من إظهار للمقدرة الذهنية والثقافة.

وكان لشيوع حضارة عامة فى المالك الميللينستية وكذا لغة عامة مشتركة (Koine) أثر واضح فى ظهور عدد لا يستهان به من الكتاب غير الإغريق، بل ممن ولدوا فى مدن أو قرى ناثية مثل بوريستنيس (Borysthenes) وأرتميتا وبالاد ما بين النهرين وسوسا، نعم لدينا كاتب هيللينستى إسمه هيروديكوس من بابيلون وآخر يدعى هيرودوروس من سوسا، وهكذا إمتدت وإتسعت الرقعة الجغرافية لمصادر الأدب. ويعد ظهور مثل هؤلاء الكتاب الأجانب ملمحًا حضاريًا هيللينستيًا سيزداد بروزًا فى عصر الإمبراطورية الرومانية حيث أن بعض أعلام الأدب اللاتيني ولدوا فى أسبانيا وأفريقيا وآسيا.

كان الحكام الهيللينستيون يحبون ويشجعون الثقافة والأدب بل إن ميلهم لهما صار يفوق شغفهم بالمال نفسه. فصار المؤرخون اصدقاء للحكام اصا النحويون والفقهاء وكذا المهندسون المعاريون فقد أصبحوا السفراء فيا بين المالك الهيلينستية لعقد الإتفاقيات وإبرام المعاهدات، وترتب على ذلك أن صار الكتاب يتحدثون عن أنفسهم ويبرزون ملامحهم الشخصية كما لم يحدث من قبل في الأدب الإغريق ونعرف أسماء ما يزيد على ألف ومائة كاتب هيللينستي بما فيهم العلماء والفلاسفة ولو أننا في أغلب الأحوال لا نعرف أكثر من الأسماء لأن معظم الأدب الهيلينستي قد فقد. فنحن لا نعرف سوى البقايا مع أن رمال مصر لا زالت تمدنا بالمزيد عن طريق الإكتشافات البردية.

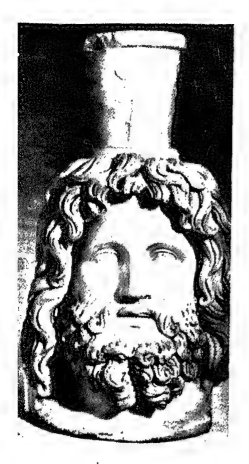
كانت أثينا بعد فتوحات الإسكندر الأكبر قد تركت وشأنها إذ لم يعد بوسعها أن تلعب دورا قياديا في عالم السياسة، وكان لهذا الضعف والوعى به أثر تدعيرى على النشاط الإبداعى، وصفوة القول أن أثينا أصبحت في العصر الهيللينستى مركزا بارزا في التعليم لا الفنون والإبداع، وبينا كانت الفتوحات الجديدة تنشر الهيللينية في كل أرجاء الدنيا فإن ذلك الإنتشار نفسه جاء على حساب الروح الهيللينية التى لم تعد صافية، كانت السنوات التى تلت موت الإسكندر وحتى فتح بلاد الإغريق على يد الرومان وتدمير كورنثة عام ١٤٦ فترة كساد وخول بالنسبة لشعلة الإبداع الفنى، بيد أن مدارسًا فلسفية جديدة تأسست وإزدهرت كما وصلت الرياضيات إلى ذروة لم تعسل إليها من قبل ووفرت العلوم الطبيعية إختراعات مفيدة، وفي العصر الهيللينستى



شكل ٣٢ عملة ذهبية سكت عليها صورة بطليموس الأول سوتير (المنقذ) إلى جوار زوجته بيرينيقى الأولى



شكل ۳۳ الخر لنفس العملة حيث سكت صورة الوجه الآخر لنفس العملة حيث سكت صورة بطليموس الثاني فيلاد لفوس وزوجته (أخته) أرسينوى الثانية



شكل ٣٤ سرابيس الإله الذي إبتدعه البطالمة ليقربوا بين الديائة المصرية والعقائد الإغريقية فامتدت عبادته إلى معظم أرجاء البحر المتوسط

تلهور الإعتقاد في الديانة الإغريقية التقليدية أي آلهة الأوليمبوس وذلك بفضل شيوع الشك الفلسق، وإن كان الناس لا زالوا يقومون بالطقوس المعهودة ويقدمون القرابين في المعابد. وفي ظل كل هذه الطروف السياسية والإجتاعية والحضارية والفكرية لم يكن هناك مجال لإزدهار الإبداع الأدبى ولا لتعميقه وإتساعه كها كان في السابق. لقد فشل النثر السكندري حتى في مجاراة فتوحات الإسكندر الأكبر فلم يسجلها تسجيلا دقيقا. أما الشعر فقد حاش على الكمال والجهال الشكليين الموروثين أوحقق بعض النجلح النسهى في مجالات ضيقة النطاق.

## ٢ - المعركة الشعرية بين القديم والجديد

في أيام الإسكندر الأكبر إنسحق الشعر أمام التجدى الصعب الذي يمثله التراث الشعرى القديم لكبار الشعراء الخالدين. فلا أحد يجرؤ على منافسة هوميروس أو بنداروس أو سوفوكليس على سبيل المثال، ولا فائدة ترجى من ذلك. وأشهر إسم لشاعر سمعنا به منذ موت يوريبيديس هو أنتياخوس من كولوفون مؤلف «ليدى» (Lyde) وهي مجموعة قصائد شعرية قصيرة تدور حول موضوعات الحب ويتوجه بما مؤلفها إلى حبيبته. وقلد هذه الأشعار كل من أسكليناديس من ساموس (حوالي عام ١٣٠٠) بخترع وزن الإسكليباد المغروف وهيرميسيأناكس من كولوفون (حوالي عام ١٣٠٠) الذي أحصى مشاهير العشاق في قصيدته. وقلدها كذلك فيليتاس من كوس (حوالي عام ١٣٠٠) الذي كانت إليجياته لزوجته بيطيس (Bittis) ذات شهرة وشعبية لدى أهل العصر الأوغسطي في روما. كان فيليتاس هذا مربي بطليموس الشان ومؤلف أول معجم إغريق، وعايش حلقة من العلياء والشعراء تحلقت حوله ومن بينهم زينودوتوس وهيروداس وكاتياخوس وثيوكريتوس. وكان لأشعار الحب هذه تأثير بينهم زينودوتوس وهيروداس وكاتياخوس وثيوكريتوس. وكان لأشعار الحب هذه تأثير بارز فيا بعد على بروبرتيوس الشاعر الروماني. ذلك أن مستقبل هذه الأشعار إنخذ شكل الإنجرامة وكان أسكليباديس هو سيدها بلا منازع.

بيد أنه كان هناك من لا يزال يكتب تسراجيديات لتعسرض على المسرح لأن المهرجانات العامة تتطلب ذلك. وإكتسب سبعة شعراء تراجيديون من الشهرة المؤقتة في أوائل القرن الثالث ما جعلهم يسكتسبون لقسب «البليساديس» (Pleiades) أي النجوم السبعة »(١٨). ومع ذلك فإن الشاعر الوحيد الذي يستحق الذكر منهم هنو ليكوفرون الذي ذهب إلى حد تقليد فرونيخوس وأيسخولوس أي كتابة تراجيديات من الموضوعات التاريخية المعاصرة، وله مونولوج درامي (١٤٧٤ بيتًا) يحمل عنوان «كاسندرا» (أو الكساندرا) وهو من أكبر القصائد الإغريقية غموضًا. وكتب مسرحية

أخرى عن أستاذه وصديقه «مينيديموس» بقيت لنا منها بعض الفقرات التي تصف ولاثم هذا الأستاذ المفعمة بالحكم والدروس لا الخمر والكئوس(١٩١).

وسبق أن رأينا إزدهار الكوميديا طوال القرن الثالث مع أن موت فيليمون عام ٢٦٢ كان بمثابة النذير بموت هذا الفن، على أية حال نعرف أسماء حوالى سبعين من مؤلفي الكوميديا الحديثة. وكانت هذه الكوميديا ملتصقة بأثينا وحياتها حتى أن التفكير في نقلها إلى الإسكندرية كان أمرًا عسيرًا ولا يعود إلا بالفشل، جاء موت فيليمون مع إنهيار الأهمية السياسية لأثينا. وكان أعظم كاتب للكوميديا الحديثة هو كما نعرف مناندروس.

وفيا عدا الكوميديا فإن حركة إحياء الشعر لم تزدهر سوى في الإسكندرية إبان القرن الثالث. وكأن المدف هو الحفاظ على هذا الفن من الضياع ولم يأمل أحد ف منافسة القدامي. ومن ثم حرص الشعراء على ربط فنهم بما يفكر فيه الناس وبما يمارسونه في حياتهم اليومية. ولقد إتخذ ذلك عدة أشكال منها الشعر التعليمي والقصائد الرعوية الصغيرة، والإبجرامات، والملاحم رومانسية الطابع. ومن الخريب أن الشعر التعليمي لم يفد من إزدهار العلوم في الإسكندرية فرائده الأول أراتوس (٣١٥ - ٣٤٥ تقريبًا) من سولي صديق أنتيجونوس جوناتاس أمضى عمره متنقلًا بين أثينا وبيلا، ونظم أناشيد ملح بمناسبة زواج جوناتاس عام ٢٧٦. أما قصيدته التعليمية « الظواهر » فهي نظم سداسي لقاعمة يودوكسوس الفلكية القديمة. وشاعت هذه القصيدة « الظواهر » بين الناس ولاقت قبولهم وثناءهم وعاشت بعد عصرها لأنها مارست تأثيرًا على « زراعيات » فرجيليوس، بل إستمر تأثيرها في الشعر حتى العصور الوسطى عما أدهش النقاد. وعزى بعضهم مثل هذا التأثير الضخم لقصيدة جافة إلى رغبة الناس في الحصول على المعارف المنقولة لهم في شكل ميسور. وقال آخرون إن الناس رحبوا بهذه المعالجة المباشرة للأمور مما أراحهم من متاهات الجاز الشعرى. ومن المكن إضافة تعليل ثالث لشعبية هـذه القصيدة ويتمشل في أنهـــا تصور المبدأ الرواق عن «العناية الإلهية» المتجسدة في ما تقدمه الأفلاك والنجوم للبحارة والمزارعين من منافع.

هكذا ضرب أراتوس المثل الذي يجتذى في العصر السكندري فسار على دريه ا

نيكاندروس من كولوفون (ما بين القرن الثانى والثالث) الذى ألف دراسة علمية عن السموم وأدويتها المضادة. ولقد ترجمت هذه الدراسة فيا بعد إلى اللاتينية مع أعمال أخرى عن الزراعة وتربية النحل، وهى الأعمال التى قرأها وأفساد منها كل مس فرجيليوس وأوفيديوس وهذا أمر ظاهر فى قصيدة الأخير والتناسخات، وكتب شعراء سكندريون آخرون قصائد فى الفلك والجغرافيا وصيد السمك وهى قصائد مملتها بالشعر لا تتعدى الشكل. أما المنظومة الشعرية التاريخية التى تحمل عنوان وكاساندرا» أو والكساندرا» والتى سبق أن أشرنا إلى نسبتها إلى ليكوفرون فيان بعض العلماء يشككون فى ذلك على أساس أنها تعود إلى فترة ما بعد هزيمة فيليب بعض العلماء يشككون فى ذلك على أساس أنها تعود إلى فترة ما بعد هزيمة فيليب الخامس ملك مقدونيا على يد كوينتوس فلامينيوس قائد روما المظفر فى معركة كينوس كيفالاي عام ١٩٧٧. ولعل سر بقاء هذا العمل يكن فى غصوض أسلويه الذى لفت أنظار اللغويين، بالإضافة إلى صغر حجمه ومعالجته موضوعًا ضخهًا هو العصراع بين أوروبا وآسيا من أيام طروادة إلى روما.

وعندما يحس الشعراء بالإنسحاق تحت أية ظروف يبحثون في الغالب عن متنفس جديد في التفلسف وهكذا نجد كليانيس (٣٣١ - ٢٥٢) إبان العصر الهيللينستي يقود التيار الرواقي في الشعر، وكانت الأفكار الصارمة لمؤسسي المدرسة الرواقية قد إمتزجت بشعور شعبي فياض أقرب ما يكون إلى الحمية الدينية، وهذا الشعور هو ما ينعكس في شعر كليانئيس الذي يعتقد بأن الكون كائن حي، لأن الشعور هو ما ينعكس في شعر كليانئيس الذي يعتقد بأن الكون كائن حي، لأن إلما ما يكمن فيه ويعد بمثابة روحه، فالشمس تتمركز في هذا الكون كما يتمركز القلب في الجسد الإنسان، ومن هذا النطلق نظم كليانئيس نشيده الذي يخاطب به القلب في الجسد الإنسان، ومن هذا النطلق نظم كليانئيس نشيده الذي يخاطب به هذا الإله الكوني مستخدمًا الوزن السداسي الملحمي، ومحتوى هذا النشيد وروحه العامة هيللينستيان وأصيلان أي يعبران عن المؤلف وعصره وجاء فيه هذا الخطاب للإله:

المكذا سوف أثنى عليك متغنيًا بقدرتك التى بها تحكم قبة السياء كلها وتسلس القياد لك في رحلتها الدائرية حول الأرض عن طيب خاطر ورضوخ كامل. فني يديك اللتين لا تقهران

تمسك بوسيلة جبارة، إنها صاعقة السهاء العتيدة ذات الحد المزدوج وذات النار التي لا يخمد أوارها فهى فيض الحياة الذي تنبض به كل المخلوقات تسير في درويك... بها تحكم... وبها تتوهج الكلمة الموجودة في كل مكان والمتحركة في كل مخلوق تختلط بالشمس وتتحد مع النجوم (٢٠).

ومع أنه من الواضح أن كليانثيس يخاطب زيوس رب الصاعقة وكبير الآلهة إلا أن الصورة الكلية لهذا الإله كها نراها في هذه الأبيات تختلف تمامًا عن المفهوم الإغريق الديني لزيوس، كها نعرفه من نصوص الفترة الكلاسيكية وما قبلها. فنق الأبيات المقتطفة من كليانئيس نرى قدرة كبيرة على الخيال الإبداعي الذي وضع رؤية شمولية في كلهات فخمة وسلسلة. بيد أن كليانئيس لا يسلك نفس سلوك الشعراء القدامي، أي لا يعامل إلحه معاملة الصداقة والحبة القلبية ولكنه يحس بوجوده الطاغي ويخشي سيطرته المهيمة على الكون ويخشي لسطوته النارية. وإذا كان كليانئيس هكذا يذكرنا بكسينوفانيس الذي عبر عن إعتقاده في إله واحد، فإن الشاعر الهيللينستي من ناحية أخرى يبشر بما ستنادي به الأفلاطونية الجديدة فيا بعد، والتي جمعت بين وضوح المنطق وغموض عبادات الأسرار في عاولتها لتفسير طبيعة هذا الكون ونظام العمل فيه، ويبرز عنصر النار في هذه الأبيات كإنعكاس لظهور المدارس الفلسفية ولا سيها الرواقية وبحثها بن أمرار الكون.

وبينا كان كليانيس يحلق بأشعاره فى أسرار الزمان والمكان تجول شعراء آخرون فى الطرقات الأرضية الضيقة، ووجهوا جل إهتامهم وحماسهم لأمور أكثر تواضعًا إن لم تكن تافهة. ها هى الشاعرة إرينا، التى عاشت فى جزيرة تيلوس بأقصى الجنوب الشرق للبحر الإيجى إبان نهاية القرن الرابع والتى ماتت فى سن التاسعة عشر، تنظم قصيدة بعنوان والنول، ويبدو أنها تتحدث فيها عن حرفتها كإمراة صغيرة لم تتزوج بعد ولو أن القصيدة فى المقام الأول تعد رثاء لصديقتها باوكيس Baukis التى فيا يبدو قد ماتت فى سن مبكرة أيضًا. لقد أظهر الكثيرون من القدامي إعجابهم بهذه القصيدة وصلتنا شذرة بردية من رمال مصر تشى بأن هذه القصيدة جديرة

فعلاً بالإعجاب الذى نالته. ففيها تتذكر إرينا كيف كانت تلعب مع صديقة الطفولة لعبة صيبيانية (Turtle-Tortle) وكيف كانتا تتعلقان باللمى الصغيرة فتأخذان دور الأم ثم يفزعها شبح يقال له مورمو Mormo، له أذنان طويلتان وأربعة أقدام ولكنه يظل يغير ويبدل في شكله لتخويفها. تتذكر إرينا في قصيدتها كل ذلك، وفي مقابله تضع صورة أخرى لحياة المرأة بعد الزواج فتقول مخاطبة صديقتها:

ر وبعد أن تزوجت نسبت كل ذلك ونسبت كل ما قالته لك أمكِ في أيام الطفولة البريئة عزيزت باوكيس لقد أصابت أفروديتي قلبك بالنسيان (٢١)

لم تك إرينا سوى فتاة بسيطة، بيد أن قصيلتها المفعمة بالحنين لايام الطفولة والإحساس الدفين بالحسارة المتزايدة بمرور الزمن قد تبرك أثرًا عميقًا على شعراء آخرين محترفين، بلغ بهم الحياس أن كتبوا لهذه القصيدة أبياتًا إستهلالية وتعلموا منها الكثير عن شاعرية الحياة البسيطة. لقد كانت إرينا إذن رائدة فى فنن شعرى سيكون له تاريخ طويل، ونعنى ذلك الشعر الذى يتناول الأمور الصغيرة. ومن نافلة القول إن الوزن السداسي المستخدم في أبيات إرينا قد أثبت مرة أخرى صلاحيته للقيام بوظائف جديدة دامًا ودون عناء. وإذا كانت الأوزان الغنائية الأكثر تعقيدًا وتطورًا في متناول شعراء العصر الهيللينستي، إلا أن الوزن السداسي الملحمي كان لا يزال يقف على أهبة الاستعداد للقيام بأية مهمة يكلف بها. ولعل القدامي كانوا محقين ولم يغالوا كثيرًا عندما قرنوا بين إسمى إرينا وسافو.

كان العصر السكندرى بمثل فترة ما بعد الذروة، فهو لا يستطيع منافسة الفترة الذهبية السابقة عليه. وإن كان ذلك لا يعنى أنه لم تتح له الفرصة للتدليل على أنه يملك القدرة على إنتاج أدب متميز كنتاج أصيل خاص به. تطلبت بعض المناسبات العامة في العصر البطلمي وجود أغاني جماعية على المطراز التقليدي القديم، بيد أن هذا الأنموذج القديم نفسه كان قد عنى عليه الزمن بحيث أصبح من المتعدر إحياؤه، ومن ثم حاول الشعراء الجمع بين سلفية التراث القديم المذي المندي بحترمونه من جهة، ومستحدثات العصر أو متطلبات الدوائر المثقفة من جهة أخرى.

المتعارضين، إلا أن الآراء تباينت حول الطريقة الواجب إتباعها. وكان هذا هو أساس المعركة الأدبية بين أبوللونيوس وكاليماخوس.

آمن أبوللونيوس الرودسي (القرن الثالث) بالملحمة الطويلة التي ينبغي أن تستهدف مواصلة التراث الملحمى. وإن كان من الحال أن تستخدم نفس اللغة القديمة، لا لأنها لم تعد صالحة للاستعمال، بل لأن المجتمع يتوقع دائمًا سماع أو قراءة المفردات التي يتعامل بها في حياته اليومية كها أنسه أيضا يتسوقع التجديد بإستمرار. أما كاليماخوس القوريني (حسوالي ٣١٠\_ ٢٤٥) فقــد كفسر بــالقصائد الطويلة، قائلا بأن «الكتاب الكبير شر مستطير» (شذرة ٤٦٥). وهاجم أبوللونيوس بشدة إلى حد أن الأخير إضطر للهجرة إلى رودس ليداوى جراحه المثخنة. وقد يكون هجوم كاليماخوس هذا بدافع شخصى، بيد أنه مما لا شك فيه أن القصيدة الطويلة لم تكن مطلوبة ولا مرغوبة إبان العصر الهيللينستي. فهي لم تشد إنتباه أحد سوى المتشبئين بتلابيب التراث القديم أى السلفيين. القصيدة السطويلة بسراى كاليماخوس تبدو كالعربة الضخمة ثقيلة الوزن، تسير ببطء شديد على طريق عام وسريع. أما كاليماخوس نفسه فيفضل الطرق الجانبية الصغيرة. ويشبه كاليماخوس الشاعر الملحمى المغرم بالمطولات بالحار الذي ينهق، أما هو نفسه فيتغنى بقصائد قصيرة يبدو فيها صوته كزقزقة العصافير. إنه يسعى إلى تحقيق التأثير المركز والإبهار المفاجئ. ومع أن شعره مكثف الثراء، إلا أنه ليس ثقيلًا ولا متسكعًا. يشبه كاليماخوس القصيدة الطويلة بالنهر الأشوري الذي قد يكون جارفا فياضا في إنسيابه، إلا أنه يجرف معه كل القاذورات والفضلات من روث وخلافه.

يقول (النشيد الثاني ١٠٨ - ١١٢):

«كم هو جارف تيار النهر الأشورى (الفرات)

ولكنه يجرف معه قاذورات الأرض ويخلط بمائه النفايات وأما النحل فلا يقدم إلى ديميتر ماءً عاديًا مما هو شائع بل يفرز سائلًا نقبًا وعذبًا فى جدول صغير رائق إنه الخلاصة وذؤابة مياه الأرض،

لقد أصاب كاليماخوس كبد الحقيقة عندما قال إن القصيدة القصيرة والسريعة هي ما يناسب العصر من شعر، ذلك أنها تهلف إلى إحداث تأثيرات أقل طموحا

من ملاحم القدامى العتيقة. كيا أنها تنسجم تماما مع ذوق علياء وفقهاء العصر الهيللينستى مرهق الحس إلى أقصى حد. وجدير بالذكر أن مبدأ كاليماخوس عن ربة الشعر الرقيقة (Mousa leptalee) قد قبل به فرجيليوس فى مطلع حياته وطبقه كل من بروبرتيوس وهوراتيوس.

وجد الشعر السكندري شكله المميز في الإيديليون. (cidyllion) وهـ و إسم يعني صورة صغيرة متكاملة في حد ذاتها. ويمكن أن تتخذ قصيدة الإيديليون عدة صور ومسارات وقصد بها أن تنشد أحيانا. وسيد هذا النوع من الشعر بل وأكثر شعراء الإسكندرية تجسيدا لروح العصر وتكثيفا لخصائص أدبه هو كاليماخوس، اللذي كان في نفس الوقت أحد رجال البلاط البطلمي. كان عالمًا فقيها تتلمذ على فيليتاس بعض الوقت. جعل من الوزن الإليجي أداة شعرية راثجة. ومن أعهال وصلتنا بعض الأناشيد وأجزاء من قصيدة دخصلة شعر بيرينيق، التي ترجمها إلى اللاتينية شاعر روما عذب الغناء كاتوللوس. ووصلتنا أيضا بعض أجـزاء مـن مليحمــة كاليماخوس ﴿ هيكالي » وبقايا من قصيدة عن موت أرسينوي وشذرات من أهم قصائده جميعاً أي « الأسباب ، التي تتناول مختلف العادات والعبادات. ولـولا عـذوبة إبجراماته لقلنا أنه ليس شاعرا موهوبا بل مجرد رجل مثقف ينظم الشعر. فهو معنى بصقل أشعاره إلى أقصى حد، ويتجنب الإفراط في العاطفة أو النزعة الخطابية. بلغ من شدة عنايته وكثير تخوفه أن سماه أحد النقاد المتأخرين واللذى لا يخطئ، وهـو حكم فيه من الإدانة ما يفوق الإشادة بشاعريته. يتعامل كاليماخوس مع أساطير ميتة حتى بالنسبة لأهل عصره، مجهولة حتى لذي بعض المثقفين في أيامه. ومن النادر أن تجد في قصائده بيتا ينضح بالمشاعر الإنسانية الدفاقة، أو يزيد من توترنا ودقات النبض في قلوبنا. قصيدته إذن شكل آية في النسق والجمال، ولسكنه خال من مضمون مؤثر أو حيوية دافئة. لقد وصل كاليماخوس من حيث الجمال الشكلي إلى مستوى حمار يمثل تحديا لمن تلاه من الشعراء، حتى أن كاتوللوس الروماف كان يرنو إلى تقليده. بيد أن شاعر الإسكندرية من حيث المضمون لا يرق إلى مستوى الشعلة المتوهجة والمتمثلة في قول الشاعر اللاتيني «أكرهك وأحبـك» (odi et amo). ناهيك عن ما يمكن أن نقوله لو قارنا بين كالجاخوس وأسلافه الإغريق أمثال سافو والكايوس وغيرهما. بيد أن إبجرامات كاليماخوس تتميز عن بين أشعاره جميعا بعمق الإحساس، حتى أن أبياته الرائعة في رثاء صديقه هيراكليتوس الهاليكارناسي إكتسبت شهرة واسعة من خلال معارضة كورى جسونسون (١٨٢٣ ـ ١٨٩٢م) لها في قصيدته «إيسونيكا» (Ionica) عام ١٨٥٨. تمس شغاف القلب أبيات كاليماخوس التي يتحدث فيها عس رجل كان يزمع الزواج من أسرة أرستقراطية أعلى من مستواه، ولم يمنعه من ذلك في اللحظات الأخيرة سوى صيحات أطفال يلعبون في الطرقات، إذ قال أحدهم لصاحبه «لا تتخطى حدودك». إنه ملمح عميز لهذا العصر ونعنى إنتشار الإبجرامة وإقدام الشعراء بلا تردد على الإفصاح عن مكنونات النفس بصراحة تامة لم يسبق للشعر عهد بها من قبل. إزدهرت الإبجرامة في الإسكندرية لأنها قصيدة إليجية قصيرة تتحدث عن موضوعات لا تستوجب أية معالجة واسعة، ولا تتطلب الـدخول في التفاصيل، وإنما تستلزم رؤية واضحة وتشمل لحظة شعورية مكثفة تكثيفا مركزا. كانت الإنجرامة الإليجية في الأصل تستخدم كنقش يوضع فوق القبر، أو كإهداء في المعابد. ولكنها في صورتها المكثفة قد حققت نتائج باهرة وشدت الإنتباه إليها حتى قبل إزدهار الأدب السكندرى. بيد أن أفلاطون في شبابه كان قد أخذ زمام المبادرة فكتب قصائد إليجية قصيرة عن الحب، ولوحظ أن الحب في هذه القصائد منسوب إلى الجيل الأقدم الذي يتحدث عنه أفلاطون في محاوراته (٢٢). ولم يقتصر الأمر على الحب بل إن أنيتي (Anyte) من تيجيا التي إزدهرت حوال عام ٣٠٠ تنظم قصيدة اليجية عن ماعز ربطه الخدم بالحبال وجروه حول المعبد. وتقف أخرى عنـد راع يقدم المدايا والقرابين إلى الإله بان وعرائس الطبيعة لأنهن زودنه بالماء. وفي نفس الفترة تقريبا يتحدث شاعر يدعى أدايوس (Addaelis) عن ثور عجوز يعتقـه صـاحبه من نير المحراث ويطلق سراحه لكي يرعى في البراري ويلتقط العشب الأخضر. ومن ناحية أخرى يلاحظ وجود علاقة وثيقة بين الإبجرامة الهيللينستية والكوميديا الأتيكية الحديثة ولا سيا فيا يتصل بموضوع الحب، وهي علاقة ستجد لها صدى في الصلة الواضحة بين الكوميديا الرومانية والإبجرامة اللاتينية. وهذا أمر علينا أن نربطه بتأثير شاعر الإبجرامة السكندرية كاليماخوس فى كل من بروبرتيوس وتيبوللوس وأوفيديوس.

وكان من الطبيعي أن يتجنب أبوللونيوس الـرودسي نـظم الإبجــرامات، فهـــي

لا تتناسب مع رؤيته للشعر (وإن نسبت إليه إحدى الإبجرامات). أما كالماخوس فقد برع في نظمها وإستطاع بها أن يحرك المشاعر، ولا سيا عندما يقول عن صديقه المتوفى هيراكليتوس ولا زالت طيور العندليب الخاصة به حية ،، ويتحدث عن أب دفن إبنه ذا الإثنى عشر ربيعا فيقول أنه في الواقع دفن «أمله الكبير» في الحياة. في حين يستخدم ثيوكريتوس الإبجرامة كملحق يوجز فيه قصائده الرعوية، أو كصورة مصغرة للحياة الريفية التي يصفها ونظم قبريات لبعض الشعراء أيضا. بيد أن أفضل إبجراماته هي تلك التي تتناول أمورا محض شخصية، كتلك القرية التي نظمها عن صديقه إيوستنيس عالم الفراسة فقال عنه دماهر في قراءة معالم الشخصية من نظرة واحدة في العينين، (إبجرامة رقم ١١). صفوة القول إن الإبجرامة تصف مواقف ولحظات شعورية كان من الممكن أن تفقد قوة تأثيرها لو إمتد التعبير عنها إلى أبيات كثيرة في قصيدة طويلة. وجدير بالذكر أن الإبجرامة إزدهرت من ليونيداس وأسكلبياديس في الفترة المبكرة، إلى المجموعة السورية أي أنتياتير من صيدا وميلياجروس وفيلوديموس من جادار. ولقد عاش هؤلاء الشعراء إبان القرن الأول. وفي الحقيقة فإن الإبجرامة بقيت حية حتى بعد أن ماتت كل أشكال الشعر الإغريق الأخرى، فلم تتلاشى إلا مع تلاشى اللغة الإغريقية القديمة ذاتها. فلقد عاشت ما يزيد على الثمانية قرون، وتذكرنا قصائد ملياجروس عن الحب في رشاقتها ورقتها بالزهور التي كان هو نفسه مغرما بها. ولقد نظم لاحد أصدقائه ما كان يعتقد بأنه أول «أنثولوجيا» («مختارات» أو على وجه التحديد «مين كل بســتان زهرة » كما تعنى الكلمة Anthologia حرفيا). بيد أنه تم مؤخرا العشور في رمال مصر على برديات تحوى غتارات شعرية أقدم. أما فيلوديموس فتعكس إبجراماته السخاء الحسى الميز لهذه المدينة السورية التي جاء منها.

تبرم كاليماخوس بأبوللونيوس وإشتد في الهجوم عليه مع أنه قساسمه بعض العيوب. فالإشارات الثقافية المتقعرة في أشعاره أكثر غزارة من إشارات أبوللونيوس. لقد تفاخر علياء الإسكندرية وفقهاؤها بالنجاح في فك طلاسم مثل هذه الإشارات الملغزة والتي لا تضيف شيئًا للشعر، بل تأخذ منه قوة التأثير وتسلبه دفء التدفق. يذهب كاليماخوس أبعد من أبوللونيوس في شغفه بإستعراض معلوماته وتوصيل دقائق الحقائق العلمية. فقصيدته «الأسباب» تتناول تفاصيل التاريخ الحلى والأسسطوري

وتعالج أصول المدن الصقلية. وفي د الإيامبيات، يتحدث طويلا عن التاريخ المبكر لشجرة الزيتون ومكانتها في الطقوس الدينية. إنه قارئ نهم يُـترجم قـراءاته شعرًا، ويحاول أن يوطد علاقة التواصل مع الماضي لا/بتقليد الشعراء القدامي وإنمسا بدراستهم والتقرب إليهم. ومع وجود تشابه ما بين قصائده وأشعار القدامي أحسانًا، فإن هدفه الرئيسي يظل دائمًا التجديد في الأسلوب والجاز بصفة خاصة. وكانت عصلة عاولته هذه مفيدة ومجدية على الصعيد الثقاف، أما من الجانب الإبداعي والجهال والشعرى فإن الكسب الذي حققه كاليماخوس كان أقــل مــن أن نحس بــه. ذلك أن الشعزاء القدامي عندما تعاملوا مع أساطير سحيقة القدم نجحوا في مواءمتها لمتطلبات عصرهم، بل إستطاعوا أن يعبروا بواسطتها عن أحلام وآلام هـذا العصر وعن ذواتهم هم أنفسهم أحيانا. أما كاليماخوس فيعشق الأساطير القديمة لا لشيء إلا لأنها عتيقة وغريبة. ومن هذه الزاوية يمكن أن نضع أيدينا على فارق رئيسي بينه وبين أبوللونيوس الذي ينظم ملحمة على شاكلة القدامي. وتقوم همذه الملحمة على موضوع قديم تدور أحداثه في أماكن بعيدة ومجهلولة أي حسول كولخيس على ساحل البحر الأسود. وكل ذلك يوفر التبرير الكافي للإستغراق في الأساطير القديمة. أما كاليماخوس فلم يتوافر له مثل هذا التبرير، ومع ذلك فهمو يتمميز على غسريمه أبوللونيوس بالهيمنة على مادته إلى درجة أنه لا يهدر وقتا طويلا في معالجة موضوع واحد مهما كانت قيمته.

يريد كاليماخوس أن يقول الكثير في أقل حيز ممكن وفي كليات قصيرة وقليلة بل وغتارة بعناية وغير متوقعة. وعندما ينتهى هكذا سريعًا من معالجة أحد الموضوعات ينتقل على الفور إلى موضوع آخر، إنه يضع في إعتباره جمهور الإسكندرية المثقف والمرهف، والذي بفضل حصافته لا يحتاج إلى أكثر مسن إشارة وتضايقه كشيرًا التفاصيل. ويفضل كاليماخوس أن يتجنب كل ما هو مألوف معروف ويميل إلى أن يقول مالا يمكن أن يقوله غيره. ففي إحدى (٢٢) إبجراماتة يدين «كل ما هو عام وشائع» (panta ta demosia). وإن كان قد دار جدل عنيف بين العلماء والفقهاء حول معنى هذه العبارة، وهل هو يتصل بموضوع الحب والجنس أو الفن والأدب أو المجالين معا. فالنبع العام الذي يتجنب كاليماخوس أن ينهل منه قد يعمني الشعر

المبتذل، وقد يرمز كذلك إلى المرأة المبتذلة. ومن الواضح على أية حال أنه في هذه الإبجرامة يدين الملحمة والكوميديا (والدراما بصفة عامة)، على أساس أنها فنون مبتذلك ومستهلكة لم تعد صالحة للإستعال. ولقد تلحم موقفه النقدى من الدراما في إبجرامة رقم ٥٩ و ٤٨ حيث قال إن أحسن وسيلة لكى تفقد رفاقك أن تكتب دراما!. وفي إبجرامة رقم ٢٨ يدين بصفة خاصة ترديد تلاميذ المدارس للمقطوعات التراجيدية الشائعة والمملة. والنقيصة الرئيسية التي يسركز عليها في مشل هذه المقطوعات هي الطنطنة الجوفاء.

وعلى أية حال فإن موقف كالياخوس النقدى من السدراما يشير السكثير مس التساؤلات الهيرة. ذلك أننا لو أخذنا بما جاء في موسوعة سودا (سويداس) فإنه ينسب إليه نظم بعض المسرحيات الساتيرية والتراجيدية والكوميدية. ويفترض في هذه الحالة أنها كانت مجرد محاولات تجريبية شرع كاليماخوس فيها في بداية حياته الأدبية ثم عدل عنها فيا بعد. ومعمل القول إن كاليماخوس يعد شاعرًا مجددًا وأصيلا، ومن ناحية الأسلوب كان دؤوبا في ممارسة التجريب. ومع أنه يتعامل مسع أوزان تقليدية من الموروث الشعرى، إلا أنه يعطيها توازنا جديدًا وإيقاعًا مستحدثًا عن طريق إعادة الترتيب والتنسيق في المفردات والوقفات وما إلى ذلك. وهو في هذا المضار يتفوق على غريمه أبوللونيوس تفوقا ملحوظا مما جعلمه يشعر بالأفضلية والأولوية ودفعه بالتالي إلى التشدد والتشبث بموقفه.

واطول اشعار كاليماخوس التي بقيت لنا هي الأناشيد الستة التي نظمت لتكريم بعض الآلهة. ونظمت خسة من هذه الأناشيد في الوزن السداسي، وفيا عدا ذلك لا تشترك في شيء مع الأناشيد الهومرية. فهي أناشيد لا تتقرب بالضراعة إلى هذا الإله أو ذاك، بل تهدف إلى تسليط الضوء عليه من عدة جوانب، ومع ذلك وبعد تركيبة معقدة تتركنا في الظلام فيا يتصل بحقيقة عقيدة كاليماخوس نفسه. للوهلة الأولى يبدو لنا أنه يدخل في قلب الموضوع عندما يقول إن معبد أبوللون يهتز خشية وخشوعا عندما يقترب منه الإله، ولكنه لا يتقدم - أي الشاعر - أكثر من ذلك قيد أغلة. وهو يربط زيوس وأبوللون بالأخلاقيات والنظام، ويحربط ديميتر بالمحاصيل والغلال، بيد أن مثل هذا الربط لا يعني الشيء الكثير. ذلك أن كاليماخوس ينظر

للألحة والمعابد نظرة الأديب المبدع، لا بعيون العابد المتبتال ولا بقلب الحاشع المتدين. إن أهم ما يشغله هو إلتقاط القصص الطريفة التي تدور حولهم والتي بوسعه أن يضيف إليها هو ما يتناسب معها من زخرف سردى إبداعي. فلا غرو إذن أن يقضي كالبماخوس معظم وقته وأشعاره في الحديث عن موضوعات مشل طفولة زيوس ومولد التوام أبوللون وأرغيس في ديلوس، وزيارة الأحبر لكهوف الكيكلوبيس وما إلى ذلك بما لم يتطرق إليه الشعراء القدامي إلا لماما. وكلما كان الموضوع غريبا تألقت شاعرية كاليماخوس الفريدة من نوعها في سبيل الحصول على أكبر قدر ممكن من التأثير غير المتوقع. ويمكن أن نضرب مثلا على هذا الأسلوب بما يحدث في نشيد كاليماخوس «إلى ديميتر» حيث يقحم فيه قصة إريسيخئون العجيبة. إذ أسقط هذا الصبي شجرة الحور في بستان هذه الإلحة مستخفا بها وبقداستها. إذ أسقط هذا الصبي شجرة الحور في بستان هذه الإلحة مستخفا بها وبقداستها. فعاقبته عقابا شديدًا وحكمت عليه حكما قاسيا، أي أن لا تشبع شهيته للأكل قط. أهل البيت جميعا إشباع هذا الصبي الجائع دوما وتذهب جهودهم عبثا فيتحسر الأب الذي يرى بيته ينهار قطعة فقطعة إذ إلتهم إبنه كل الأغنام والقطعان. ومن هذه اللمي يرى بيته ينهار قطعة فقطعة إذ إلتهم إبنه كل الأغنام والقطعان. ومن هذه القصيدة نترجم الأبات التالية (١٠٧ - ١١٥):

« (لهذا الصبى) تخلت العربات الكبيرة عن بغالها بعد أن كان الثور السمين الذي كانت تحتفظ به الربة هيستيا لنفسها قد إختف

وراحت جميع الخيول، خيول السباق وخيول الحرب كذلك.

وفى النهاية راح القط (؟) الذى إرتعدت المخلوقات الصغيرة لرؤيته.

والآن بينا كان منزل تريوباس قادرًا على تزويده بالطعام

فإن جدرانه فقط هي التي خبرت هذا الوباء من الداخل:

فلما عجز المنزل ونضب معينه لم يجد الصبى سوى العظام الجافة ليقرضها. وجلس إبن الملك في مفترق الطرق متسولا

يفتش عن الفتات وما تبق من الفضلات لـدى مساعدى الـطهاة وغـاسلى الصحون!»

يتخذ ميل كاليماخوس إلى كل ما هو عجيب وغريب عدة اشكال فهر احيانا يكتفى باللعب على تنويعات موضوع مطروق من قبل فيربطه بالحياة العامة. حدث ذلك فى نشيده وإلى أرتميس لا حيث يجعل هذه الربة وصويحباتها من العذارى يزرن أفران هيفايستوس الواقعة فى سترومبولى. وهنا يقول لنا كاليماخوس كيف أن فحيح النيران والضجيج المنبعث من الأفران قد جعل جزيرق صقلية وكورسيكا تبكيان بصوت مسموع، وهكذا تأخذ الاحداث أفقا واسعا قد يبعث على الرهبة مع أن الكيكلوبيس يرفعون مطارقهم ويدقونها فى إيقاع منظم ومنغم، وفجاة ودون سابق إنذار يقطع كاليماخوس هذا السياق ويجول مسار قصيدته فى إتجاه آخر. فيقول لنا إن أى طفل من نسل الألهة يعصى والديه أحدهما أو كلاهما يدفع أمه إلى إستدعاء الكيكلوبيس أو هرميس بقصد تخويفه، مما يجعل الطفل يضع يديه فوق عينيه من الذعر وهو يجرى ليرتمى فى حجر أمه، فالألهة تلعب هنا دور لا البعبع للاطفال! وبنفس الطريقة يصمت كاليماخوس فجأة لأنه لا يريد لقصيدته أن تطول أكثر من وبنفس الطريقة يصمت كاليماخوس فجأة لأنه لا يريد لقصيدته أن تطول أكثر من ذلك، وهكذا فإننا ونحن نقرأ قصائد هذا الشاعر نحس بأننا نتعامل مع ساحر ذلك، وهكذا فإننا ونحن نقرأ قصائد هذا الشاعر نحس بأننا نتعامل مع ساحر لا نستطيم التنبؤ بجركته القادمة.

ف قصيدة «حمام باللاس» يحكى لنا كاليماخوس كيف أن الربة أثينة وإحدى صديقاتها كانتا تستحمان في نبع على جبل الهيليكون وقت الظهيرة حيث الهدوء تمام والسكون غيم على كل شيء. وكان الشاب الصغير تيريسياس قد إستبد به العطش في أثناء رحلة صيد له قرب هذا المكان. جاء النبع يطلب ماءاً ووقع بصره على الربة وهي تستحم عارية عما أثار غضبها فسألته في حنق شديد «مَنْ مِن الألهة إستطاع أن يقودك إلى هنا؟ ألن يستطيع أيضا أن يأخذ نور عينيك؟». وعلى الفور غطت ليلة أبدية ظلهاء عيني تيريسياس التعس فوقف صامتا بلا حراك، بل ارتعدت ركبتاه من الألم وأصابه الشلل. ووصف لنا كاليماخوس كل ذلك في إيجاز بليغ له تأثير درامي فعال. لقد حكى لنا هكذا أسطورة عمى تيريسياس العراف.

ومن العجيب أن معاصر كاليماخوس الأصغر أى إيوفوريون من خالكيس كان صاحب تأثير أكبر منه على الأجيال التالية. مع أن ما بق لنا من هذا الشاعر

الصغير يظهر أنه لم يعدو كونه مقلدا لكاليماخوس نفسه. لقد عاش إيوفوريون في بلاط حاكم يوبويا وكورنثة حوالي منتصف القرن الثالث، ثم أصبح أمين مكتبة أنطاكية، ولعب شعره دورا ملموسا في العصر الأوغسطي بروما بل ترك بصهائه على فرجيليوس نفسه. صفوة القول إن كاليماخوس رغم زعمه بأنه أحضر للآلهة نهرا من الشعر صافيا نقيا فإنه في الحقيقة كان مليئا بالشوائب التي عابها على أبوللونيوس حتى أن بعض مقلديه قد تفوقوا عليه أحيانا.

ورَغم ما سبق أن ذكرنا عن المعركة الأدبية بين كاليماخوس وأبـوللونيوس، فـإن أسباب وتفاصيل هذه المعركة لا تزال من الأمسور الغنامضة في تساريخ الأدب السكندرى. بيد أنه من الواضح الذى لا يحتاج إلى كثير تبيان أن ملحمة أبوللونيوس والأرجونوتيكا، أو ورحلة السفينة أرجو، تعد إعتراضا صارخا على ماتادى به كاليماخوس، وثورة على مبادئه الأدبية ولا سما قوله إن الكتاب الكبير شر مستطير. وجدير بالذكر هنا أن كاليماخوس وإراتموسثينيس - خليفة أبوللونيوس -كانا من قوريني في ليبيا. يضاف إلى ذلك أن بطليموس الثالث تزوج أميرة قورينية، وقد يشي كل ذلك بوجود خلفية سياسية للمعركة الشعرية بين كاليماخوس القوريني وأبوللونيوس الرودسي، ونعني الصراع الخني بين قوريني والإسكندرية. وعلى أية حال تقف ١ الأرجونوتيكا ١ بفردها وسط الأعمال الأدبية السكندرية كملحمة طويلة على الطراز القديم، وهي تعد بصفة عامة إبداعا شعريا فساشلا لسرجل مثقف. فأبوللونيوس كشاعر ملحمي يستطيع أن يرسم صورة ما ويقدم هذا المشهد أو ذاك، ولكنه يفشل في ممارسة التقنية الملحمية السردية. التدبير السماوي للأحداث الملحمية عنده غير مقنع، أما اللغة فتبعث على الملل. ولعل الكتاب الثالث فقط من ملحمته - وهو يدور حول قصة حب ميديا - يرقى إلى مستوى الشعر الجيد، ويسبجل لصاحبه قدرا مشرفا من الأصالة. فللمرة الأولى والأخيرة في تاريخ الأدب الإغريق يجرؤ شاعر على أن يرسم صورة لفتاة غريرة تقع في الحب ببراءة شديدة، وهي فتاة طة من كولخيس الناثية ولا تمثل نمطا من الأنماط. لم يستطع أحد من الشعراء حقین أن يباري أبوللونيوس في رسم صورة مماثلة، حتى جاء فرجيليوس أمير ر اللاتيني وحاكاه وهو يصور قصة حب الملكة القرطاجنية ديدو لبطل ملحمته

آينياس. بيد أن ميديا الكتاب الثالث من ملحمة أبوللونيوس «أرجونوتيكا» تفضلها بالكثير. وإذا قيل أن أبوللونيوس هجر الإسكندرية مثخنا بجراح الهجوم العنيف الذى شنه عليه كاليماخوس بقصائده، فإن الشاعر المهاجر قد إنتقم لنفسه أفضل إنتقام من الإسكندرية وشاعرها المتوج كاليماخوس. لأنه بينا لا يقرأ الاحير سوى العلماء والفقهاء والدارسون المتخصصون فإن نصف الأدب الحديث ولا سيا القصة الطويلة يدين بثيء ما لأبوللونيوس وملحمته. (٢٥)

تقع «الأرجونوتيكا» في أربعة كتب ويحكى فيها أبوللونيوس قصة الفروة الذهبية ورحلة السفينة أرجو إلى كولخيس بقيادة ياسون الذي أحبته هناك ميديا. وكانت هذه الأسطورة معروفة عند هوميروس الذي أشار إليها إشارة عابرة، وإن كان ذلك لا يعنى أنها لم تشكل جزءاً مهها من الخزون الملحمى، لأنها بالفعل تتيح فرصة واسعة للشاعر الملحمى لأن يحكى حكايات طويلة عن المغامرات المشيرة في عالم المجهول. وإذا كانت هذه الأبيات القليلة أو تلك من هوميروس توحى بإحساسه العميق بقيمة الإنسان وتمجيده لبطولاته، فإن هذا ما نفتقده في كل ملحمة أبوللونيوس بأبياتها العديدة. فبطله ياسون يبدو كأضعف الأشباح ولا يمكن أن يكون غير ذلك، لأن المؤلف نفسه أبوللونيوس هو وليد مجتمع الإسكندرية تلك العاصمة المبللينستية والمدينة الزاخرة بزخم المدنية فأتى لمشل هذا الشاعر أن يحس إحساسا عميقا بالبطولة الملحمية الأصيلة؟

وتضم قائمة الأبطال الذين يقودهم ياسون وكيا ترد عند أبوللونيوس (الكتاب الأول أبيات ١٨ - ٢٧٧) أسماء أشهر الأبطال الإغريق مشل هرقل وبيليوس وملياجروس. وهذا يعنى أن ياسون هو بطل هرؤلاء الأبطال. غير أن معطيات الملحمة ككل تقول غير ذلك. فالروح الإنهزامية التى إنتابت ياسون بعد المرور بصخور السيمبليجاديس (الكتاب الثانى، بيت ٦١٩ وما يليه) للليل واضح على عدم التحلى بالروح البطولية الحقيقية. بل هناك أكثر من مناسبة في الملحمة ظهرت فيها هذه الروح الإنهزامية. ومنذ البداية لم يتسلم ياسون زمام قيادة السفينة أرجو إلا بعد أن رفض هرقل هذه المسئولية (الكتاب الأول بيت ٣٣١ - ٣٣١). وحتى علاقة ياسون الغرامية بميديا تسودها روح النفعية، عما يشى بأن شخصية بطل هذه

الملحمة يمكن إعتبارها منافية للبطولة (antihero) برأى جلبرت وول. وكل هذا يعنى أن ملحمة «الأرجونوتيكا» تفتقد إلى حد كبير جوهر الشعر الملحمي الأصيل (٢٥).

وليس هذا هو العيب الوحيد لأن الشاعر السكندري لا يفسوته أن يسزخرف ملحمته بفيض من معلوماته الجغرافية والعلمية وغيرها، مما يتناقض مع عفوية الشعر الملحمى الأصيل ويعطل إنسياب الحكاية البطولية ويفسد الشاعرية. يبالغ أبوللونيوس في حرصه على إيراد قوائم طويلة للأبطال والأماكن الجغرافية غير المعروفة وكذا تفاصيل أخرى دقيقة وكثيرة لا لزوم لها. إن التلذذ بعرض المعارف لم يكن أمرا جديدا في تاريخ الأدب الإغريق منهذ هيسيودوس، ولسكنه أصبح في العصر السكندري سمة مميزة وخاصية أساسية، وكأن الشعر لا يستقيم بدون ما يحمل من هذه المعارف. لم ينتبه شعراء الإسكندرية إلى أن هذا التعالم ضار بشاعريتهم بل إعتبروه علامة على غزارة ثقافتهم، ومن ثم حرص كل شاعر على أن يتزين بهـذا الزى الثقافي الفضفاض. يحس أبوللونيوس أن المعلومات التي يثقل بها أبيات ملحمته تضنى ثراء ووقارا على قصته، ولكنها في واقع الأمر زادتها جفافا وحـذلقة ما يتبدى من حقيقة أن «الأرجونوتيكا» ملحمة مليئة بالأحداث العرضية غير المترابطة مما جعلها مفككة، تتحرك من مشهد إلى آخر في إرتباك واضح وملموس ودون تطور ملحوظ في الحدث الملحمي ككل. يبذل أبوللونيوس جهدا فائقا في رسم كل حادثة على حدة وهذا ما يقربه على نحو أو آخر من كاليماخوس، المذى إستطاع في قصيدته «الأسباب» أن يربط موضوعات متباينة برباط قدوى وتتابع منسجم عما أضنى على هذه القصيدة صفة الوحدة الشعرية الكلية. وهكذا يمكن أن نقول إنه لم يكن من الخطأ أن يحاول أبوللونيوس نظم قصيدة طويلة بقدر ما كان الخطأ في الطريق التي سلكها لتنفيذ ذلك.

وتتفاوت الأحداث المروية فى ملحمة أبوللونيوس من حيث النوعية بدرجة عالية. فأحيانا يستمرىء المؤلف الإنغاس فى أمور صغيرة عابرة أو حتى تافهة، عما يذكرنا بأعمال النحت الهيللينستى آنذاك. يتحدث أبوللونيوس على سبيل المثال عن أفروديتى فيحكى كيف أنها ذات مرة كانت تبحث عن إبنها إيروس فوجدته

يلعب فى إحدى الحدائق مع الطفل جانيميديس ويتغلب عليه فى اللعب بالخداع والمكر الصبيانيين. فأنحت أمه عليه باللائمة لأنه يستغل سذاجة طفل صغير وقدمت له كرة صغيرة ليلعب بها معه. وهكذا تحول إيروس إله الحب الخيف وشديد البطش فى أشعار القدامى إلى صبى مراوغ. ومرة أخرى يحكى لنا أبوللونيوس كيف أن الشاب الصغير هولاس قد إختطفته إحدى عرائس البحر المتيمة بحبه. يقص أبوللونيوس هذه الأسطورة فى إيجاز درامى بديع إذ يتجنب الإنفعالات الزائفة. تصر عروس البحر إصرارا طائشا ودافعا على الحصول على عبوبها باى غمن، فتلف بدراعيها عندما ينزل إلى ضفة الغدير لإحضار الماء القراح وتغوص به فى الأعماق.

لقد كان أبوللونيوس بطريقة أو بأخرى مؤسس الرومانتيكية إذ أراد أن يخلق عالما مختلفا كل الإختلاف عما يعرفه الآخرون وأن يصنع الخلفية المناسبة للأحداث الغريبة والعجيبة في عالمه هذا. وقدمت رحلة السفينة أرجو لأبوللونيوس مجالا رحبا لمارسة هذه النزعة الرومانتيكية. بيد أن مــوهبته الشــعرية قــد خــذلته في بعض الأحيان، وارتفعت به إلى مستوى الأحداث الملحمية المروية في أحيان أخرى، ولا سيا عندما يصف كيف بذر ياسون أسنان التنين في الأرض فإنبثقت منها ثلة من المحاربين إلتحم معهم على الفور في معركة شرسة وهزمهم. لقد إنقض عليهم كالشهاب الذي يهبط من عل فيحصد بناره كل شيء يعترض طريقه، وإمتلات خطوط المحراث بدماء القتلي كما تمتلىء الجداول بالمياه الجارية. فالمشهد كما يسرسمه أبوللونيوس حي وواضح تبرق فيه أسنة الرماح وتسمع حوله قرقعة السيوف. إلا أن المعركة الدائرة لا تشبه أية معركة من معارك هوميروس المقنعة والمكتملة، حسى ولو كانت بعيدة عن دنيا الحياة الأرضية، فمع أن هوميروس ولا سيما في «الأوديسيا» يخلق خلفية غريبة للمعارك إلا أن الطابع العام يبقى واقعيا، لأن هناك لمسة ما من المصداقية أو إمكانية الحدوث تحوم حول مشاهد هذه المعارك. أما أبوللونيوس فتلذ له الغرابة في هذه المعارك من أجل الغرابة ذاتها. وفي الحقيقة يعد أبوللونيوس رائد هذا النوع من الشعر الذي يتعامل مع العالم غير المألوف والبعيد عن عالمنا والـذي نعجب به لأنه يكسر القوانين التي تحكم دنيانا هذه.

بيد أن عبقرية أبوللونيوس لا تتألق إلا في عالم الحب إذ تشده قصة حب

ميديا لياسون وتشغله تمامًا، في حين يغفل الجانب الآخر أي حب ياسون لميديا فلا يحفل به كثيرًا. ولما كان الكتاب الثالث هو الذي يعالج هذه القصة فهو أروع كتب الملحمة الأربعة جميعًا. وفيه نرى ميديا وهي لا تزال فتاة عذراء غريرة تقع في الحب من أول نظرة تلقيها على ياسون، فعندها بدى لها وكأنه سيريوس اللذي قفز أمامها فجأة من أعماق المحيط. ويقول لنا أبوللونيوس - ربحا متأثرًا بسافو - كيف أن غشاوة ضبابية إعترت بصرها وغطت عينيها، وكيف توهجت وجنتاها بنار خفية لا تراها، كما خذلتها ركبتاها فلم تستطع أن تحرك ساكنًا، تسمرت وكأنها زرعت في الأرض وهي تقف أمام المحبوب. وبعد أن ساعدته في الحصول على الجزة الذهبية لامس شعرها الأشقر بيديه فجعلتها هذه اللمسة على أتم إستعداد لأن تنزع الحياة من صدرها لتهبها إليه. ذاب قلبها وكأنه قطرات الندى تترقرق فوق زهور الصباح. فلما نامت إلى جواره إنصهرت ميديا في شخصه جسدًا وروحًا، وأضحت على أهبة الإستعداد لأن تفعل أى شيء مها كان من أجل الإحتفاظ به. وعندما قرر ياسون العودة إلى بلاد الإغريق وأعلن لها ذلك ببروده المعتاد، أدركت أن هذا يعنى الهجران للأبد. وهنا تفجرت طبيعتها الشرسة وميولها العنيفة في تيبار جارف من التأنيب الحاد على جحوده. قالت له إنه إذا كان حقًا سيهجرها فلسوف تسبب له الدمار وتنتقم منه أشد الإنتقام، إذ ستتضرع إلى الإيرينيات ربات التعذيب والعقاب أن يحرمنه من الأهل والوطن. وهـكذا يمضى أبسوللونيوس في سرد قصـة الحــب الخالدة. وإذا كان شعراء التراجيديا قد إهتموا بالجانب المأساوي لموضوع الحب دون الإلتفات إلى جاذبيته الساحرة، فإن أبوللونيوس قد ألم بالجانبين وأبرزهما مستبقا في ذلك فرجيليوس الذي إقتبس منه الكثير وهو يروى قصة ديدو وأينياس في ملحمته، مع أن الملكة القرطاجنية لم تك مثل ميديا فتاة بلا تجارب بل كانت إمرأة عنكة.

كان اللقاء الأول بين ميديا وياسون عِثل لحظة حاسمة بالنسبة لتطور الحدث اللحمى في « الأرجونوتيكا». ومن ثم بوسعنا أن نطرح التساؤل التالى: ماذا كان سيحدث لو لم يستجب ياسون لعواطف ميديا الفياضة نحوه عندما وقعت في حبه من أول نظرة ؟ وأهم من الإجابة على هذا التساؤل المطروح أن نبدى ملاحظة جوهرية. ذلك أن عبارة مثل « وقعت في حبه من أول نظرة » لا يمكن أن نتصور

ورودها عند هوميروس، لأنها لا تتلاءم مع عالمه البسطولي الملحمي. أما عسالم ابوللونيوس فهو أقرب إلينا من حيث الجانب السيكولوجي ومن حيث تصاغر حجم الفرد. في البداية يخاطب ياسون ميديا في حذر كها فعل أوديسيوس وهو بخاطب ناوسيكا (« الأوديسيا » الكتاب السادس بيت ١٤٩ – ١٨٥). أما ميديا فقد غاصت في بحر الحب من قمة رأسها إلى أخمص قلمها، وفجأة يقع ياسون هو أيضا في حبها وينظر كل منها للآخر «بإبتسامات العشاق المرسومة على وجوه لامعة » (الكتاب الثالث بيت ١٠٤٤). ولقد نجح أبوللونيوس في تصوير هذه اللحظة أكثر من غيره سواء من سبقوه أو من لحقوه في تناول هذا الموقف (٢٠).

زيدة الكلام أن أبوللونيوس وضع الحب في مركز الحدث الملحمي وبذلك تحتل العاطفة موقع الفعل البطولى. وإذا كان الحب واحدًا من الموضوعات الحببة بصفة عامة في الشعر السكندري، فإنه قلما بلغ عظمة وقوة معالجة أبوللونيوس له. ولعل كاليماخوس لم يستشعر معنى الحب كما إستشعره وفهمه أبوللونيوس اللذي حقق أكبر إنجاز له عندما جعل الحب يتصدر صفحات الأدب الجاد لأول مرة في التاريخ. وهذه فكرة ورثها عنه الرومان الذين نقلوها عبر العصور الوسطى إلى عصرنا الحديث، حيث تدور الغالبية الكاسحة من الأعمال الروائية والدرامية في المسرح والسينا والتليفزيون وغيرها حول موضوع الحب،

وإذا كان كل من كاليماخوس وأبوللونيوس قد إشتق لنفسه طريقه الخاص والمميز له، فإن ثيوكريتوس (٣٠٠ - ٢٦٠ تقريبًا) قد وضع «الإيديليون» - أى القصيدة الوصفية الصغيرة - فى مسار متميز وأصيل ارتبط بإسمه هو دون غيره، وقد تكون لهذا المسار أصول صقلية قديمة، أى أن ثيوكريتوس تأثر بالأغاني الفولكلورية لزراع البحر المتوسط عامة وهذه الجزيرة خاصة حيث قضى أيام الطفولة والصبا، إلا أن هذا لا يتنافى مع إرجاع الفضل له فى تطوير الإيديليون وربطه بالحياة الرعوية، لقد أمضى ثيوكريتوس سنوات الشباب إلى جوار فيليتاس فى جسزيرة كوس ثم ذهسب للعيش بالإسكندرية فيا بين عامى ٢٧٦ و ٢٧٠، وإن كنا لا نعرف كم مسن الوقت أمضى هناك. وعلى أية حال يبدو أنه كان يحن دومًا للعودة إلى مسقط رأسه حيث الأشجار وارفة والأزهار يبانعة ودائمة النضرة، بيل يحس المرء أن ثيوكريتوس

نفسه لا مينالكاس - أحد الشخوص فى قصيدة رعوية له - هو الذى يصرخ متلهفًا وقائلًا: «آيتنا، أمى! ». كان ثيوكريتوس يعتبر أن الثروة مهما تكاثرت والقوة مهما تزايدت لا تساوى شيئًا ما لم تتوافر معها فرصة الجلوس مع الأحباء فى ظل شجرة أو حتى صخرة من صخور الوطن، بينا زرقة البحر تمتد أمام الأنظار إلى الأفق البعيد.

جرّب ثيوكرينوس مختلف الأشكال القديمة للإيديليون، إذ سبق أن صاغ بــه نشيدًا يمتدح فيه بطليموس، ونظم فيه ثرثرة عادية لبعض النسوة من عامة الناس المحتفلين بأعياد الإسكندرية. بيد أنه في هذه الحالة أو تلك أصبح الإيديليون في أيدى ثيوكريتوس شعرًا راقيًا. ولكن الأجيال التالية أعجبت بالإيديليون الرعوى أكثر من غيره في شعر ثيوكريتوس. وأكثر القصائد التي حققت شعبية واسعة تلك التي حوت مباريات شعرية وغنائية بين رعاة الغنم ورعاة الماعز، وكذا القصيدة الستى تتحدث عن فتاة هجرها الحبيب وتحاول إستعادته، وتلك السي تصف مهرجانات الحصاد في كوس حيث تتردد أصداء أغنية ليكيداس رقيقة وعلنبة. وفي قصائده يتحدث ثيوكريتوس عن النباتات والحيوانات، فعنده نرى كلبًا يحلم بإصطياد المدب، وثعلبًا يقوم بمناورات الدهاء والمكر مستهدفًا طعام طفل صغير. الفتيان والفتيات في شعر ثيوكريتوس يمتلئون دفءً وحيوية. وهكذا إكتمل الشبعر السرعوى في أيدى ثيوكريتوس بحيث صار تحديًا ضخيًا أمام من تلوه من الشعراء، الـذين لم يفعلــوا شيئًا سوى السير في دروب سبق أن طرقها هو، حتى أن «رعويات» فرجيليوس أعظم شعراء روما تعتبر نسخة باهتة ومصطنعة لأشماره. ومن بدين الشمعواء السكندريين جميعًا يمكن إعتبار ثيوكريتوس الشاعر «الكلاسيكي» الموحيد، لأنه هو الذي ألق جانبًا كل ما تعنيه الإسكندرية وعاد للطبيعة يشرب من رحيق أزهارها العذوبة والجال.

يتفوق ثيوكريتوس على كل من كاليماخوس وأبوللونيوس فى أنه إستطاع أن يوجه موهبته الوجهة الصحيحة. وهو يتفق مع الأول فى أن القصيدة الطويلة لم تعسد تتناسب مع ظروف العصر، ولم يقبل أن «تصيح ديكة ربات الفنون الذين يضيعون جهودهم عبئًا فى منافسة شاعر خيوس «(٢٧). ولذا نظم أشعاره فى قصائد قصيرة

سميت كل واحدة منها «الإيديليون» وهو إسم تصغير يعنى «الصورة الصغيرة» كما سلف أن نوهنا، ومن خلال هذه القصيدة القصيرة إستطاع ثيوكريتوس أن ينوع في الطابع والموضوع الغالبين على الشعر السكندري، ومع أنه يستعير بعض الأساطير من أبوللونيوس مثلا، إلا أنه بأسلوبه السردي المتميز يضني عليها ثراء لم يكن لها من قبل، ومثال ذلك سرده لأسطورة هولاس ووصفه للملكمة بين أميكوس وبوليديوكيس، وفي تناوله لأسطورتي زواج هيليني وطفولة هرقل يتجنب ثيوكريتوس كلا من طنطنة أبوللونيوس وحيل كالمحاخوس البارعة (٢٨).

ويستخدم ثيوكريتوس لغة موسيقية مفعمة بالحيوية ولكنها ثابتة وإقتصادية، فهى تسد كل الإحتياجات دون تزيد. وهو يقاسم كاليماخوس حبه لكل صغيرة وميله للتفاصيل، ولكنه يدمج هذه التفاصيل فى البنية الكلية للقصيدة بحيث لا تسترعى إنتباهنا أكثر من اللازم. وغاية الشعر عند ثيوكريتوس هى الإمتاع فهو لا يزعم بأنه يزود جمهوره بالحكم أو المواعظ الأخلاقية أو غير الأخلاقية. قصائده إذن مسراع خصبة للخيال الشعرى يرتع فيها المؤلف ويتلذذ بمشاهدتها الجمهور. كان ثيوكريتوس من التواضع والحكمة بحيث أدرك أن التعالم لا يضيف شيئًا للشعر بىل يأخذ منه الكثير. إتخذ لنفسه موقف الحياد الإيجابي فى المعركة الشعرية لأنه أخبر من هسذا الجانب وذاك ما يتلاءم مع موهبته هو. وهذه بالطبع رؤية متوازنة للأمور فإذا كان جمهور الإسكندرية المعاصر يريد حكايات أسطورية من الماضى يوفر له ثيوكريتوس ذلك بعد أن يدخل عليه من الصقل والتهذيب ما يضنى عليه الجاذبية وينقذه من التحذلق.

من قبل ثيوكريتوس كان شاعر صقلى آخر قد التفت إلى الأشعار السريفية هناك، وإستق منها بعض الموضوعات لقصائده الغنائية ونعنى ستسيخوروس المذى سبق أن تعرضنا له فى الباب الثانى، ومع أنه فى عصر ثيوكريتوس كان فلاحو صقلية قد صاروا طبقة بروليتارية مطحونة، فقد كان لديهم تراث من الأغان الحافلة بموضوع الحب، وفى هذا التراث وجد ثيوكريتوس مصدرا خصبا للإلهام، وإكتشف عالمًا مبهًا من الفن الصادق الذى يمكن بقليل من الصقل مواءمته للذوق الرفيع، ويعرف ثيوكريتوس اللهجة الدورية ولاسيا الصقلية بدرجة تسمح له بأن

يقلدها في أشعاره وأن يحول الأغاني الشعبية إلى الديليات، رائعة. وكانت قصائده الرعوية هذه تمثل غرجًا تهربيًا للناس الذين برموا بحياة المدينة وتاقوا إلى الإنطلاق خارجها، إلى الطبيعة البكر للتمتع بمشاهد أكثر بساطة وأقل تعقيدًا بما كانوا يرونه في حياتهم اليومية، ولا يزال الرعاة في قصائد ثيبوكريتوس منهمكين في أعهالم البسيطة دون أن يجاروا بالشكوى والأنين في وجه المتاعب، بل لديهم الوقت الكافي للغناء. تعم فثيوكريتوس مغرم بتقديم مشهد رعوى ريب وقيق وفي وسطه يجلس الرعاة يعزفون الموسيق ويصدحون بالأغاني. وتدور معظم القصائد حول موضوع المحل يعزفون الموسيق ويصدحون الشعبية الصقلية. وقد تبدأ الأغنية بنغمة حزينة ولكمها لا تلبث أن تتحول بأنغامها إلى البهجة والمرح. وحتى عندما يلتقط ثيوكريتوس أسطورة دافنيس مالذي من القطوع به أنه كان إلما موسميًا في الأصل من في المحمور وتحريك بسط الأسطورة ويصل بها إلى المستوى الذي يضمن معه التأثير في الجمهور وتحريك مشاعره وإن إقتضى ذلك حذف بعض الأشياء التي قد تعوق سبيل هده الاسطورة إلى قلب القارئ أو السامع.

احيانًا يتنكر ثيوكريتوس نفسه وراء إحدى شخصياته، فقد حدث أن تسرك الشاعر آراءه الخاصة حول القصيدة السطويلة تتسرب إلى كلام شخص يدعى ليكيداس في إحدى قصائده، ومن المحتمل أن تكون هذه بجرد إشارة عابرة إلى موضوع يشغل الناس، ويستهدف بها ثيبوكريتوس دغدغة مشاعرهم واللعب بأعصابهم، ويكمن سر الجهال في عالم ثيوكريتوس الرعوى في أنه متكامل متجانس ولا تشعر وأنت تعايشه أنك بحاجة للبحث عن معان أخرى غير تلك التي تتعامل معها، وثيوكريتوس بغلاف كاليماخوس عيب الريف الذي ولد به وعاش فيه أيام الطفولة والصبا بصقلية مرورًا بسنوات الشباب في كوس، ولكنه لم يكن وحيدًا فريدًا في هذا الميل لحياة الريف، وإن تفرد بين شعراء الإسكندرية في أنه لم يجد نفسه كشاعر إلا في هذا الحيط الريق، ولذا إبتدع هذا الشكل الشعرى الجديد أي الإيديليون حيث فيه نجد الحقائق المنقولة مصونة ويحتفظ بها بعيدًا عن فساد المدينة وتعقيداتها المتوحشة.

لعل الإيديليون الثانى هو أروع ما نظم ثيوكريتوس فهو مونولوج درامى حاد

تمارس فيه فتاة طقسًا سحريًا بهدف إستعادة العشيق الذى هجرها، وتصل بها هذه الرغبة الجاعة إلى حد إذابة مسخة شمعية له لكى يتلاشى هذا الحبيب فى حبها ويذوب فى كيانها، وهنا تحكى لنا قصة حبها وحكاية بوسها، وبوعى كامل يسبر ثيوكريتوس أغوار نفس هذه الفتاة المعذبة بفعل القلق والسهر، والمترنحة بين مختلف الفكر، والمندفعة بلا تردد فى طقوسها السحرية، إنها تتعامل مع قوى غامضة ليلية وعلى رأسها هيكاتى والقمر، ومع ذلك فهذه القوى الإلهية أكثر إقناعًا ومصداقية من الفتاة عواصف الألم التى تهب عليها فى سكون الليل وهدوء الربح والبحر، إنها كارهة تحب عشيقها، راغبة فى عودته ولو عطيًا. ويدور الجزء الأول حول الطقس السحرى والوصف التفصيلي لهذا الطقس ويتخلله بين الحين والحين قول مثل البيت السحرى والوصف التفصيلي لهذا الطقس ويتخلله بين الحين والحين قول مثل البيت التالى:

«يا عجلتي السحرية أعيدي لي رجلي الذي أعشقه».

أما الجزء الثانى فيحكى القصة فى هدوء وسكينة للقمر وتقول فيه الفتاة:
«يا سيدتى ربة القمر أنظرى كيف داهمنى هذا الحب».

وفيا بين الجزئين يتصاعد التوتر الحاد الذى لن تخف حدته وتخمد شعلته إلا بإنتهاء الطقس السحرى نفسه. في هذه القصيدة يرحل بنا ثيوكريتوس إلى أعماق خلفية العالم السكندري التي تعكسها نفسية هذه الفتاة العاشقة المزقة.

ويختلف الإيديليون الخامس عشر في النغمة عن القصيدة السابقة ويتفق معها من حيث قوة الإقناع، ويضم حوارًا بين إمرأتين في طريقها إلى رؤية الملكة أرسينوى أثناء الإحتفال بأعياد أدونيس، وتتسم نغمة حديثها بالبهجة وتحمل طابع الدردشة، إذ كانت الأحداث التي تذكر في حوارهما من النوع الخفيف والعادى، كأن تقول إحداهما إنها تركت رضيعها بالمنزل أو إن الخيول هجرت حظائرها إلى حلبات السباق وما إلى ذلك، ولكن ما أن يشرع الشاعر في نظم نشيد تكريمي لأدونيس حتى تتغير النغمة ويتحول المسار ونقرأ أبياتًا صقلية مزخرفة على الطريقة السكندرية المميزة، ويوحى لنا ذلك بأن ثيوكريتوس كان يفرق بين عالم الحياة اليومية وعالم الديانة الرسمية وهو على هذا الأساس يعد رائدًا.

ولعلنا لا نتجاوز الحقيقة إذا قلنا إن ثيبوكريتوس هو أكثر شعراء الإسكندرية نضوجًا وموهبة. إنه يتمتع بالقدرة الفائقة التي تمكنه من الهيمنية على عواطف الجمهور وأحاسيسه. ويتميز بشفافية تجعله قادرًا على الوصول إلى جوهر الأسياء متخطيًا مظاهرها السطحية. ويعبر عن كل ذلك في جملة عمكة وتعبير مقتصد وأسلوب يتناسب مع المادة الأسطورية من جهة والموضوعات العصرية المستحدثة من جهة أخرى. لقد إستحق هذا الشاعر الشهرة التي نالها فعلاً. بيد أن ثيبوكريتوس كغيره من شعراء الإسكندرية يتحرك في عالم ضيق الأفق، إذ لا ينطلق من منطلق قضية عامة أو رؤية كونية شاملة. يريد ثيوكريتوس مثل كالماخوس أن يكتب شعرًا مؤثرًا عن الألهة، ويبدو أن هذا المدف كان بعيد المنال بالنسبة لكليها. وعندما يغامر الشاعران بالتعرض للأمور العامة في ثنايا مدائحها لبطيموس نوى كيف فقدت الروح الإغريقية (الهيلينية) الكثير من قوتها وأصالتها حتى أنها تسلم نفسها لنظام التقاليد المصرية الكهنوتية، يقول كالماخوس (النشيد الأول بيت ٧٩ - ٨٠):

ه من صلب زيوس جاء الملوك ولا قدسية تعلو

قدسية ملوك من نسل زيوس».

أما ثيوكريتوس (٢٩) في الإيديليون السابع عشر (بيت ١ - ٢) فيقول:

«من بين كافة البشر دع بطليموس وحده يحمل هذه الأسماء جميعًا الأول والأخير والوسط فهو بالفعل أفضل البشر».

وليس لنا أن نسرع ونتهم الشاعرين بالزيف والنفاق فقد يعنيان ما يقولان به على فعلاً. وهذا لا يعنى أننا ننق إحتال أنها لا يحسان بما يقولان، بل ملزمان به على أساس أن وجودهما ذاته مرتبط بوجود الحاكم الفرد المستبد. إن المديح المبالغ فيه أو النفاق لبطليموس لا يحتوى على أى مضمون إنسان، بل على النقيض من ذلك يبرهن على أن الإهتام الإغريق القديم بالقضايا الإنسانية العامة قد تلاشى وحل محله الإستسلام لرعاية الملوك. لم يتوافى شعراء الإسكندرية عن الإعتناء بادق تفاصيل فنهم وتقنياته، إلا أن شيئًا لا يستطيع أن يعيد لهم إنساع الأفق الذى تمتع به أسلافهم فى أثينا وغيرها من الدويلات الإغريقية القديمة. لقد فقدوا الفضاء الرحب الذى سبح فيه الشعر القديم، بل فقدوا حتى الرغبة فى إسترجاعه. حقًا الرحب الذى سبح فيه الشعر القديم، بل فقدوا حتى الرغبة فى إسترجاعه. حقًا

إن التحول من عالم أثينا إلى عالم الإسكندرية يعنى الإنتقال من عالم بلا حدود إلى عالم محدود. قد يطرق الشاعر السكندرى - ثيوكريتوس مشلا - أشكالا جديدة جذابة فى حد ذاتها، ولكنه مع ذلك يظل محدودًا بذوق الشاعر نفسه حيث أصبحت تطلعاته الشخصية هى مصدر وحيه ودافعه الأول لصناعة الشعر، وحيث إنفصلت هذه التطلعات عن الأمور العامة بل وعن أية تساؤلات تتصل بحكان الإنسان فى الكون وعلاقته بالألهة. ولعل أهم ما إحتفظ لشعراء الإسكندرية يسبب للوجود هو تعلقهم بالتماذج القديمة التي على الأقل تعلموا منها أن الأدب ينبغى أن يعالج بكل جدية، بيد أن ملابسات العصر الجديد حالت بينهم وبين أن يكتبوا بنفس الرؤية الرحبة للقدامي، وكان عليهم أن يبحثوا عن مصادر أخرى للشعر فى حيواتهم الضيقة للغاية وذواتهم الصغيرة بطبعها.

ولم يتوقف الشعراء السكندريون عن نظم الملاحم فريانوس الذي عاش حول عام ٢٥٠ تغنى في ملحمته بقصة الحرب المسينية وببطلها أريستومينيس. وأفاد منه باوسانياس الذي بذلك جعل هذه الملحمة معروفة لنا. وإعتمد عليها أيضًا المؤرخون مع أنها تقوم على الأسطورة أكثر من الحقيقة التاريخية. ولن يختنى شعر الملاحم من الوجود لأنه سيجد في التغنى بالبطولات الوطنية والسير الحلية متنفسًا جديدًا. فعندما فقدت دولة المدينة قوتها أمام نظام حكم الفرد المستبد لم يعد أمامها سوى التغنى بالماضى الأسطوري في شعر لا يزال يحمل إسم الملحمة ويهدف إلى تمجيد المدينة وأهلها. وكلها قدم شاعر إلى مدينة ما ألق قصيدة يمجد فيها تاريخها ليصبح بدلك موضع حفاوة بالغة.

وإذا كان الإيديليون والملحمة يقدمان متعة للمثقفين، فإن أنصاف المتعلمين قد بحثوا عن المتعة في فن آخر هو الميموس الذي كان إما يلقي إلقاء عاديًّا أو يغني، والطريقة الأولى وافدة من صقلية، أما الثانية فآسيوية الأصل وتتصل بالأغاني الأيونية الأكثر تحررًا من قواعد الغناء التقليدي. وتأسست إبان القرن الثالث فرق متجولة للميموس، وتكونت هذه الفرق من عمثلين على درجة عالية من التدريب. وكان الميموس الإلقائي عبارة عن عاكاة ساخرة لحدث من أحداث الحياة اليومية. وأفضل مثل له هو الميموس الذي نظمه ثيوكريتوس وأعطاه عنوان «نساء وأفضل مثل له هو الميموس الذي نظمه ثيوكريتوس وأعطاه عنوان «نساء سيراكوساي» وأتحفتنا رمال مصر ببرديات تحمل مجموعة كاملة من الميموس ذي

الموضوعات الأدبية نظمها الشاعر هيروداس (حوالى عام ٢٤٠) والذى كان فيا يبدو أحد أعضاء الحلقة الأدبية التي إلتفت حول فيليتاس، ونظم هيروداس قصائده الميمية هذه في مقطوعات (scazons) وكثير منها يدور حول موضوعات غير محببة أو لا تستحق التصوير، ولكنها ذات قيمة عالية من حيث أنها تسلط الضوء على أسلوب تفكير عامة الناس (٢٠٠).

وترتبط بهذا النوع من الشعر قصائد الحجون والعربدة الفاضحة وهي مؤلفات تتركز حول موضوعات خارجة عن قواعد السلوك والآداب، والمثل الصارخ على هذا اللون من الأدب المكشوف قصيدة سوتاديس عن زواج بطليموس الثانى والتي قيل إنها كانت السبب في أن أمير البحر البطلمي باتروكلوس قام بإغراقه تخلصا منه ومن بذاءته، وبالفعل لا يمكن لمثل هذه القصيدة أن تطبع على الورق حتى في أيامنا هذه لما فيها من ألفاظ سوقية.

ولقد إنقسم الميموس الغنائ إلى قسمين رئيسيين أحدهما يقلد روح المرح بالكوميديا، والآخر يعارض التراجيديا بصرامتها ورصانتها. والقصيدة المشهورة على لسان فتاة تقف بباب عشيقها الخائن والتي تحمل عنوان «بكاء العذراء» يمكن إعتبارها ميمية، وهي لا تعدو أن تكون مقطوعة شعرية للإلقاء المسرحي. وهناك قصيدة ميمية أخرى تعارض «إفيجينيا في تاوريس» حيث يتحدث الملك إلى بعض الهنود الذين يرطنون بكلهات مبهمة لا تفهم. وفي هذه القصيدة يهرب أوريستيس مع إفيجينيا بعد أن ينجحا في جعل الملك يسكر حتى فقدان الوعي.

ولا يفوتنا التنويه إلى أن أصول الميموس قديمة جدا في الأدب الإغريق فهى تعود إلى إبيخارموس، كما أن الميموس كان قد لعب دورا في نشأة وتطور الكوميديا الاتيكية القديمة. ولكنه إتخذ لنفسه مسارا خاصا في صقلية حيث كان يمثل مشاهدًا من الحياة اليومية ويرسم أحداثا وشخصيات نمطية. فسوفرون (حوالي ٤٧٠ - ٤٤) الذي كان محط إعجاب أفلاطون هو الذي كان قد بعث الحياة في هذا الفن إبان القرن الخامس. ومما لا شك فيه أن شاعر الإسكندرية الرعوى ثيوكريتوس كان ملها بأشعاره، وأعادت الإسكندرية إلى الميموس عهده القديم ومجده السابق، بل وأعطت له من خلال قصائد هيروداس أبعادا جديدة، ووصلتنا من هذا الشاعر ثمانية قصائد

قصيرة منظومة فى الوزن الإيامي بأسلوب يقترب من لغة التخاطب اليومية. أما الموضوعات فأخوذة من حياة السوقة ولا ينقصها التشويق الدرامي. هاهي عجوز فعطاء تفشل فى إقتاع إمرأة أخرى صغيرة السن أن تمنح حبها ونفسها لشاب رياضي يجيد المصارعة. وها هو رجل فظ يدافع عن نفسه فى المحكمة بعد أن إتهم بإغتصاب عذراء. وأما هذه الأم فتأخذ إبنها إلى ناظر المدرسة لكى يعاقبه أمامها بالضرب، وسيدة أخرى تستشيط غضبا لأن خادمها وهو عشيقها أيضا قد خانها فتأمر بضربه بالسياط وإحضاره إليها لكى تتشفى منه بكيه، ولا تنقذه من براثنها سوى إحدى الوصيفات. وهناك فلاح بسيط يحلم بأن جديه قد مزق إربا إربا على يد عابدى ديونيسوس (باكخوس) المجذوبين بفضل طقوس هذا الإله الملجنة، وينتهى واقعيًا يرسم الجانب السيء والمظلم فى الحياة السكندرية بريشة لا تعرف الحياء أو واقعيًا يرسم الجانب السيء والمظلم فى الحياة السكندرية بريشة لا تعرف الحياء أو الرحمة واللين. ولقد تميز هيروداس بإختياره المدروس للمفردات التى يعطى لها معنى خاصا فى أغلب الأحيان.

ومارس بعض الشعراء فن المعارضات الأدبية فى أشكال أكثر جدية مسن الميموس. فنظم تيمون الشكاك (الكلبي) قصيدة هزلية ساخرة بعنوان «سيللوى» (Silloi) يتحدث فيها عن فلاسفة آخرين بعضهم أحياء وآخرون من الموق. ونشر كراتيس الكلبي معارضة لا بأس بها لهوميوس وتحمل عنوان «جعبة الشحاذ» بمجد فيها ذلك الرمز الكلبي للفقر كملاذ وحيد وآمن أمام الرجل الصادق الأمين، وحيث يشبهه بجزيرة عامرة تبرز فجأة فى أعالى البحر المضطرب بسبب فوضى كونية شاملة. وقصيدة كراتيس هذه رغم أنها معارضة إلا أنها تحمل طابع الجلية، وربما تعكس إتجاها لحو إعادة إحياء الشعر كوميلة للتعبير عن الأفكار الجادة. ولعل ذلك ما يلزمنا بالإشارة مرة أخرى إلى قصيدة كليانثيس الرواق «نشيد إلى زيوس» التي تمثل علامة بارزة وعميزة فى تاريخ الشعر الدينى الإغريق، لأنها تختلف عن الأناشيد اللحمية التقليدية وأغانى النصر القديمة والتي كانت تنظم للإلقاء فى مناسبات معينة. ونظم كيركيداس من ميجالوبوليس (حوالي ٢٩٠ ـ ٢٧٠) قصيدة بحض فيها أصدقاءه على مواجهة أو تجنب خطر قيام ثورة إجتاعية متمردة بالعمل على علاج المرضى والعطف على الفقراء.

TOWAMEBONA IT KHUTHMANIMICOVKAN TO DYKANTAKOVKAN ZIE THNIFAMHNITAKTERY TO DYKANTAKOVKAN ZIE THNIFAMHNITAKTERY TO DYKANTERO KALENIKO I KOMERO KALENIKO KOMERO KALENIKO I KOMERO KALENIKO KOMERO KALENIKO KOMERO KALENIKO KOMERO KALENIKO KOMERO KALENIKO KALENIKO I KOMERO KALENIKO KALENIKO I KOMERO KALENIKO KALENIK

9

8

HIXEYAKENTHINANXIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENTHINANIAMENT KAD HADKINGH CKAAN HCKKITWKYTTOM A というないストラニコの しょう人へんというしんしん TOWN IN MANY STRUKTER AND STRUKTER AND STRUKTER IN THE STRUKTER AND ST TYEN BENOWEN TOTHE WOOD RESIDEN KWTTPOTTYXWN PYNETHNOPENTHALLMZON TALMERFICOILLET TO SULLIFTUNKER WITH THE THE BLAGLAS SAR OVER STAN ENTRY BOXWENING KTETT IN MENT THE PHOLUSEON KALINGIN OITHWAKEN 大了のないのかっている 大いつかかりかいの てのかれ SO KGYCHEWTONTHOLUMITHCHEZIN MHERMESHALTMANAGEMENTANA MCHOTAL KONTHUM KANAKATON SYTECCIALWNIAXPKETEC LACTETUSTITA

TSST

شکل ۲۵

شدرات بردیة عثر علیها فی رمال مصر وهی تحمل نصا من میمیات هیررداس بعنوان «الملم» ولقد أثر الشعراء السكندريون تأثيرا ضخاعلى الرومان، إذ وفروا لهم الشكل الشعرى وأمدوهم ببعض الموضوعات. بيد أن السرومان لم يجددوا في شدماء الإسكندرية ما كانوا يفتقدونه أي جوهر الحس الشعرى. وإضطر شعراء روما أمثال لوكريتيوس وكاتوللوس وفرجيليوس إلى البحث عن هذه الشاعرية المفقودة في ذواتهم وتجاربهم الخاصة ومجتمعهم الإيطالي جنبا إلى جنب مع النماذج الإغريقية الكلاسيكية من هوميروس إلى شعراء القرن الخامس. (٢١)

## ٣ ـ أحوال النثر

للوهلة الأولى يظن المرء أن العصر الهيللينستى هنو عصر النثر لأن العلوم قد حقت إزدهارا ملموسا، ولأن المعارف إتسعت دائرتها، وأخيرًا لأن العقلانية سادت وتفوقت على الوجدانية. بيد أن نظرة فاحصة لحالة النثر السكندرى كفيلة بسأن توضح لنا أنه من حيث التطور لا يفضل الشعر، وليس قادرا على مجاراة المتطلبات الجديدة، ولا يحاول حتى إحياء المجد القديم للنثر الأثيني في مجالات الخطابة والتاريخ والفلسفة، وإن شق لنفسه بعض القنوات الصغيرة المستحدثة.

لقد أتت الخطابة القضائية على البقية الباقية من الخطابة البلاغية. أما الخطابة السياسية فقد حققت بعض الإزدهار الذي إستمر قرنا من السزمان بعد موت الإسكندر الأكبر. كان كل من دينارخوس (حوالي ٣٦٠ ـ ٢٩٠) وديموخاريس (حوالي ٣٦٠ ـ ٢٧٠) إبن خطيب أثينا المفوه ديموسئنيس مجرد بقايا لعصر الخطابة المجيدة. بيد أن ديميتريوس الفاليري (المولود حوالي ٣٥٠) قد أفلح في أن يشق لنفسه طريقه الخاص. وإستطاع أراتوس من سيكيون (٢٧١ ـ ٢١٣) أن يحرك بخطبه البليغة المجلس الآخيي كها لم يفعل ديموسئنيس نفسه بالمجلس الأثيني، وللأسف لم تبق لنا منه خطبة واحدة ولا يتسنى لنا بالتالي أن نعرف كيف تحقق له ذلك. غير أن بلوتارخوس يتكفل بتزويدنا ببعض المعلومات عنه، ومنها نعرف أنه تجنب الشكليات وإرتجل خطبه وقال ببساطة شديدة ما يفكر فيه. ومن ثم فإن الناس الذين كانوا قد سثموا الحيل البلاغية بهرهم وشد إهتامهم هذا الأسلوب الجديد وفغروا أفواههم وهو يستمعون إليه. وأهم خطبه التي حفظ لنا بوليبيوس موجزا لها وفغروا أفواههم وهو يستمعون إليه. وأهم خطبه التي حفظ لنا بوليبيوس موجزا لها

ورويدا رويدا زحف المرض على الخطابة السياسية أيضا فأصابها بأعراض الحيل البلاغية وقضى عليها إبان القرن الثانى قضاء مبرما. وكثر عدد أساتذة هدا الفن،

وكان هيجيسياس من ماجنيسيا ـ الذي عاش في منتصف القرن الثالث ـ قد عمل بحياس على نشر الأسلوب الأسيوى المزركش، ذي الفقرات المسجوعة واللفظ المنمنم والشكل المهندم . أما هيرماجوراس من تيمينوس الذي عاش في منتصف القرن الثاني فقد ألف كتابا عبثل علامة بارزة في تيار العودة للأسلوب الأتيكي . وإذا كانت للبلاغة فوائدها في تعليم الناس كيف يرتبون أفكارهم ، فإنها قد صارت لعنة من لعنات العصر الهيللينستي . لأن الناس صاروا يعتبرون أن الأسلوب والشكل هما كل شيء ، أما المحتوى والجوهر فلا شي . المهم أن تعرف كيف تقول ما لديك مها كان تافها لا أن تقول شيئا مها . وهكذا عكن أن نشبه البلاغة الشائعة في العصر الهيللينستي بأساليب الصحافة الرخيصة والسينا المبتذلة أو برامج التلفزيون الهزيلة في عصرنا الحديث . وصارت لهذه البلاغة الهيللينستية المتفشية مباذلها ومضارها التي تبثها عصرنا الحديث . وصارت لهذه البلاغة الهيللينستية المتفشية مباذلها ومضارها التي تبثها بين الناس المتلهفين بدورهم على المزيد من المعلومات عن القراصنة ومغامراتهم (على سبيل المثال) ، بدلا من الإهتام بشئون حياتهم العامة .

وإحتل التاريخ مركز الصدارة فى النثر الأدبى السكندرى. فبعد الفتوحات الآسيوية على يد الإسكندر الأكبر شاهد العالم الهيللينستى ولفترة جيلين نتاجا تاريخيا لا بأس به، وللاسف مرة أخرى لم يصل لنا شئى من هذا النتاج ولا نعرفه إلا من خلال معلومات غير مباشرة. فثلا نحس بأن هناك تبارا جديدا أوجدته فتوحات الإسكندر ويتمثل فيا كتبه بطليموس الأول (٢٨٨ ـ ٣٨٣ تقريبا) عن الإسكندر نفسه من وحى بعض الوثائق الرسمية ويتعليقاته هو شخصيا، وهى تعليقات جاءت في شكل مذكرات يكتبها شخص رافق الإسكندر فى بعض حروبه، وهذا شئ جديد فى عالم التأريخ، فلأول مرة نرى رجلا يباشر هذا العمل بتدوين ما يعرفه وما رآه بعينه أى يقوم بعملية تسجيل للأحداث والوقائع، وبالمثل وصف نبارخوس رحلته التى قام بها قبل عام ٣١٣ فترك لنا أكثر المذكرات التاريخية جدارة بالثقة. وكل هؤلاء كانوا من أصدقاء الإسكندر ورفاق صباه، ولا شك أنهم تأثروا بأسلوبه في الحياة، فأريستوبولوس من كاساندريا كان أحد الحرفيين المرافقين للإسكندر، وكتب فيا بين ٢٩٤ و ٢٨٨ مذكرات مشبعة بمعلومات جغرافية ممتازة، وبالإضافة إلى هؤلاء كتب الكثيرون عن الإسكندر فإمتلات كتاباتهم إما بالمديح الزائف أو بالشائعات المغرضة بالإضافة إلى الخزعبلات.

وبعد عام ۲۹۶ بقلیل کان تهایوس من تاورومینیوم (حوالی ۳۵۱ – ۲۲۰) قلد أكمل تاريخه الكبير عن إغريق الغرب والذى يؤرخ لهم حتى ذلك العام المذكور. ومارس هذا الكتاب تأثيرًا ضخما طيلة قرنين من الـزمان. ويبدو أن تهايـوس كان مثقفا ثقافة واسعة ورحالة جاب بلدانا كثيرة ومجتهدا لا يشق لمه غبار في جمع الدلائل الوثائقية. ولكنه في حدود ما نعلم أيضا إفتقر إلى عمق التفكير والتحليل وخضع للأسلوب الآسيوى المزركش وإستهدف التأثير البلاغي. فإنساق وراء العجائب يحكيها والأساطير الغريبة يقصها، ولو أن له الفضل في تبني فكرة التأريخ بالدورات الأوليمبية. وهي فكرة شاعت بعد ذلك وإستخلمها بوليبيوس وكاستور. وحاول دوريس - الذي كان يوما ما طاغية ساموس - أن يـدخل هـو أيضا تجـديدًا ما عندما كتب تاريخ الفترة الواقعة بعد موقعة ليوكترا عام ٣٧١ وحتى عــام ٢٨٠. وتمثل هذا التجديد في محاولته أن يضني على تاريخه السمة الدرامية وعنصر التشويق. ثم يأتى نيمفيس من هيراكليا البونطية الذي نشط حوالي عـام ٢٨٠ وأرخ لخلفـاء الإسكندر ولم يبق لنا منه شيء. ويبدو أن تاريخه عن مسقط رأسه هراكليا كان على درجة معقولة من الجودة. وفي أثينا كتب ديللوس (Diyllos) تاريخا لبلاد الإغريق من الحروب المقدسة (الأمفيكتيونية)(٣٧) حتى موت كاسندر عام ٢٩٨. ومن المرجح أنه ترك بعض البصهات على كتابات ديودوروس الصقلى. أما ديميةريوس الفاليري الذي سبق أن تعرضنا له كخطيب فقد كتب تاريخا لحكمه في أثينا. ولكل من ديموخاريس وديميتريوس البيزنطي وبروكسينوس وبيرهوس من إسيروس كتسابات تاريخية منفرقة.

ولعل أعظم مؤرخ ظهر فى الخمسين سنة التالية لموت الإسكندر الأكبر هـو هيرونيموس من كارديا . هيرونيموس من كارديا الذى كان صديقا - وربما قريبا - ليومينيس من كارديا . فبعد موت الأخير خدم هيرونيموس فى بلاط أنتيجونوس الأول وديميتريوس وجوناتاس إما كقائد أو كمدير إدارى . ويشمل تاريخه الفترة من موت الإسكندر الأكبر (٣٢٣) حتى موت بيرهوس (٢٧٢ وربما حتى عـام ٢٦٣) . ولـه تـأثيرات ملحـوظة على ديودوروس الصقلي وأريانوس ويلوتارخوس . وهو يتبع الأسـلوب الـذى تبناه بلوتارخوس بعد ذلك فى التأريخ أى بسنوات الحملة . وتبدو شخصياته جديرة بالثقة

وهذه ظاهرة نادرة فى كتابات ذلك العصر. ولكنه أهمل الأسلوب لأنه كان حريصا على نقل الحقيقة كما رآها والأحداث التى شارك فى صنعها. لقد ضرب المثل إذن على أن من يقوم بدور نشط فى الحياة العامة هو وحده القادر على كتابة التاريخ بصورة جيدة. ولم تستطع الدولة السيليوكية الأسيوية ولا مصر البطلمية أن تقدم لنا مؤرخا فى مستواه.

وقبل أن نصل إلى بوليبيوس نشير على عجل إلى ثلاثة مؤرخين هم فيلارخوس الذي أكمل تاريخ دوريس وأراتوس من سيكيون وسوسيلوس، الذي يعد ضياع تاريخه عن هانيبال خسارة حقيقية ولاسيا أنه كان قد ذهب في حاشية هذا القائد القرطاجني إبان غزوته لإيطاليا.

وبظهور بوليبيوس من ميجالوبوليس (١٩٨ - ٢١٧ تقريبا) تتوارى إلى الظل بقية أسماء المؤرخين فهو مؤرخ القرن الثانى بلا منازع. كان نشطا فى عالم السياسة ومؤيدًا متحمسا للإتجاه الذي يقبل السيادة الرومانية على بلاد الإغريق في مقابل الإحتفاظ بالإستقلال الذاتي للدويلات الإغريقية. ولكن الموقف الحيادي للحلف الآخي - الذي كان بوليبيوس أحد زعمائه - إبان الحرب المقدونية دفع روما إلى الشك في هذا الحلف. وكان بوليبيوس نفسه أحد الأسرى الألف الذين أقتيدوا إلى روما بعد موقعة بيدنا (١٦٨). وهناك تعرف على بانايتيوس وسكيبيو أيميليانوس ثم عاد إلى بلاد الإغريق عام ١٤٦. يحكى تاريخه قصة «العالم غير المأهول» من عام ٢٢١ إلى ١٤٦. ولم يبق من هذا المؤلف الكبير سموى السكتب الخمسة الأولى وفقرات طويلة من الكتب الأخرى. أخذ عنه المؤرخ الروماني الشهير تيتوس ليفيوس الكثير. ويعتبر بوليبيوس أن المؤرخين إفوروس وتيايوس قد سبقاه بالكتابة في بعض النواحي، ولكنه يعطى وصفا تمهيديا لبلاد الإغريق وروما لكى يسد الفجوة بين تهايوس وعام ٧٢١. وينفر بوليبيوس من الحيل البلاغية ولا يئت ف الأعاجيب المثيرة. وقد لا تسر قراءة بوليبيوس بعض الناس لأن أسلوبه صارم يشبه أسلوب الوثائق الرسمية أو البلاغات العسكرية. وهو يقطع روايته بين الحين والآخر ليستطرد فى مناقشة أمور عسكرية تفصيلية كان يمكن أن تأتى فى الملحق أو فى الحواشى لأى كتاب يؤلفه مؤرخ حديث. ويستخدم بوليبيوس السجلات الرسمية كلما إستطاع إلى ذلك سبيلا ولكنه لم يدرب على البحث العلمى تدريبا كافيا. وعقلية بوليبيوس عقلية سياسية ومع ذلك لا يصف لنا اللستور الآخى. وهو لا يتخذ موقف الحياد لأنه ينحاز لحزب ما من الأحزاب الآخية، وله موقف معلن بالنسبة لأيتوليا ومقدونيا كها أنه متعصب لروما. بيد أنه حاول أن يكون منصفا بالنسبة لهانيبال لا قرطاجنة على أية حال، على أن حصرنا لهذه العيوب يؤكد عظمة عمله ككل. لقد وضع لكتابه موضوعا ضخها أعطاه أبعاده الكاملة. وتلعب روما دور البطولة الرئيسية فى تاريخه لأن موضوعه الأساسى هو التوسع الرومانى فى عالم البحر المتوسط. وهكذا يعد تاريخه ملحمة نثرية لعصر البطولة الرومانية. ويشى تاريخه بأن صاحبه قد فهم العصر ورجاله كها نفذ إلى جوهر الشخصية الإغريقية والروح الرومانية. ويستطيع بوليبيوس أن يرسم صورًا جميلة عندما يشاء، كها حاول دائما أن يرحث فى أسباب الأشياء وإن لم تكلل كل محاولاته بالتوفيق، وهو لا يتحاشى يبحث فى أسباب الأشياء وإن لم تكلل كل محاولاته بالتوفيق، وهو لا يتحاشى الأحكام الأخلاقية. وأبرز ما حققه بوليبيوس فى مجال التاريخ أنه أكد بما لا يدع

وواصل بوسيدونيوس (١٣٥ - ٥٠ تقريبا) تاريخ بوليبيوس فكتب تاريخا مليشا بالتفاصيل وإتسم أسلوبه بقدرة هائلة على التصوير. بيد أنه ظهر بمنظهر المؤرخ السطحى لأنه حكى عدة عجائب وغرائب. وجاء وصفه للكلت على نحو يكشف عن عدم مقدرة على سبر أغوار الشخصية. ومع أن يوليوس قيصر قد عاد إلى هذا الوصف فى كتاباته، فإن هذا لا يعنى سوى أن قيصر نفسه يعانى من نفس العيب. وفى تاريخ بوسيدونيوس لا نحس بكاتب عظيم يقف خلف ما نقرأ. يبدو ذلك من التبرير الذى يقدمه لإنضهام أثينا إلى ميثريداتيس فى حربه ضد روما. فهو لا يشرح طبيعة وسبب الكراهية التى أثارتها روما، بل يحكى كيف أن شعبا صغيرًا لا يشرح طبيعة وسبب الكراهية التى أثارتها دون حروب ينهض فجاة لخوض غهار القتال حتى الموت ضد روما - كها فعلوا من قبل ضد إكسركسيس - فقط لأن سوفسطائ طلب منهم ذلك!

وكان نيكولاوس الدمشق مؤرخا أفضل وأكثر فلسفة. ولد حوالي عام ٦٤ كان يعمل في بلاط كليوباترا السابعة ثم إنتقل إلى خدمة الملك هيروديس الكبير (هيرود)

وصار من أخلص أعوانه وعبيه على حساب مشاعره لخدومته الأولى. نشر ترجمة ذاتية بالإضافة إلى سيرة تمجيدية لشباب أوغسطس وتباريخ عبلى فى مسائة وأربع وأربعين كتابًا، يبدأ من أقدم العصور وينتهى بموت الملك اليهودى هيروديس الكبير (٧٣ - ٤). ولقد وصف بالتفصيل الأحداث التى عاصرها وعاشها بنفسه بما يعطى لكتاباته أهمية كبرى لا يعوضنا عن فقدانها سوى مما إقتطفه منها المؤرخ اليهبودي فلافيوس يوسيفوس (٣٨/٣٧م - ١٠٠٠م) فى كتابه والآثار اليهبودية المنشور عام فلافيوس يوسيفوس (٣٨/٣٧م - ١٠٠٠م) فى كتابه والآثار اليهبودية المنشور عام الأجزاء من الرابع عشر إلى السابع عشر. كها أنه إعتمد فى مقدمة مؤلفه الأخر وعن الحرب اليهودية على تاريخ نيكولاوس الدمشقى. وإلى الأخير يرجع الفضل فى بقاء سيرة هيروديس الكبير معروفة للجميع فى حين نسيت شخصيات أخرى أعيظم منه.

ولا نعرف شيئًا عن تاريخ أجاثارخيديس من كنيدوس المكتوب حوالى عام ١٢٠ ويدور حول العالم كله، وربما يكون كتاب تياجينيس السكندرى «عن الملوك» تاريخا للأنساب المقدونية الملكية وهو مكتوب حوالى عام ٢٠. وكتب أبوللودوروس من أرتميتا (؟) تاريخا لبارثيا وصلتنا منه بعض الشذرات. أما ديودوروس الصقلى (كتب فيا بين عام ٢٠ و٣٠) فقد وضع مؤلفه «المكتبسة التاريخية» إبان عصر أوغسطس المبكر، وأثبت أنه كمؤرخ لم يكن كفء للمهمة التي تصدى لها برغم المتعة التي يشعر بها المرء وهو يطالعه. وفي الواقع فإن مستوى هذا الكتاب يتباين ويتأرجح بين الجودة الملموسة والرداءة الظاهرة، وذلك وفق مستوى الكاتب الأصلى الذي يلخصه أو ينقل عنه ديودوروس. ومع ذلك فله الفضل في معرفتنا بأشياء كان من المتوقع أن لا تصلنا عنها أخبار قط، ولولاه ما سمعنا مثلاً بأسماء إيامبولوس

وفى العصر الهيللينستى ظهرت أشكال أخرى للكتابة الأدبية. فنى بداية القرن الثالث حاول كاهنان هما بيروسوس (Berossos) من بابيلون ومانيثو المصرى أن يعرفا الإغريق بتاريخ بلديها. وإن كانوا قليلين هم الإغريق الذين حاولوا بالفعل التعرف على تاريخ «البرابرة». ولقد كان تقويم سايس أى تقويم السنة المصرية بمهرجاناتها

مكتوبا باللغة الإغريقية وشائعا منذ عام ٣٠٠. وجدير بالذكر أن كاليماخوس عرف وقلد إحدى القصص البابلية. وإبان حكم بطليموس الأول كتب هيكاتابوس من أبديرا وصفا لمصر. وفي فترة لاحقة كتب شخص يدعى مناندروس تــاريخا لفينيقيــا. اما الكسندر بوليهيستور من ميليتوس فقد جمع عام ٥٠ الكثير من أدب الإغريق والأجانب. وهناك أيضًا قائمة طويلة بتواريخ محلية خاصة بمدن شتى كتبت في هذا العصر. بيد أن أبرز الأسماء في القرن الثاني هو بوليمون من إليون (طروادة) الذي أمضى نصف حياته يقرأ ويفحص النقوش والوثائق الخاصة بالكثير من الدول. وبعد أن حصل على معلومات قيمة شرع يكتب عن أسس وآثار وعادات العديد من المدن والدول. وكان كاتبا موثوقا به إلى حد بعيد وإن لم يبق لنا منه شيء. ولعمل فقدان مؤلفه يعد خسارة جسيمة بل أكبر الخسائر بعد مؤلف هيرونيموس. ولقد قلده الكثيرون وإعتمد عليه باوسانياس إعتادا كبيرا يفوق ما يعترف به. وكان إراتوسثينيس القوريني (٧٧٥ - ١٩٤ تقريبا) تلميذ كاليماخوس قد كتب دراسة تاريخية حولية. وفي عام ١٤٤ نظم أبوللودوروس الأثيني هذه الحسولية شعرا وإستخدمها كاستور من رودس (مات عام ٤٢) وهو يجمع قوائمه الحولية. وكذا أفاد منها كل من فارو ويوليوس أفريكانوس الذي إعتبره إيوسيبيوس رائدا لـه. وهكذا يمكننا أن غسك بخيط متصل يبدأ من إراتوسشينيس وينتهى عند إيوسيبيوس.

غيرت مدرسة المشائين - خلفاء أرسطو - بالإقبال الشديد على جمع الحقائق، ومن ثم كان طبيعيا أن يتعاملوا مع التاريخ من البداية. فكتب ثيوفراستوس تاريخا للأبحاث العلمية وكتب آخرون تواريخا للطب والرياضيات. ثم جماء تلميذان من تلاميذ ثيوفراستوس هما دوريس المؤرخ الذي سبق أن أشرنا إليه وخامايليون من هيراكليا البونطية فوضعا أول تاريخ للفن والشعر، وكتب ديكايارخوس حوالي عام معراكليا البونطية فوضعا أول تاريخ للفن والشعر، وكتب ديكايارخوس حوالي عام تاريخ ثقافي للإغريق. على أية حال فقدت هذه المؤلفات جميعا. أما مؤلف تنوفراستوس «الشخصيات» والذي سبق أن ألحنا إليه فيعد نوعا من الناريخ ثيوفراستوس «الشخصيات» والذي سبق أن ألحنا إليه فيعد نوعا من الناريخ الإجتاعي وقد وصل إلينا(٢٣).

وكان لإهمام المشائين بالتاريخ وجمع الحقائق أثـر سيء لأنهـم زادوا عـن الحــد

مما دفعهم إلى الخلط بين الحقيقة والخيال دون تميز، بل وإمتلات كتاباتهم بالفضائح والشائعات. وتجسدت كل تلك المساوىء فى كتاب كليارخوس من سولى واللذى كتب يحمل عنوان «السير». ومن اللين إنشغلوا بكتابة السير نذكر ساتيروس الذى كتب حوالى عام ٢٢٠ سيرة ليوريبيديس فى شكل حوار. ونذكر كذلك هيرميبوس من أزمير وهو تلميذ كالمجاخوس. وتتمتع هذه الكتابات جميعا بسالسطحية إلا أن بلوتارخوس أعطى لها قيمة عالية عنلما إعتمد عليها كهادة خام صنع منها أعهالا أدبية رائعة (٢٠١٠). ولعل أهم كاتب للسير إبان العصر الهيللينستى هو المثال أنتيجونوس من كاريستوس الذى مات بعد عام ٢٠٥ وكتب سيرا لفلاسفة القرن الشاك.

ومن الملاحظ أن الجغرافيا الهيللينستية بدأت علما وإنتهت إلى الأدب. وتعطينا «جغرافيا، إراتوستينيس وصفا للعالم الذي عرفه، وهو وصف جيد فيا يتصل بالبحر المتوسط وفتوحات وإكتشافات كل من الإسكندر الأكبر وباتروكليس وميجاسثنيس وبيثياس. كانت الحدود والمعالم في جغرافيا ذلك العصر تقريبية تخمينية لأنه على سبيل المثال لم يعرف شي محدد عن شبه الجزيرة الأفريقية (آنذاك) ولا شبه الجزيرة الهندية ولا بلاد الشرق المعروفة بإسم جانجيس (Ganges) ولا شمال أوروب وآسيا. بيد أن الوصف الذي أعطاه إراتوسشنيس لما وراء ما بين النهسرين من الأراضي الآسيوية ظل هو المرجع المعتمد لفترة طويلة من السزمن. وكانست عقليسة المؤرخ بوليبيوس النفعية هي التي لفتت أنظار الناس لفوائد الجغرافيا الـوصفية. وتـرك معاصره الأصغر أجاثار خيديس من كنيدوس وصفا ممتازا لساحل البحسر الأحمسر وشعوبه الغريبة، وإعتمد في ذلك على صعوده إلى أعالى مصر الجنوبية (٢٥٠). وكتب أبوللودوروس من أرتميتا عن باكتيريا وتركستان الصينية. أما أرتميدوروس من إفيسوس الذي عاش حول عام ١٠٠ وكان رحالة واسع النشاط فقد أنجز كتابا شاملا ومفيــدا إعتمد فيه على السابقين. إنه مؤلف غنى بالتفاصيل فهذا ما شهد به سترابون. وجدير بالذكر أن الأخير قد أفاد أيضا من بوسيدونيوس ولا سيا فيا يتصل بـوصف شعوب غرب أوروبا والثروة المعدنية في أسبانيا وكذا المناطق السبركانية في آسيا الصغرى، ونقل سترابون عن ديودوروس وصفه الشيق لعجائب بلاد العرب.

ومع أن سترابون (٦٤ ق.م - ٢١ م تقريبًا) من أماسيا نشر (الجغرافيا) إبــان عصر الامبراطور تيبريوس، فإننا نشير إليه هنا لأنه يعد من قلمة الجفرافيين اللذين ندين لهم بالكثير. وبوسعنا أن نصف كتابه على أنه الكلمة الأخيرة أو أغنية الختام للروح الهيللينستية. ومن خلال كتابه هذا يمكن أن نلق نسظرة وداع على العمالم الإغريق وهو يتلاشى ماضيًا إلى عالم الظلال. وليس سترابون جغرافيًا أصبلًا، لأنه يجسد ويقلد كل ما قاله سابقوه، ولكنه يكتب ما يكتب بوعى كامل وإدراك شامل لوظيفته ومهنته وقدره. ومع ذلك فمن المحتمل أن تقييمنا له كان سيتغير كثيرًا لو أن بأيدينا الآن مؤلفات أرتميدوروس وبوسيدونيوس. كم كنا نتمنى أن يكون موضوع سترابون هو المالك الهيللينستية في أوج إزدهارها لا فترة إنهيارها!. وكم كنا نتمنى أن يسهب في وصفه لباكتيريا ويوجز الحديث عن الملوك الهيللينستيين الصغار عملاء روما وأذنابها! ومع ذلك فإن الكم الهائل من المعلمومات الستى جمعها سسترابون وسجلها ترقى إلى مستوى أن تكون نظرية جغرافية لا تغفل حتى إقتصاديات المدن الإغريقية. وسترابون هو الذي عرف عن أعماق آسيا - لا ساحلها فقط - سالم يعرفه أحد بعده حتى ظهر الرحالة الحديث ماركو بـولو. في كتـابه نلمـح عـظمة الإسكندرية ورودس ونلم بشيء ما عن النظام الإجتاعي في البنغال ونطلع على أحوال ملوك كابادوكيا الذين شغلوا أيضًا مناصب الكهنوت. وفي كتابه أيضًا نشاهد حيل والاعيب سجرة الهند، ونتعرف على كاهنات جرمانيا، ونستمتع بـوصف مهـرجانات طراقيا وبلاد الفرس العجيبة. وبصحبة سترابون يمكن أن نستكشف بريطانيا غربًا والبحر القزويني شرقًا، فنراقب معه النمس الذي يقتل تمساحًا، أو نقطف معه أزهار الزعفران من أحراش كوركيرا (كورفو)، أو نسير ببطه شديد خلف النعامة النوبية، أو نطارد في سرعة أرانب أسبانيا. حقًّا إن كتاب سترابون هو الوحيد الجدير بان يخلف تاريخ هيرودوتوس الوصني.

ومن الجغرافيا الوصفية إنبثقت إبان العصر الهيللينستى صورة فريدة لفن القصة عكن أن نسميه «حكايات الرحالة». وكان أنتيفائيس من بيرجى هو الذى وضع الأنموذج عندما ألف قصة قال فيها إنه سافر إلى بلد ما شديدة البرد إلى حد أنه أثناء الخريف تتجمد كلهات المرء في الهواء أثناء خروجها من الفم فلا يسمع الناس

ما يقول إلا بعد أن تلوب الثلوج في مطلع الربيع!! وألف هيكاتايوس كتابًا عن الهيربوريين (أهل سيبريا؟) وألف أموميتوس كتابًا آخر عن أوتارا كوروس (Uttara) في الهيالايا وكلاهما يسير على منوال أنتيفانيس. ولعل «القصة الحقيقية» التي أوردها لوكيانوس تعد أصلًا من أصول مغامرات السندباد البحرية. وجنبًا إلى جنب مع هذا التيار شاعت الحكايات الأسطورية الرومانتيكية كقصة أينياس وتأسيس مدينة روما. ولقد إستمر هذا التيار في خيط متصل التقطه جيفري من موغوث إبان العصور الوسطى وأواثل عصر النهضة الأوروبية (٢٦). بيد أن أهم إنجاز تم في نلك الفترة هي قصة الإسكندر الأكبر الرومانتيكية التي شاعت في أواسط العامة، وهي قصة بلغ من تعقيدها أنها تتناقض في جزئياتها التفصيلية منع بعضها البعض. بل إنها خلطت عناصر شتى مأخوذة من مصر وبابيلون وبلاد الإغريق وغيرها، وقيل عن النسخة الإغريقية لهذه القصة الشعبية أنها لم تكتمل إلا في القرن الثالث الميلادي، وإن كانت بلرتها قد تولدت إبان العصر الهيللينستي أي قبل ذلك بستة قدرون. ولقد إنتشرت هذه القصة في مساحة جغرافية شاسعة إمتدت من مالايا وسيام شرقًا ولى فرنسا وبريطانيا غربًا.

ولا پفوتنا قبل أن نختم حديثنا عن النثر أنه أخذ أشكالاً عدة ومتنوعة نذكر منها الرسائل الحقيقية أو الوهمية مثل رسائل الإسكندر الأكبر وأنتيجونوس جوناناس وغيرهما. وهناك المحاورات الخيالية بين الشخصيات التاريخية، ولا نسى هجائيات مينيبوس من جادارا التي إزدهرت حوالي عام ٢٨٠ وإتكا عليها لوكيانوس كثيرًا، وهي تجمع بين النثر والشعر والسرد والحوار والهزل والجد. وإنشخلت فئة مسن الكتاب بجمع القوائم، مثل قائمة بأسماء خطباء أتيكا العشرة، وقائمة أصاجيب الدنيا السبعة وهكذا، حتى أن أحدهم أجهد نفسه في حصر من بلغوا من العمر مائة السبعة وآخر أعد قائمة بالممتنعين عن المسكرات إمتناعًا قاطعًا! ثم نشأت فكرة قصة الحب الرومانتيكية التي تتحدث عن ثنائيات العشاق المشهورة مثل هيرو ولياندروس، سافو وفاؤون، ثيسهي وبيراموس، ستراتونيكي وأنطيوخوس الأول وهلمجرا، وغني عن التبيان أن هذا قد مهد الطريق أمام نشأة ما سماه الرومان والقصة الإغريقية».

وأما الكتاب الذى لا نجد مفرًا من الإشارة إليه بسبب ما خلفه من شرور فهو ذلك الذى ظهر إبان القرن الثالث بعنوان «فنون الجون فى الماضى». ويزعم مؤلفه بأنه تلميذ سقراط أى أنه أريستسيبوس، ويكنى أن ننوه إلى أن هدف هذا الكتاب الرئيسي هو أن يلصق أكبر قدر عكن من الفضائح بالأسماء المشهورة فى التاريخ.

ولا يمكننا أن نغفل الإشارة ولـو على عجـل إلى أن العصر السـكندري هـو العصر الذهبي للعلم الإغريق في كافة الفروع. فتقلمت الرياضيات، إذ شهد القرن الثالث إنجازات إقليدس (Euklides) السكندرى وأرشميسدس (أرخميسديس Archimedes). وبتقدم الرياضيات تقدم علم الفلك أيضًا فظهر مؤسس نظرية أن الشمس هي مركز الكون أي ما يعرف بالنظام الشمسي ونعني أريستار خوس من ساموس (وهو غير الناقد الهومري المعروف الذي سبق أن ألحنا إليه). وكذلك ظهـر هيبارخوس من نيكايا إبان القرن الثاني. أما أشهر علياء الإسكندرية اللذي يعرفه عامة المثقفين في عصرنا الحديث فهو كلاوديوس بطليموس الذي مات عام ١٧٨ م وكان عالمًا فلكيًّا ومنجبًا وجغرافيًّا، أفاد مما خلفه علماء الإسكندرية البطلمية. وفي الطب برع السكندريون في مجال التشريح الذي شمل الجهاز العصبي. وعلى الفور يتبادر إلى الذهن إسم كل من هيروفيلوس (إزدهر أوائل القرن الثالث) ومعاصره إراسيستراتوس فالأول عرف على أنه أبو علم التشريح والثان هدو أبو علم الفيسيولوچيا. وهناك الكثير من الأسماء التي يمكن أن تـذكر هنـا، ولـكننا نـكتني بالإشارة إلى من يرجع له الفضل في حفظ تراث الإسكندرية الطبي أي جالينوس (١٢٩ - ١٩٩ م) الذي رغم أن معظم كتاباته قد فقدت فإن ما بـ ق منها يملأ الكثير من الجلدات كها أن العرب عرفوه وأفادوا من دراساته الكثير بعد أن ترجم الكثير من مؤلفاته حنين بن إسحق (٢٧).

## الخناعة

وبعد... فلعل القارئ الكريم قد تبين معنا كيف أن الأدب الإغريق بعد بحق تراثًا إنسانيًا علليًا وخالدًا من حيث الشكل والمضمون. فالأدب الإغريق من جهة هو الذى قدم للإنسانية بعض الأشكال الأدبية التي لم تكن معروفة مسن قبل. ووصل بهذه الأشكال - وكذا تلك التي كانت معروفة على نحو أو آخر لدى شعوب وحضارات أقدم - إلى درجة من الكال والجهال بجيث بمكن إعتبار أى تطور طرأ عليها بعد العصر الإغريق ضربًا من التدهور، ومثال ذلك ما حدث للشعر الملحمي بعد هوميروس وما أصاب المسرح بعد سوفوكليس.

ومن جهة أخرى إنشغل الأدب الإغريق فى جدية تامة بقضايا الوجود الإنساف الجوهرية. وهو بذلك قد دلل على أنه أدب يصلح لكل مكان وزمان وعلى أنه جدير بالخلود والعالمية. ومن أهم هذه القضايا التى تمثل المحتوى الرئيسى للأدب الإغريق قضية العلاقة بين الإنسان والآلهة، وصلة الأرض بالسهاء، ومسألة ما وراء الطبيعة أى عالم الميتافيزيقيا والغيبيات. وكذا نظام العمل فى هذا الكون وفكرة العدالة ومشكلة المستقبل الذى يعد لغزًا مغلقًا بالنسبة للإنسان. وتأمل المكتاب والأدباء الإغريق كثيرًا فى طبيعة الفن الذى عارسونه ووظيفته أيضًا. ولسنا بحاجة إلى تبيان أن هذه القضايا التى فجرها الأدب الإغريق منذ حوالى ثلاثين قرنًا من الزمان لا تزال هى شغلنا الشاغل نحن أبناء القرن العشريسن وفى كل أرجاء المعمورة.

وهناك قضية أخرى حضارية شغلت الأدباء الإغريق من أولهم إلى آخرهم ونعنى قضية التعامل مع التراث. فهوميروس له ما يسبقه من موروث ملحمى شفوى تناقلته أجيال عدة، قبل أن يجمع شتاته هذا الشاعر المبدع ويصوغ منه ملحمتيه والإلياذة» وو الأوديسيا». بل إن هذا الموروث الملحمى الأقدم من هوميروس كان

على الأرجح ذا أصول شرقية، أى مقتبسًا من حضارات الشرق القديم التى أرسلت إشعاعاتها إلى بلاد الإغريق عبر ساحل آسيا الصغرى. المهم أن أسلوب التعامل مع التراث هو من القضايا الملحة على أذهان الأدباء الإغريق عبر جميع العصور، فسطروها فى صفحاتهم. وإذا كنا قد قلنا أن هوميروس قد ورث عن من هم أقدم منه أغان البطولة الملحمية وتقنيات الإنشاد الشفوى، فإنه هو نفسه بمرور الزمن قد أصبح بملحمتيه الخالدتين التراث الرئيسي والنبع الفياض الذي نهل منه كل من جاء بعده إبتداء من أتباعه الملحميين إلى هيسيودوس الشاعر التعليمي فشعراء الأغان الفردية والجهاعية. ثم جاءت الدراما وإتكأت على الملاحم الهومرية إلى الحد المذي جعل أيسخولوس أبا التراجيديا يقول إن مسرحياته ليست سوى الفتات المتبق من مائدة هوميروس الحافلة. ولقد إحتلت هذه القضية الحضارية – أى الصراع بين القديم والجديد – بؤرة إهتام الشاعر الكوميدي أريستوفانيس فكانت هي الموضوع الرئيسي فى كثير من مسرحياته ولا سيا «الفسفادع» و«السحب». أما فى العصر السكندري فقد نشطت حركة قوية لإحياء التراث القديم، إما بالدراسة والتحقيق والتعليق، وإما بالمعارضة والتقليد. ولذا إندلعت معركة شعرية كبيرة بين كالهاخوس نصير التجديد وأبوللونيوس الرودسي سلق الزعة وعب القديم.

وهكذا فإن الأدب الإغريق اللى نعتبره تراثًا عالميًّا إنسانيًّا يعلمنا هو نفسه كيف نتعامل مع التراث، ومنه نعرف أن هذه المسألة ليبت وليدة أيامنا هذه - كها قد يظن البعض - بل قديمة العهد لأنها متصلة بفكرة النزمن وتقادمه الواردة في أسطورة العصور عند هيسيودوس.

ولقد أفاد الأوربيون المحدثون كثيرًا من هــذا الــدرس الإغــريق. وفى مـطلع عصرالنهضة قامت حركة إحياء الـدراسات الكلاسيكية بعــد أن إنــطلقت شرارتها الأولى - ككل شيء في عصر النهضة - من إيطاليا. ثم إمتدت نيران هذه الحركة الإحياثية إلى فرنسا وإنجلترا وأسبانيا وألمانيا. وتبلورت المدرسة الكلاسيكية الجديدة في الأدب والفنون. ولعله من المفيد أن نذكر هنا أسماء بعض اقطاب هـذه المدرسة. فن إيطاليا نذكر بترارك وبوكاشيو ودانتي ثم سكاليجر وجيامبا تيستا جــير الــدى المقلب بإل شينثيو. ومن فرنسا نذكر إتين جوديل وروبـير جارنييه وبوالو ثم كورنى

وراسين وموليير. ومن إنجلترا نذكر توماس كيد وكريستوفر مارلو وبين جونسون ثم شكسبير. وأما من ألمانيا فنكتفى بذكر جوتشيد وليستنج ثم شيللر وجوته وكذا إرازموس الهولندى. هؤلاء هم مؤمسو الكلاسيكية الجديدة فى عصر النهضة. قام بعضهم بتحقيق النصوص الإغريقية واللاتينية وطبعها عما وسع رقعة الثقافة الكلاسيكية، وترجم آخرون الكثير من هذه النصوص إلى اللغات الأوروبية الحديثة. وأعاد الأدباء المبدعون ناثرين كانوا أم شعراء صياغة الأساطير القسيمة، وأحيوا رموزها وصورها الشعرية ومحتواها الفكرى والفلسني. وساروا على هدى من المعايير النقدية القديمة. صفوة القول إن عصر النهضة الأوروبية الدى بدأ ينفض التراب عن التراث الإغريق (الرومانى) القديم وإنتهى إلى الكشف عن كنوزه الدفينة أخذ من ذلك دفعة قوية نحو عصرنا الحديث، بكل ما فيه من إنجازات أدبية وفنية بل وتكنولوجية.

وبالنسبة لعالمنا العربى وعلاقته بالتراث الكلاسيكى، فإننا ننوه إلى بعض الحقائق المهمة. لقد رأينا فى الصفحات الأولى من كتابنا هذا أن جذور الأدب عند الإغريق وكذا أساطيرهم وفنونهم تمتد إلى أعهاق التربة الشرقية هناك حيث إزدهرت حضارات مصر وما بين النهرين وفينيقيا وغيرها. ومن ثم يمكن القول بأن إستيعابنا للتراث الإغريقي (الرومان) سيفيدنا بلا شك فى تقييم حضارتنا الشرقية نفسها.

ومن جانب آخر نعرف جميعًا أن العرب المسلمين كانوا على إتصال وثيق إبان عصرهم الذهبي بالتراث الإغريق (الرومان) فنقلوا عنه ما نقلوا. يل إن بعض الترجمات العربية للنصوص الإغريقية كانت هي الركيزة الرئيسية في حركة إحياء التراث الكلاسيكي بأوروبا الناهضة، وكل ذلك يعني أن تراثنا العربي الإسلامي لم يكن بمعزل عن التفاعل مع حضارة الإغريق والرومان وآدابها.

أما فيا يتعلق بأدبنا العربى الحديث والمعاصر فحرى بنا أن ننوه - وفى ضوء ما تقدم - إلى بعد النظر الذى تحلى به روادنا الأوائل الذين دعوا منذ بداية هذا القرن إلى ضرورة الإهتام بالأدب الإغريق والرومانى، فرفاعة رافع الطهطاوى وأحمد لطنى السيد وطه حسين وتوفيق الحكيم وأحمد شوقى وغيرهم قد عادوا إلى التراث الكلاسيكي وإستلهموه أو نهلوا منه، كل وفق طاقته وإتجاهاته. بيد أننا نلاحظ أن

هؤلاء الرواد جميعًا قد توسطوا في إتصالهم بالأدب الإغريق والسروماني باللغات الأوروبية الحديثة، فلم يتقنوا اللغة الإغريقية أو الالاتينية أو لم يتعلموها قسط. ولم يكن هذا ميسورًا لهم، فعوفتهم بالتراث الكلاسيكي إذن معرفة غير مباشرة، ونرى من جانبنا ضرورة تخطى مرحلة والتوسط، هذه والإنتقال منها إلى أفسق التعامل المباشر مع التراث الكلاسيكي في لغتيه القديمتين، ومن هنا تأتي ضرورة التفكير في وضع بعض القواميس والموسوعات الكلاسيكية كبداية قسوية لعقسد هسذه الصلة المباشرة.

وعلى أية حال فإن صفحات أدبنا المعاصر لازالت تحاول التقرب من الأدب الإغريق الرومانى بصورة أو بأخرى. فالمسرح العرب - حديث العهد نسبيًا - قد عجم في الإرتباط إلى حد ما بالمسرح الإغريق. ويكنى أن نشير هنا إلى أنسه قسد أصبح لدينا الآن ما يمكن أن نسميه «أوديب العربي»، بمعنى أن أوديب الإغريق قد إنضم إلى أسرة الشخصيات التراثية على خشبة مسرحنا إذ ظهر في أربعة مسرحيات عربية حتى الآن ألم بالنسبة للشعر العربي الحديث والمعاصر فيان المتصفح لدواوين أبي القاسم الشابي وعلى عمود طه وأبي شادى ونازك الملائكة وبدر شاكر السياب وعبد الوهاب البيات وأدونيس ونزار القباني وصلح عبد الصبور وغيرهم سيجد أن شخصيات ورموزًا أغريقية كثيرة - لا سيا تلك عبد الصبور وميرهم سيجد أن شخصيات ورموزًا أغريقية كثيرة - لا سيا تلك المتصلة بأسطورة بروميثيوس سارق النار وسلام الإغريقية ورموزها قد إرتبطت بالنسبة لشيطان هؤلاء الشعراء. بل إن الأسطورة الإغريقية ورموزها قد إرتبطت بالنسبة لشيطان هؤلاء التجديد في الشعر العربي المعاص.

انظر د. أحمد عنمان: دأوديب بين أصوله الأسطورية وهمومه الوطنية على خشبة المسرح المصرى، بجلة البيان الكويئية - أعداد ١٥٥ (فبرابر ١٩٧٩) ص ١٦ - ٢٢، ١٥٦ (مارس ١٩٧٩) ص ٥٢ - ٥٩، ١٥٧ (أبريل ١٩٧٩) ص ١٤٨ - ١٠٠٠.

أنظر لنفس المؤلف: «على هامش الاسطورة الإغريقية في شعر السياب» مجلة فصول المجلد الثالث العدد الرابع (يوليو - أغسطس - سبتمبر ١٩٨٣) ص ٣٧ - ٤٦.

<sup>\*\*\*</sup> انظر لنفس المؤلف «عبد الوهاب البياتي وحرائقه الشعرية» عجلة الكويت عدد ١٦، ص ٣٦ -

انظر لنفس المؤلف دسارق النار وملهم الأشعار، مجلة الـدوحة القـطرية العــدد ۸۷ (مــارس ۱۹۸۳) ص ۱۹۲ – ۱۶۲.

وفى هذا الصدد ونحن نلفت أنظار المتخصصين إلى هذه الطاهرة الإبداعية وندعوهم إلى ضرورة مواكبتها ومتابعتها بالرصد والبحث والتقصى، ثم بالتقيم أو التقويم فإننا من جانب آخر نتوجه بالدعوة إلى القائمين على شئون التعليم والتثقيف و ولا سيا فى الجامعات المصرية والعربية - أن يزيدوا من إهتامهم بالدراسات الكلاسيكية وأن يعملوا على نشر هذه الثقافة على أمل أن نحقق لأدبنا وتسرائنا القوميين أفقا عالميًّا وإنسانيًّا أوسع وأرحب.

\* \* \*

# قائمة بالختصرات المستخدمة في الحواشي

A J P : American Journal of Philology

C R : Classical Review

Epeteris : Epistemonike Epeteris tes philosophikes Scholes tou panepistimeiou Athe-

non = Scientific Annals of the faculty of Philosophy, Athens University

HSCP : Harvard Studies in Classical Philology

نفس المرجم = The same reference : The same author : نفس المؤلف =

J H S : Journal of Hellenic Studies

Landmarks : C. M. Bowra, Landmarks in Greek Literature

Op. cit. : Opus citatum / the work previously mentioned = سبقت الإشارة إليه

في أماكن متفرقة: Passim

Poiesis: H. D. F. Kitto, Poiesis. Structure and Thought

R E G : Revue des Etudes grecques

Y C S : Yale Classical Studies

# حواشي الباب الأول

Plato, Ion, 539 d (1)

Herakleitos, Homerika Problemata (Quaestiones Homericae), Teubner 1910; cf. Rose, (Y) Handbook of Greek Literature, pp. 15, 355.

 (٣) الناقد المعنى هذا هو إما كاسيوس لونجينوس أوديونيسيوس لونجينوس أو غيرهما عمن ينسب إليهم الكتاب الذي يجمل عنوان ١ فى الاسلوب الرفيع ٥ (Peri Hypsous) راجع:

Longinus, «On the Sublime», with an English translation by W. H. Fyfe, Loeb Classical Library, reprint 1973

(1) عن المشكلة المومرية أنظر:

Wace & Stubbings (edd.), A Companion to Homer, pp. 234 - 265 (by J. A. Davison).

وجدير بالذكر أن المشكلة الهومرية قد تركت أصداء واسعة النطاق عميقة الأثر فى دراسات المستشرقين وفى مقدمتهم مرجليوث الذى كان بدوره الاستاذ الملهم لعميد الأدب والنقد العربين طه حسين. ومسن ثم فهإننا لا نغالى إذا ربطنا بين المشكلة الهومرية بخاصة والدراسات الكلاسيكية بعامة من جهة ونظرية طه حسين فى الشعر الجاهلي من جهة أخرى، ونأمل العودة لدراسة هذا المؤضوع بالتفصيل مستقبلا إن شاء الله.

Kirk, The Nature of Greek Myths, pp. 276 ff; cf. P. Walcot, Hesiod and the Near East (\*) (Cardiff 1966) passim.

وعن الأصول الشعبية لملاحم هوميروس أنظر:

R. Carpenter, Folktale, Fiction and Saga in the Homeric Epics (University of California Press, reprint 1974) passim

Pausanias, X, 7, I ff. (1)

Herodotos, V, 58, 2 (Y)

وهن تأثير الحضارة الفرعونية والفينيقية على الإغريق بوجه عام واجع: --

M. I. EL Saadani, Graeco-Egyptian Relations in the Light of the Egyptian and Egyptianizing plastic figures found on Greek sites (945-525 B. C.), PH. D. Dissertation (in Greek with summary in English), submitted to the Faculty of Philosophy, Athens University 1980, passim esp. pp. 29-31, 69, 92, 103.

R. Drews, «Phoenicians, Carthage and the Spartan Eunomia» AJP, Vol 100 no. I (1979), pp. 45-58

وانظر كذلك:

د. أحمد خزال: «تطور الفن الإغريق في العصر الهيلادي والتأثيرات المصرية»، عجلة «عالم الفكر» الكويتية المجلد الثاني عشر عدد ٣ (١٩٨١) ص ٧٥ - ٧٧. إيمانويل فليكوفسكي (ترجمة فاروق فريد): أوديب وإخشاتون، المجلد الثاني عشر عدد ٣ (١٩٨١) صلاح.
 المجلد الثاني عشر عدد ٣ (١٩٨١) ص ٧٥ - ١٩٧٠ إيمانويل فليكوفسكي (ترجمة فاروق فريد): أوديب وإخشاتون،

وأما عن تأثير الحضارة الفينيقية على هوميروس عبر الحضارة الموكينية فأنظر:

- M. P. Nilsson, Homer and Mycenae (Cooper Square Publishers Inc, New York 1968) pp. 119-158.
- G. S. Kirk, The Songs of Homer (Cambridge at the University Press 1962) pp. 3 ~ 51, 55 ff. Epinomis, 987e (عبهول المؤلف ولو أنه ينسب أحيانا إلى أفلاطون) (A)
- D. L. Page, The Homeric Odyssey (Oxford 1955) Ch. Vi; cf. Idem, History and the (4) Homeric Iliad (University of California Press 1972), passim.

هذا ويغلب الميل نحو ربط هوميروس بالتاريخ والآثار في دراسات كل من د. عبد اللطيف أحمد على ود. لطنى عبد الوهاب يميى. أنظر للأول: التاريخ اليموناني، العصر الميلادي (بيروت ١٩٧٤ - ١٩٧٦)، وبالنسبة للثاني فأنظر حاشية وقم ١٩

- Cicero, De Oratore, iil, 137 (11)
- Bowra, Landmarks, p. 23 (11)
- Kitto, Poiesis, p. 116 (17)
- (١٣) يعنى إسم الإلياذة، (Ilias) وقصة إليون، أو واليوس، (Ilion, Ilios) وهما الإسمان الأسمليان للمدينة التي عرفت في وقت لاحق بإسم طروادة (Troia وباللاتينية Troia) وهمو الإسم الأشهر وإن كان في الأصل يعنى المنطقة الهيطة بالمدينة لا المدينة نفسها.
- (١٤) يعنى إسم والأوديسياء (Odysscia) وقصة أوديسيوس، كيا نقول والأوريستيا، عن قصة أوريستيس وهكذا.
- (10) تعد حادثة ثيرسيتيس هذه في «الإلياذة» من أشهر للوضوعات، ويتردد ذكرها كثيرا في الأدب الأوروبي الحديث لأنها ثرمز إلى ما يلاقيه أفراد العامة عندما يقومون في وجه الملوك أو يتطاولون عليهم. ويناقش د. لطفي عبد الوهاب يجيي هذه الحادثة في يحثه دعالم هوميروس» مجلة «عالم الفكر» الكريتية الجلد الثاني عشر عدد ٣ عبد الوهاب في دراساته عمن هوميروس إلى ربيطه بالتاريخ والآثار، قارن حاشية رقم ٩.
  - (١٦) يبلو أن إسم «هيليق» نفسه ليس إغريقيا صميا كيا هو الحال بالنسبة للكثير من اسماء الالحمة والإلحات والأبطال في الاساطير الإغريقية وهناك دلائل كثيرة على أن هيليق كانت في الاصل إلحة ترتبط عبادتها

بفكرة الخضرة والخصوبة فى الطبيعة. وعرفت حكفا فى بلاد الإغريق فيا قبل الغزو الدورى، وتعد من الامثلة القليلة فى الاساطير الإغريقية على نزول قوة إلهية من مرتبة الألوهية إلى مرتبة البشر العادية أو على الأقسل إلى مرتبة الأبطال. كانت هيلينى فى الأصل تعبد كإلهة حامية للأشجار وتحمل لقب وربة الشجرة أخرى تقول إن نهاية أن شجرة ما فى إسبرطة كانت تسمى وشجرة هيلينى و المقلسة. هذا وهناك رواية أسطورية أخرى تقول إن نهاية هيلينى كانت عنيفة، إذ شنقت فوق شجرة تماما كها حدث بالنسبة للخادمات الخسائنات فى قصر أودبسيوس. وربطت الأساطير كذلك هيلينى بالطيور، فقيل إن زيوس أباها كان قد تنكر فى هيئة طائر البجع ليتصل بأمها ليدا. وقيل فى رواية أخرى أن هيلينى ولدت من بيضة، ولما كانت الحضارة المينوية فى كريت ملبئة بشخصيات إلهية على هيئة الطيور، فإن ذلك قد يشى بأن هيلينى جاءت إلى بلاد الإغريق عبر كريت من بلاد الشرق وتراثه الأسطوري.

(١٧) هنا يتذكر القارئ العربي قول أمير الشعراء أحمد شوق:

وطني لــو شــغلت بــالخلد عنــه نــازعتني إليه في الخلــد نفسي

وراجع مقالنا ديمضفون اللوتس وينسون الوطن» بمجلة القاهرة الأسبوعية العدد الخامس (٥ مارس ١٩٨٥) . ٩.

(١٨) لم يكن هومبروس ناقدًا أى لم يكتب دراسات نقدية تنظيرية فى الفن والشعر، وما كان له أن يفعل ذلك وهو المبدع الأول. بيد أننا يمكن أن نستنبط بعض المعلومات عن موقفه النقدى من تحليل أشعاره، ويمكن التعرف على رأيه فيا يتعلق بطبيعة الشعر ووظيفته. راجع د. أحمد عتمان وأغانى نقدية من هوميروس حول طبيعة الشعر ووظيفته علم 137 (1973) ٢٦ - ٦٦

 (٣٠) عن فكرة التأليه في الفكر الإغريق الرومان بصفة عامة وعند سوفوكليس وسينيكا بصفة خاصة انظر:

Etman, the Problem of Heracles' Apotheosis, passim

Cf. Guthrie, The Greeks and their gods, pp. 117-128 (Y1)

Nilsson, History of Greek Religion, pp 148 ff. (YY)

Kitto, Poiesis, pp. 143-144 (YY)

- (۲٤) راجع حاشية رقم ۱۸
- (٣٥) عن التقنيات الشفوية للشعر الملحمى الإغريق بصفة خاصة ولدى كافة الشعوب القديمة والحديثة بصفة عامة راجع.
- G. S. Kirk, Homer: The Meaning of an Oral Tradition, in "The Classical World" edited by D. Daiches and A. Thorlby (Aldus Books London 1972) pp. 155-171
- M. Parry, L'Epithète traditionelle dans Homère, Paris 1928 repr, in A. Parry (ed.) The Making of Homeric Verse (Oxford 1971) passim

- J. B. Hainsworth, The Criticism of an Oral Homer, JHS 90 (1970), pp. 90-98
- D. Lohmann, Die Komposition der Reden in der Ilias. Berlin: De Gruyter 1970, passim.
- M. S. Jensen, The Homeric Question and the Oral Formulaic Theory, Museum Tusculanum Press, (Copenhagen 1980) pp. 36 ff.
  - J. A. Notoupolos, Studies in early Greek oral Poetry, HSCP 68 (1964) pp. 1-77.
- C.M. Bowra, Heroic Poetry (London, Macmillan 1952) pp. 330 367 esp. pp. 355 356.
- C. D. Biebyck, The African heroic Epic, Journal of the Folklore Institute 13, 1976) pp. 5-36
  - (٢٦) عن تقنيات هوميروس راجع:

Wace & Stubblings (edd.), A Companion to Homer, pp. 19-214 (By J. A. Davison)

وقارن د. أحمد عنمان: والوزن الساتورن والأصول الحملية للأدب اللاتيني، عجلة الشمر القاهرية عدد ١٨. (أبريل ١٩٨٠) ص ٥٠ - ٥٧.

(۲۷) بطل هذه الملحمة هو هوقل انظر: سينيكا «هرقل فوق جبل أويتا» تـرجمة وتقـديم د. أحمـد عنمان،
 سلسلة من المسرح العالمي الكويئية عدد رقم ۱۳۸ (مارس ۱۹۸۱) ص ۱۱-۱۰۹ وقارن:

Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, pp. 43-44, 56, 109, 202.

Lesky, History of Greek Literature, (transl-into Greek) pp. 132-138, Huxley, Greek (YA) Epic Poetry, passim.

(11)

(٣٠) عن نصوص الأناشيد المومرية أنظر:

Hesiod, The Homeric Hymns and Homerica, with an English translation by H.G. Evelyn White, Loeb Classical Library 1914, reprint 1974.

- P. Friedländer & H.B. Hoffleit, Epigrammata, p. 54 no. 53. (71)
- G. Buchner & C.F. Russo, Academia Nazionale dei Lincei, Rendiconti 1955, pp. (\*\*) 215 ff.
- cf. Nilsson, History of Greek Religion, pp. 182-3 (77)
- (٣٤) عن التشاؤم ف قصائد هيسيودوس وعلاقة ذلك بتراجيديات أيسخولوس ولاسيا ١ بـروميثيوس مقيدًا ٤ أنظر:

F.Solmsen, Hesiod and Aeschylus (Cornell University Press 1949), pp. 124 ff.

(۳۵) راجع د. أحمد عنمان: وهيسيودوس وطبيعة الشعر التعليمي، عجلة والشعر، القساهرية عساد ١٩ (يوليو ١٩٨٠) ص ٢٩-٤٥،

(٣٦) قارن أدناه،

(٣٧)

# حواشي الباب الثاني

- (۱) عن معنى هذه الكلمة وإشتقاقها وعلاقتها بكلمة «كلاسيكى» (Classicus) انظر: د. أحمد عنان دطه حسين ومستقبل الثقافة الكلاسيكية في مصر»، مجلة «السكاتب» القساهرية عسدد ۱۱۹ (أكتسوبر ۱۹۷۷) ص ۲۷-۳۷. وأنظر لنفس المؤلف: «عودة إلى الكلاسيكية» مجلة «الأزمنة» العدد الأول (توفير/ديسمبر ۱۹۸۹) ص ۲۷ ۲۷.
- (۲) بایان اوبایون هو طبیب الآلمة اللی إنتقل لقبه هذا مع وظائفه إلى أبـوللون ولاسیا فیا بعـد عصر هومیروس. وصارت الصرخة التضرعیة « ایه بایان» أو « یوبایان» التی قد تعنی « داون» أو « إشفنی بایان» مالوفة فی عبادة أبوللون. وأكثر من ذلك أن نفس هذه العبارة أصبحت تتكرر كلازمة فی مقطوعات آیة أغنیة نصر بایان.
- (٣) نسبة إلى هيمين (Hymen) إله الزواج اللي تخاطبه الفتيات وهن يغنين محتفلات بالعروس أثناء زفافها
   إلى حجرة العربس.
- (1) من الفعل hyporcheomai بمعنى «أرقص بمصاحبة الموسيق». الهيبورخيا إذن نشيد غنال راقص نشأ في كريت أصلا وموضوعه الرئيسي تكريم وتبجيل أبوللون، أي أنه نشيد ديني الطابع والأصل.
- (٥) هو والد سيمونيديس من ساموس (أو أمورجوس) الشاعر الإيامي الذى سنتحدث عنه بعد قليل. وهو غير كريتياس صديق سقراط والذى كتب أفلاطون عاورة تحمل إسمه عنوانًا. وعن نصوص الشعر الإليجى والإيامي من ناحية أخرى انظر:

J.M. Edmonds, Elegy and Iambus with Anacreontea, vols 2, Loeb Classical Library 1931, reprint 1968.

Ovidiús, Amores, III, 9, 3

Strabo, XIV, 1, 4; cf. Bowra, Landmarks, p. 71 (V)

Oxford Book of Greek Verse, p. 102.

(٩) في إحدى قصائده الإليجية يخاطب الشاعر الروماني برويرتيوس (الكتاب الأول ٩ أبيات ٩ - ١٢) شاعرًا ملحميًا معاصرًا له ويقول:

> دماذا يفيدك أيها البائس أن تغنى أغنيتك الوقورة وتقول لنا إن أمفيون بنى الأسوار بقيثارته؟ فاشعار ميمترموس فى الحب تفوق هوميروس والحب اللطيف يتطلب أغان عذبة الإنسياب»

Plato, Leges 629 a; Pausanias, IV, 15, 6.

Drews, op. cit., pp. 45–58.

Plutarchos, Solon 8. (17)

(١٣) عاصر سولون حملة قبير على مصر ولللك عاب عباس محمود العقاد على أحمد شوق أنه لم يضمن مسرحيته وقبيرًا هذه الشخصية البارزة وكذا كرويسوس (= قارون؟). ولنا بعض التحفظات على آراء العقاد هذه رغم إعترافنا بدقة معلوماته التاريخية، إذ ينبغى أن لا نحاسب الشغراء كما نحاسب الفقهاء أو العلماء، والاساس

ف النقد المسرحى هو مدى أهمية هذه الشخصية أو تلك للبنية الدرامية، راجع د. أهمه عبان وشوق بسبن الخلفية الكلاميكية والمسألة الوطنية في مسرحية قبيزه، مجلة والشسعر، القساهرية عسدد ١٧ (أكتسوبر ١٩٧٩) مى ٢٠-٧٧. هذا ونناقش نفس المسألة على نحو أكثر تفصيلاً في كتابنا وكليسوباترا وأنسطونيوس، دراسة في فين بلوتارخوس وشكسبير وشوق، الطبعة الثانية (على وشك الصدور).

Bowra, Landmarks, pp. 76 ff.

(14)

- Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, pp. 142 ff, esp. p. 142 n. 3 & 4.
- (١٦) ترد على لسان الجوقة في «أوديب في كولونوس» (أبيات ١٢١٥ وما يليه) المقولة التشاؤمية التالية:

دمن الأفضل ألا يكون الإنسان قد ولد قط

اما إذا حدث وولد فلا خبر يبق له سوى أن يرحل

باللمني سرعة عمكنة عائدًا إلى حيث كان قد جاء،

Aristotle, Poetica 144 b12.

(YY)

وعن نصوص الشعر الإيامهي أنظر المرجع المشار إليه في حاشية رقم ٥٠.

(14)

Cicero, Orator 4; Quintilianus, Inst. Orat., X,1, 60.

- (١٩) قارن حاشية رقم ٥.
- Horatius, Epod., VI, 14 (Y1)
- Bowra, Landmarks, p. 80. (Y1)

وعن تصوص الشعر الغناف بصفة عامة أنظر:

J.M. Edmonds, Lyra Graeca, Loeb Classical Library, vols 3, reprint 1967.

(٢٧) عن سافو ومزيد من التفاصيل عن شخصيتها وطبيعة أشعارها انظر المرجع التال:

D.L. Page, Sappho and Alcaeus (Oxford Clarendon Press 1955), esp. pp. 110-146.

وقد ترجم الدكتور عبد الغفار مكاوى شلرات سافو إلى العربية في كتابه الشيق: سافو شاعرة الحب والجمال عند اليونان. دار المعارف بمصر (تاريخ النشر؟)،

أما عن تأثيرات سافو في الشعر الإغريق الرومال والمعمور الوسطى من نساحية والشسعر الأوروب الحسديث والمعاصر من ناحية أخرى فأنظر:

D.M. Robinson, Sappho and her Influence (Our Debt to Greece and Rome), Cooper Square Publishers Inc. New York 1963.

Herodotos, V, 95.

Scolia Attica, No. 7. (YE)

A.H. Bullen (ed.), Anacreon with Thomas Stanley's translation (London 1893), pp. (10) 28-30.

وقارن د. أحمد عنان : المصادر الكلاسيكية لمسرح توفيق الحكم، دراسة مقارنة (الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٨) ص ٢١٦ - ٢١٩.

(٢٦) أمالئيا (Amaltheia) إما أن تكون المنزة التي أرضعت زيوس الطفل عنسد مسا ولسد ف كريست، وإما أن تكون إحدى عرائس العبيعة، أو بنت ميليسوس ملك كريت التي أطعمت زيوس الرضيع بلبن العنزة فأعطاها زيوس فها بعد قرنها، وهذا القرن هو الذي يطلق عليه إسم «قرن الكثرة» أو «الوفرة» لأن من يمتلكه

ينال كل شيء، إذ يكفيه أن يتمنى فيجد ما يشاء في القرن الذي يعرف باللاتينية باسم Cornucopiae. Plato, Phaedros, 243 a-b. (YV) F.R.B Godolphin, «Stesichorus and the origins of Psychological treatment of Love», (YA) Classical Studies presented to Edward Capps on his 70th birthday, Princeton University Press 1936, pp. 171 ff. Chor. adespot, fragm. 1018. (11) Plutarchos, de Glor, Ath., 347 F. (") عن نص وتاريخ حياة الشاعرة كورينا راجع: D. L. Page, Corinna, (the Society for the promotion of Hellenic Studies 1953, reprinted 1963). passim. (٣١) راجع د. أحمد عيان : «إرازموس، درس حضاري في التعامل مع التراث، عجلة والدوحة، القطوية عدد ۱۸ (أخبطس ۱۹۸۰) من ۲۱-۲۹. Bonnard, Greek Civilization, vol. II, p. 105. **(٣**٢) (٣٣) عن تقنية بنداروس انظر: Norwood, Pindar, pp. 72 ff. أما عن صوره الشعرية وطريقته في معالجة الأساطير فأنظر: Bowra, Pindar, pp. 239 ff, 278-316. (٣٤) عن تأليه هرقل راجع: Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, passim esp. pp. 23-68.

وأنظر كذلك سينيكا «هرقل نوق جبل أويتا» (ترجمة وتقديم د. أحمد عيمان) ص ١١٩-١٠٩.

P.Ox. 136, i, fragm. 1 vol xl; cf. Bergk 27

## حواشي الباب الثالث

| والإلياذة؛ الكتاب السادس بيت ١٩٣٦ الكتاب الرابع عشر بيت ٢٧٥، والأوديسيا) الكتاب الحادى                |            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| و ٣٢٥، الكتاب الرابع والعشرون بيت ٧٤.                                                                 | عثر بيت    |
| Herodotos, II, 52                                                                                     | (۲)        |
| Aristotle, Politica, VIII, 7.                                                                         | <b>(٣)</b> |
| عن المزيد من التفاصيل حول هذه المهرجانات المسرحية القديمة ومحــاولات إحيــاثها في بــــلاد اليـــونان |            |
| الر: د. أحمد عنمان: دمهرجانات إحياء المسرح الإغريق، مجلة دالسكانب، القساهرية العسدد ١٧٣               | الحديثة أن |
| ١٩٧٥) ص ١٥٤ - ١٦٠ والعدد ١٧٤ (ستمبر ١٩٧٥) ص ١٥٥ - ١٦٠.                                                |            |
| راجع يوريبيديس دعابدات باكخوس، أبيات ١٤٥ - ١٤٧                                                        | ( 4)       |
| Haigh, Tragic Drama, p. 10                                                                            | (1)        |
| Strabo, X, 3, 11                                                                                      | ( Y)       |
| Aristotle, Poetica, 1449 a 14                                                                         | ( A)       |
| Ibidem.                                                                                               | ( 1)       |
| Schol. Aristophanes Av. 1392.                                                                         | (11)       |
| Aristotle, Poetica, 1448 a5                                                                           | (11)       |
| W. Ridgeway, The Origin of Tragedy with a special reference to the Greek Tragedians                   | (11)       |
| (Cambridge University Press 1910), passim; Idem, The Dramas and dramatic dances                       | of Non-    |
| European Races, in special reference to Greek Tragedy (Cambridge University Pre                       | ss 1915),  |
| passim.                                                                                               |            |

: عن نظرية فارنل وعن مزيد من التفاصيل والآراء حول نشأة التراجيديا أنظر: Farnell, Cults of Greek States, vol. V, pp. 230 ff., cf. Idem, J H S XXIX (1909) p. X L VII; Else, The Origin and Early Form of Greek Tragedy, passim esp. pp. 9-77; Lesky, History of Greek Literature, pp. 223-233

Horatius, Ars Poetica, 275-277.

(١٥) ولذلك غيل إلى القول بأن «المسرح الملحمى» الذى يرتبط بإسم المؤلف والخرج الألمان المشهور برتولد بريخت ذو أصول كلاسيكية قديمة. راجع د. أحمد عيّان: «قناع البريختية. دراسة فى المسرح الملحمى من جذوره الكلاسيكية إلى فروعه العصرية» عجلة «فصول» القاهرية الحجلد الثان العدد الشائث (أبسريل - مايو - يسونيو الكلاسيكية إلى فروعه العصرية» عجلة «فصول» القاهرية بين التطهير الأرسطى والتنوير اللهمني»، «المجلة العربية للعلوم الإنسانية»، جامعة الكويت - العدد السابع، المجلد الثان (١٩٨٧) ص ١٢٦ - ١٥٦.

Plutarchos, conv. sept. sap., I., 1, 5; cf. idem, de Glor. Athen. C7. (13)

| ,                                                                                                             |                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| Idem, Solon, C 29; cf. Diogenes Laertius, I 59.                                                               | (17)                             |
| Aristotle, Athen. Polit., C 16                                                                                | (14)                             |
| شية رقم \$                                                                                                    | (۱۹) راجع حا                     |
| Aristotle, Proble. XIX, 31                                                                                    | (۲۰)                             |
| Herodotos, VI, 21                                                                                             | (11)                             |
| Plutarchos, Quaest. Conviv. VIII, 9, 3.                                                                       | (44)                             |
| . من التفاصيل واجع:                                                                                           | (۲۳) عن مزید                     |
| Picard-Cambridge, Dithyramb, Tragedy and Comedy, Oxford Clarendon Pr                                          | ess 1927, 2nd ed.                |
| revised by T. B. L. Webster, 1962; Rose, Handbook of Greek Literature, pp                                     | , 127 ff.                        |
| ئم ۱۷ و۱۳                                                                                                     | وقارن حاشية رأ                   |
| Pausanias, I, 21,3                                                                                            | (Y£)                             |
| Aristotle, Eth. Nicom., 3, 2; cf. Haigh, op. cit., pp. 49-50.                                                 | (40)                             |
| ن مثل هذه الروايات تدل بما لا يدع مجالا للشك على أن جمهور المسرح الإغريق منذ البداية                          | والجدير بالذكر أا                |
| كن منوما تنويما مغناطيسيا كها يظن بريخت والبريختيون. انظر حـاشية رقـــم ١٥ وأمـــا عـــن                      |                                  |
| لسرحية الإغريقية فراجع                                                                                        |                                  |
| B. David, Actors and Audience, A study of Asides and related conventions                                      | in Greek Drama.                  |
| Oxford University Press 1977.                                                                                 |                                  |
| P. Ghiron - Bistagne, Recherches sur les Acteurs dans la Grece Antique.                                       | Paris, Les Belles                |
| Lettres 1976.                                                                                                 |                                  |
| Macrobius, Sat., V, 19, 17.                                                                                   | (۲۲)                             |
| Philostratos, Vit. Apoll., p. 220                                                                             | (YY)                             |
| Haigh, op. cit., p. 62                                                                                        | (YA)                             |
| Vitruvius (Praef. Lib. 7); Aristotle, Poetica, 1449 a 17                                                      | (۲۹)                             |
| Pausanias, IX, 22,7                                                                                           | (٣٠)                             |
| رات المتبقية من شعراء التراجيليا الإغريقية أنظر:                                                              | •                                |
| B. Snell, Tragicorum Graecorum Fragmenta, Gottingen 1971.                                                     | <i>9</i> (1.1)                   |
| Athenaeus, p. 347.                                                                                            | (Y"Y)                            |
| Iden وأنظر أيسخولوس « الفرس » ترجمة وتقديم د. عبد المعطى شعراوي (الهيشة الديريسة                              | , -                              |
| 1) لاسيا المقدم س٧ - ١٢.                                                                                      |                                  |
| <ul> <li>التفسير للثلاثية الأوديبية من ثلاثية «الأوريستيا» ونهايتها بتحول ربات العذاب والإنتقام أى</li> </ul> |                                  |
| رحمة وصفح. أنظر د. أحمد عِنمان، المصادر الكلاسيكية لمسرح تنوفيق الحكم، ص٢٢٨ -                                 | ريد) يعرب مدن.<br>الحيادة الصادد |
| رب وصع المرادا الماري                          |                                  |
| ap. Haigh, op. cit., p. 108 n. 1; cf. Kitto, Greek Tragedy, pp. 45 - 55.                                      | . 70                             |
| Aristophanes, Ran. 1021                                                                                       | (٣ <b>*</b> )                    |
| Athenaeus, p 22                                                                                               | (٣٦)<br>(٣٧)                     |
| Haigh, op. cit., pp. 109 - 114                                                                                | (TV)                             |
| · ·                                                                                                           | (٣٨)                             |
|                                                                                                               |                                  |

.

M. L. West, «The Prometheus Trilogy», J H S XCIX (1979), pp. 130-148; cf. (74) M.Griffith, The Authenticity of Prometheus Bound (Cambridge 1977), passim; O. Taplin, The Stagecraft of Aeschylus (Oxford 1977), pp. 460-469.

#### (٤٠) عن مزيد من التفاصيل راجع:

- J. Duchemin, «La Justice de Zeus et le Destin d' Io: Regard sur les sources proche-orientales d'un Mythe Eschyléen» REG XCII (1979), pp. 1-54; L.R. Farnell, «The Paradox of Prometheus Vinctus», JHS LIII (1933) pp. 40-50
- (٤١) عن تأثير أسطورة بروميثيوس على الشعر العربي الحديث وللماصر أنظر د. أحمد عنان دعبد الموهاب البيان وحرائقه الشمرية عبد الكويت؟ عدد ١٦ (١٩٨٧) ص ٣٦ ٤٣ وأنظر لنفس المؤلف: «سارق النار وملهم الأشعار عبلة دالدوحة» العدد ٨٧ (بارس ١٩٨٣) ص ١٤٦ ١٤٦. وأنظر لنفس المؤلف دعلي هامش الأسطورة الإغريثية في شعر السياب، عبلة «فصول» الجبلد الثالث العدد الرابع (يوليو أغسطس سبتمبر ١٩٨٣) ص ٣٧ ٤٦.
- Pausanias, I, 28,6 (§Y)
- Vit, Aesch. p.4 (ET)
- (٤٤) راجع د. أحمد عنان: «المصادر الكلاسيكية لمسرح شكسير. دراسة فى مقومات الكتابة الدراسة إبان العصر الإليزابيق، مجلة «عالم الفكر» الكويتية المجلد الثان عشر عدد ٣ (١٩٨١) ص١٩٣٠.
- Cicero, Tusc. II, 10, 23 (10)
  - (٤٦) راجم حاشية رقم ٢٣
- (٤٧) قارن هيرودوتوس (الكتاب الأول ٢٠٧، ١) وسوفوكليس «فيلوكتيتس» أبيات ٣٥٥ ٣٩ وأنظر:. de Romilly, Time in Greek Tragedy, p. 151

هذا ويقول سينيكا (De Prov. IV, i)

«Semper vero esse felicem et sine morsu animi transire vitam ignorare est rerum naturae alteram partem»

ددامًا ما نجد السعيد والذي لم يحس بوخز الضمير يقضي حياته في المواقع جاهلا، إذ لا يعرف الجسانب الإخر لطبيعة الاشياء،

- Dionysius Halicarnassensis, De Compos. Verb., C22 (1A)
  - (٤٩) د. أهد عنان: والمصادر الكلاسيكية لمسرح شكسبير،، ص١٥٩ وما يلبها.
- Dio Chrysostomos, Or. 52; Quintilianus, Inst. Orat., X, i, 66.
- Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, pp. 149 ff. (61)
- Meineke, Fragm. Com. Graec, vol. 2 p. 592
- Plato, Respublica, p. 329. C. (ar)
- (26) قارن سوفوكليس دبنات تراخيس البيات ١١٠١ ١١٠٤ و٤١٦ وكذا واوديب ملكا بيت ١٥٧٤ ولما وكذا والديب ملكا بيت ١٥٠٤ على التوالى مع يوريبيديس دهرقل مجنسوناء أبيسات ١٣٥٣ ١٣٥٧ وكذا والمستجرات، بيسست ١٥٩٧ والمنيقيات، بيت ١٧٨٥ وما يليه. وهذه أمثلة قليلة من مواضع أخرى كثيرة يمكن أن نجد فيها تشابها واضحا بين الشاعرين.
  - (٥٥) عن الشذرات التبقية من سوفوكليس راجع حاشية رقم ٢١ وانظر:

A.C. Pearson, The Fragments of Sophocles. Cambridge 1963, reprint Amsterdam 1971.

- (۵۱) راجع حاشية رقم ۱۵
- (٥٧) د. أحمد عنان: المصادر الكلاسيكية لمسرح توفيق الحكيم، ص ١٥ ٩١.
- Aristotle, Poetica, 1456 a 25 ff.; cf. Horatius, Ars Poetica, 193-195; cf. Etman, The (eA) problem of Heracles' Apotheosis, pp. 83 101.
  - (٥٩) أنظر الحاشية السابقة.
  - ١٥) راجع حاشية رقم ١٥)

Aristotle, Poetica, 1460 b 11 - 12

(11)

(٦٢) يرى والدوك أن الصراع في مسرحية «أنتيجوني» يقع بين هذه البطلة وكريـون، أي أنه صراع بـين إنسان وإنسان وليس بين إنسان وإله. ويرى تفس هذا الناقد أن أوديب في «أوديب ملكا» لا يصارع القدر كيا يظن الكثيرون. وتأتى آراء والدوك هذه في معرض رده على نظرية باورا في تفسير مسرح سوفوكليس.

· Waldock, Sophocles the Dramatist, pp. 149-150, 152

ومع أن نظرية باورا قد إستقطبت الكثير من الإنتباء وتعد بحق من أساسيات الدراسات السوفوكلية، إلا أنسا قد اثارت الكثير من الجدل. ومن المعترضين عليها ويتان

Whitman, Sophocles, A study of Heroic Humanism, pp. 27-28

وفي هذا الكتاب (ص ٥ - ٦، ٢٤ - ٢٩ إلخ) يستمرض المؤلف أهم الدراسات والنظريات حول مسرح سوقوكليس، أما عن نظرية باورا فراجم:

Bowra, Sophoclean Tragedy, passim.

Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, pp. 93 n. 2, 144, 190, 196, 197, 199 (187) n.l; cf. Adams, Sophocles the Playwright, p. 121; Kirkwood, "The Dramatic role of the Chorus in Sophocles", Phoenix VIII (1954), pp. 1-22 esp. pp. 8-9; Webster, Introduction to Sophocles, pp. 117 ff.; Winnington-Ingram, JHS XCI (1971) pp. 132 ff.

(٩٤) عن غطوطات سوفوكليس وطبعاته راجع:

Lesky, Greek Tragedy, pp. 219-221.

وبجدير بالذكر أن لمسرحيات سوفوكليس السبع غمطوطين مهمسين أحسدهما همو Laurentianus XXXII في فلورنسة بإيطاليا ويعود للقرن الحادى عشر أو أواخر العاشر الميلادى، أما الشائل فهو Parisinius 2712 ويسوجد بالمكتبة القومية الفرنسية بباريس ويعود للقرن الثالث عشر الميلادى والخطوط الأول هو الأكثر أهمية لأنه الانسدم والأسلم.

(١٥) ظهرت أول طبعة لسوفوكليس عام ١٥٠٢ م وليوريبيديس عام ١٥٠٣ م ولأيسخولوس عام ١٥١٨ م وذلك في مطبعة الدوس Aldus في فينسيا (البناقية)، وعن رحلة النصوص المسرحية الإغريقية إلينا بصفة عامة انظر:

Lesky, Greek Tragedy, pp. 209 ff.; Van Groningen, Traité d'Histoire et de Critique de textes grecs (transl. into Greek), passim.

(٦٦) تقول بيبر أن مسرحيتى دينات تراخيس» و دفيلوكتيتيس، لم تحسطيا بسالعرض المسرحسى فى العصر الحديث. يد أن هذه معلومة قديمة لم تعد بعد صحيحة لأن مهرجانات إحياء المسرح الإغريق التي تقام فى بعلاد اليونان الحديثة كل صيف فى مسرح هيروديس أتيكوس وإبيداوروس قد قدمت هاتين المبرحيتين أكثر من مرة اليونان الحديثة كل صيف فى مسرح هيروديس أتيكوس وإبيداوروس قد قدمت هاتين المبرحيتين أكثر من مرة وf. Bieber, History of Greek and Roman Theatre, p. 266.

| الكويتية العدد ١٨٤ (بوليو ١٩٨١) ص ٤٣-٩٣.                                | لة دالبيان،   |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Haigh, op, cit., pp. 179 ff.                                            | (٨٢)          |
| Bonnard, op. cit,. p. 186.                                              | (11)          |
| Haigh, op. cit,. p. 185.                                                | (Y·)          |
| Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, pp. 72-74                   | (Y1)          |
| Haigh, op. cit,. p. 187.                                                | (YY)          |
| Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, pp. 72 ff                   | (YY)          |
| Ibidem, passim esp. pp. 71-82.                                          | (¥£)          |
| Ovidius, Metamph. IX, 134 ff.                                           | (Y#)          |
| يكا: «هرقل فوق جبل أويتا، (ترجمة وتقديم د. أحمد عنمان) ص ١٣٨ وما يليها. | (۲۷) <u>ټ</u> |
| Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, p. 74 n.6                   | (YY)          |
| Ibidem, passim                                                          | (YA)          |

(٦٧) انظر د. أحمد عيمان: «الماتنة والبذور الدرامية في فنوننا الشعبية على ضوء معطيات المسرح الإغريق،

هذا وجدير بالذكر أن بيبر (أنظر حاشية رقم ٦٦) تقول إن هذه المرحية لم تعرض قط في العصر الحديث، وهي معلومة قديمة لم تعد بعد صحيحة لأن هذه الباحثة لم يتسنى لها مشاهدة مهرجاتات إحياء المسرح الإغريق التى تقام في أثينا وإبيداوروس صيف كل عام.

(۷۹) عن المزيد من التفاصيل حول موضوع أوديب فى المسرح القديم والحديث أنظر: د. أحمد عيان: المصادر الكلاسيكية لمسرح توفيق الحكيم، ص 20 وما يليها. وأنظر كذلك لنفس المؤلف وأوديب بين أمسوله الاسطورية وهمومه الوطنية على خشبة المسرح المصرىء عبلة والبيان، السكويتية عسدد 100 (فسبراير ۱۹۷۹) من ٢٦٦-١٥٦ وعدد ١٥٨ (أبريل ١٩٧٩) من ١٩٦٦-١٥٦ وعدد ١٥٨ (أبريل ١٩٧٩) من ١٩٦٦-١٥٦ وعدد ١٥٨ (أبريل ١٩٧٩) من ١٩٦٠-١٥٦ وعدد ١٥٨) وأنظر كذلك:

M.J. O'Brien (ed.), Twentieth Century Interpretations of Oedipus Rex, Prentice-Hall Inc. Engle-word Cliffs, N.J. 1968.

Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, pp. 74, 157, 158, 160, 162, 171-172, (A\*) 176-177.

|   | Cicero, De Fin., V,1.                                                                                            | (41)    |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|   | Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, pp. 152-156                                                          | (AY)    |
|   | Dionysius Halicarnassensis, De Compos. Verb., C 22-24                                                            | (AY)    |
|   | Plutarchos, De Profectu in Virtute, C 7.                                                                         | (A£)    |
|   | Dionysius Halicarnassensis, De Veterum Censura, C ll                                                             | (A0)    |
| ن | نقوم الآن بإعداد ترجمة مسرحية «بنات تراخيس» إلى اللغة العربية ونتنـاول في مقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | (FA)    |
|   | القاحدي وأملويه اللغوي بالتفصيل                                                                                  | قەكلىد. |

ap. Diogenes Laertius, IV, 20; cf. Suda (Suidas), s.v. Polemon; Eustathius II pp. (AY) 605, 902 etc.; Vit. Soph., p. 7 (Dindorf); cf. Bates, Sophocles Poet and Dramatist, p.12.

- (٨٨) انظر د. أحمد عيمان: دعالم الكتب والمكتبات في العصر الإغريق الرومان، عملة دالبيان، المكويتية عمد ١٧ (فيراير ١٩٨٠) من ٨٤-٩٨.
  - (٨٩) عن الشلرات المتبقية من يوريبيديس راجم أعلاه حاشية رقم ٣١.
  - (٩٠) د. أحمد عنان: د المصادر الكلاسيكية لمسرح شكسبير، ص ١٨٣ وما يليها.
  - Kitto, Greek Tragedy, p. 236.
  - Norwood, Greek Tragedy, pp. 231–232. (11)
    - (٩٣) عن آراء بارمينتييه (M. Parmentier) والود عليها أنظر:

Kitto, Greek Tragedy, pp. 237 f.

- V. Ehrenberg, Tragic Heracles, Heracles and Tragedy, pp. 144-146 (in "Aspects of (11) the Ancient World, Essays and Reviews by Victor Ehrenberg, Basil Blackwell-Oxford 1946), p. 159.
  - G. Murray, Herakles the Best of Men, pp. 106-126 (in "Greek Studies", Oxford (10) Clarendon Press 1946-1948), pp. 112-113, 115; cf. Idem, The Literature of Ancient Greece, p. 246.
  - Arnold Toynbee, The Legend of Heracles (in "A Study of Ancient History», (93) Oxford-London 1939), vol. VI, pp. 456-476; cf. Etman, The problem of Heracles' Apotheosis, passim esp p. 77n. 5.
  - (٩٧) أنظر د. أحسد عنان: «المسلود السكلاسيكية لمس حسكسير»، ص ١٤٧-٢٧ ولاسها ص ١٨٣-١٩٨، وراجع سينيكا: «هرقل فوق جبل أويتسا» (تسريمة وتقسديم د. أحمد عنان) ص ٧١-٢٠٩، ١٠٠-٩٩.
  - (٩٨) عن تفسير طريف السطورة ميديا عند يوريبيديس وسيتكا راجع د. يحيى عبد الله دميديا أو هنرية المضارة عن عبد الله دميديا أو هنرية المضارة عن عبد الله دعالم الفكر عالكويتية الجلد الثان عشر عدد ٢ (١٩٨١) ص ٧٣-٩٠.
  - (۹۹) انظر د. أحمد عنان: دفايدرا، دراسة تقلية مقارنة حول مسرح كل من يوريبيديس وسينيكا وراسين؟ عبلة «الكاتب» القاهرية عدد رقم ۱۸۹ (ديسمبر ۱۹۷۷) ص ۲۲-۸۳ وصند رقسم ۱۹۰ (ديسابر ۱۹۷۷) ص ۲۲-۸۳.
    - (١٠٠) عن موضوع هذه المسرحية وتفسيرها راجع رسالة الدكتوراه التالية:

Abdel M. Shaarawi, A study of Dionysus in the Bacchae with a special reference to the chorus, (Bristol 1966) passim

وأنظر هرضنا غله الرسالة بمجلة «المسرح» القاهرية عدد أبريل ١٩٦٩ ص ٥٩-٦٤. وقارن الكتاب التالي:

- R.P. Winnington-Ingram, Euripides and Dionysus: An Interpretation of the Bacchae, Amsterdam Adolf Hakkert 1969.
- (۱۰۱) يقول ويهان على سبيل المثال إن يوريبيديس دعى إلى عبادة آلهـة جــد مشـل «الهــواء» و «الدوامة»، أما موفوكليس فلم يفعل ذلك ولم يشكك في الآلهة القدامي والعبادات التقلدية.
  Whitman, op.cit., p. 4-5.
- (١٠٢) د. أحمد عيان: وفايدرا دراسة نقدية مقارنة...، أنظر حاشية رقسم ٩٩ وأنسطر لنفس المؤلف

«المصادر الكلاميكية لمسرح شكسبير» ص ١٨٧ وما يليها.

(١٠٣) مرة أخرى ننوه إلى أن المعلومات التي توردها الباحثة بيبر بشأن قلة العسروض المسرحيسة الحسديثة بالنسبة ليوريبيديس هي معلومات قديمة ولم تعد صحيحة لأن مهرجانات إحياء المسرح الإغريق الستي تقسام كل صيف ببلاد اليونان الحديثة قد قلبت الأوضاع. انظر أعلاء حاشية رقم ٦٦ و ٧٨.

(۱۰٤) راجع حاشية رقم ۹۹ و ۱۰۲.

Kitto, Greek Tragedy, p. 22.

(1.0)

وعن مسرح بوريبيديس بصفة عامة راجع:

T.B.L. Webster, The Tragedies of Euripides, Methuen 1967; A.W. Verrall, Euripides the Rationalist. A study in the History of Art and Religion, New York, Russell & Russell, reprint 1967; Conacher, Euripidean Drama: Myth, Theme & Structure, passim.

وعن تفسير جديد وطريف لمسرحية والكيستيس، انظر:

R.G.A. Buxton, «Euripides Alekestis: Five Aspects of An Interpretation» Dodone (Ioannina University, Faculty of Philosophy Annals 14 (1985) pp. 75-89.

(١٠٩) حاربت جزيرة ساموس المتاخمة لساحل آسياً الصغرى تحت لواء العدو الفارسي إكسركسيس ف معركة سلاميس الشهيرة عام ٤٨٠، ولكنها لم تلبث أن تحولت لتحارب في الصفوف الإغريقية ضد الغزاة الفارسين. ثم أصبحت عضواً في حلف ديلوس وخضعت الثينا، وإن تمتعت بقدر من الإستقلال الذان حتى ثارت على هذا الحلف عام ٤٤١ تلك الثورة التي إشترك بريكليس نفسه في إخمادها.

Lesky, History of Greek Literature, p. 592.

(\·Y)

(۱۰۸) راجم أعلاه حاشية رقم ۱۵.

(١٠٩) نفس المرجم.

Bieber, op. cit., p. 37, fig. 126.

(11-)

(١١١) تحت النشر الآن بسلسلة ومن المسرح العالمي الكويتية ترجمة أعددناها لمسرحية والسحب، نتناول فى مقدمتها بالنبوة النوامية لمذه المسرحية وملابسات عرضها وكذا رحلة النص إلينا.

(۱۱۲) عرض مسرح الغن (كارولوس كون) مسرحية: «الزنابير» على مسرح هيروديس أتبكوس في إطار ميجانات إحياء المسرح الإغريق صيف عام ۱۹۸۷ (أيام ۹ و ۱۰ و ۱۱ يوليو) بهاخراج جيورجوس لازانيس، ومن مشاهلتنا لهذا العرض نلاحظ أن الخرج في الأجزاء الأخيرة من المسرحية قد جعل الممثلين يوتدون ملابس عصرية، بل ويخرجون عن النص ليشيروا إلى أحداث وموضوعات عما يجرى في أيامنا هذه, ويهدف الخرج بذلك وبغيره من وسائل الحلط بين الماضى الإخريق العتيق والحاضر اليونائي المعاصر - إلى توظيف مسرح أرستوفانيس الكوميدي في توجيه النقد السيامي والاجهاعي للحالة الراهنة، المهم أن أريستوفانيس ما زال مسؤثرًا في الحياة الكاهية ببلاد اليونان إلى يومنا هذا.

(۱۱۳) هو شاعر أثينى ازدهر فى أواخر القرن الخامس ونظم أناشيد ديشورامبية كانت إلى جانب السكاره الإلحادية ومظهره الخارجى مثار سخرية معاصريه وتهكم شعراء الكوميديا وعلى رأسهم أريستوفانيس اللدى تحدث عنه فى مسرحية والطيورة (بيت ۱۳۷۷) و وليسيستران، (بيست ۸۲۰) و وبسرلمان النسساء، (بيست ۳۳۰) و والضفادع، (بيت ۱۹۲۷) وكللك فى شلرة رقم ۱۹۸۸.

(١١٤) من الطريف أن هيئة المسرح القبرصى قدمت هذه المسرحية وليسيستراق، في ١٧ أكتوبر عام ١٩٨١ بنيوقوسيا ثم أعيد العرض في يوليو ١٩٨٧ بنفس المدينة وكذا في مسرح كوريوم القديم بالقرب من باقوس. وكان لعرض يوليو ١٩٨٧ نكهة خاصة لأنه تزامن مع حصار القوات الإسرائيلية الغاشمة لبيروت، ومن ثم فإن الممثلين كانوا يجملون لافتات كتب عليها شعارات مثل وتسقط الحرب، وونريد السلام، فكاتت العروض في السواقع صرخة من أجل السلام الذي تفتقده قبرص نفسها. هذا مع أننا ناخذ على هذا العرض وعروض مهرجانات أثينا وإبيداوروس باليونان عام ١٩٨٧ (قارن حاشية رقم ١١٧) المبالغة في الإشارات الجنسية.

(١١٥) عن موضوع النقد الأدبي في مسرح أريستوفانيس ولا سيا «الضفادع» أنظر كتاب الدكتور محمد صقر خفاجة: النقد الأدبي عند اليونان من هوميروس إلى أفلاطون: ص ٢٦ - ٨٠.

Cf. Grube, The Greek and Roman Critics, pp. 22-32.

(١١٦) إستوحى توفيق الحكم مسرحية وبرلمان النساء) ليصوغ مسرحيته وبراكسا أو مشكلة الحكم،. انظر د. أحمد عنمان: المصادر الكلاسيكية لمسرح توفيق الحكم، ص ٩٣ - ١٦٠.

(۱۱۷) عن مزید من التفاصیل راجع:

Dover, Aristophanic Comedy, passim; Ehrenberg, The people of Aristophanes. A sociology of Old Attic Comedy, passim.

(۱۱۸) نوقشت بجامعة يوانينا باليونان مؤخرًا رسالة الباحث المصرى عمد جبارة للدكتوراه حبول الشاعر الكوميدى فيليمون، وفيها حشد الباحث كل ما وقعت عليه يداه من معلومات حول مولد وحياة هذا الشاعر المجهول وكذا أقوال النقاد القدامي في أسلوبه وتقنياته وأوزاته وتأثيراته في بلاوتوس راجع:

Mohamed Gobarah, The Comic Poet Philemon (A Thesis for the Ph. D. in Greek). Ioannina 1986.

(١١٩) راجع:

Menander, The principal Fragments with an English translation by Francis G. Allinson, 1921 revised 1930 and reprinted 1964; J.M. Jacques, Menandre, Le Dyscolos, Paris 1963; H. Lloyd-Jones, Menandri Dyscolus, Oxford 1960; F.H. Sandbach, Menandri Reliquiae Selectae. Oxford 1972.

Horatius, Ars Poetica, 189.

(١٢١) بمكننا التعرف على المزيد من خصائص الكوميديا الحديثة بصفة عامة ومسرح مناندروس بصفة خاصة إذا إطلعنا على مسرحيات بلا وتوس وترنتيوس، راجع على سبيل المثال:

A. Ashmore, The comedies of Terence, Oxford University Press, 2<sup>nd</sup> ed. 1908, pp. 1-68; cf. T.B.L. Webster, Studies in Later Greek Comedy, Manchester 1953, pp. 184-224; Idem, Studies in Menander, Manchester 1960; E.W. Handley, The Dyskolos of Menander, London 1965; cf. P. Vellacott (transl.), Theophrastus The characters and Menander's plays and Fragments. Oxford 1960.

## حواشي الباب الرابع

- (١) د. أحمد عنان: دالمسادر الكلاسيكية لمسرح شكسبير، ص ١٦٤ ١٦٦.
  - (Y) عن ارتباط الشعر الإغريق بالفلسفة ونشأتها راجع:
- H. Frankel, Early Greek Poetry and Philosophy. A History of Greek Epic, Lyric and Prose to the Middles of the fifth century (translated by Moses Hodas and James Willis, Basil Blackwell, Oxford 1972), pp. 252 ff.
- (٣) عن دور السونسطائين بصفة عامة وجورجياس بصفة خاصة في التنظير للأدب ولا سيا النثر راجع: Grube, op. cit., pp. 15-21.
  - (٤) نناقش هذه النقطة بالتفصيل في المرجم المشار إليه في الباب السابق حاشية رقم ١١١.
- (٥) عن رؤية شوق للحضارة الإغريقية راجع د. أحمد عنان: «الثقافة الكلاسيكية في شعر شوق» مجلة الشعر» القاهرية عدد ١٦ (يوليو ١٩٧٩) ص ٦٢ ٧٧٠. هذا وقد أعيد نشر هذا المقال في كتاب الدكتور طه وادى: شعر شوق الغناق والمسرحى، دار المعارف، الطبعة الثانية ١٩٨١، ص ٢٣٠. ٢٤٨، وراجع كتابنا: كليوباترا وأنطونيوس دراسة في فن بلوتارخوس وشكسير وشوق (الطبعة الثانية).
- Diogenes Lacrtius, III 2 (7)
- Plato, Epist., 314 C. (V)
- Grube, op. cit., pp. 46-65 (A)
- وأنظر دكتور محمد صقر خفاجة ودكتور سهير القلمارى: تراث اليونان في النقد الأدب، من عماورات أفلاطون ١ - أيون أو عن الإلياذة، مكتبة النهضة المصرية ١٩٥٦.
- R. Hackforth, Plato's Phaedo, translated with an introduction and commentary, Cambridge University Press 1972.
  - (١٠) أحد عنان : المصادر الكلاسيكية لمسرج توفيق الحكيم، ص ٩٣ ١٦٠. وراجع الباب الثالث.
- Cf. M.R. Al Direcni, Utopianism outside literary Utopias, Arab Journal For the (11) Humanities, Kuwait University No 7 vol 2 (1982) pp. 275-294.
  - (١٦) عن نظرية أفلاطون في الفن والشعر راجع:
- W.C. Greene, «Plato's view of Poetry», HSCP XXIX (1918) pp. 1-76
  - وانظر د. محمد صقر خفاجة: النقد الأدبي عند اليونان، ص ٨١ ١٠٣.
- Plato, Phaedros, 147 e 6 (NY)
  - (١٤) عن أفلاطون بوجه عام أنظر:
- A.E. Taylor, Plato the man and his work, Methuen & Co Ltd, Reprint 1969.
- G. Xenophon Santas, Socrates: Philosophy in Plato's Early Dialogues, Routldge & Kegan Paul 1979.

ولقد ظهرت فى اللغة العربية ترجمات عدة ودراسات كثيرة عن أفلاطون ولكنها فى عجملها تتناوله كفيلسوف لا كأديب، ومن ثم رأينا أن نكتل هنا بالإشارة فقط إلى أهم من تناولوا هذا الموضوع وهم يوسف كرم، ود. عبد الرحمن بدوى، ود. زكى نجيب عمود، د. فؤاد زكريا، د. أميره مطر، د. عبد الغفار مكاوى، د. عرت قول ويكن الرجوع لمؤلفاتهم لمن يريد الإطلاع بالتفصيل عن مبادئ أفلاطون الفلسفية.

(١٥) رأينا أن نرجى الحديث عن أرسطو ومؤلفاته ودراساته الأدبية وتصنيفاته وكذا قواغم التاريخية ليكون فى الباب التلل كتمهيد للمعمر السكندرى، ولكننا ننوه هنا إلى أن كتابه وستور الأثينين، قد ترجمه د. طه حسين عن اللغة الفرنسية على الأرجع وأعاد الأب أوضطينس بربارة ترجمته مؤخرًا عن اللغة الإغريقية ونشرت اللجنة المولية لترجمة الرواقع، بروت ١٩٧٧.

(١٦) د. عبد الرحمن بدوى: الخطابة الأرسطو (ترجمه عن اليونانية وعلن عليه د. عبد المرحمن بدوى) دار الرشيد للنشر بالعراق ١٩٨٠ م المقدمة ص ٢٠) عن نظرية آرسطو في الفن والشعر عامة والتراجيديا بصفة خاصة انظر:

S.H. Butcher, Aristotle's theory of Poetry and fine arts, London 1894, New York reprint 1951; G.F. Else, Aristotles'Poetics, The Argument. Harvard 1957; J. Jones, On Aristotle and Greek Tragedy, Chatto and Windus, London 1962.

وأنظر كللك د. عمد حمدى إبراهم: دراسة فى نظرية الدراما الإغسريقية، دار التقافة للسطباعة والنشر، القاهرة ١٩٧٧ وقارن الحاشية التالية. ولا يمكن حصر كل ما كتب عن أرسطو كفيلسوف فى اللغة الصربية فقد نال إهنامًا كبيرًا من دارسى الفلسفة فى مصر والعالم العربى بيد أن دوره فى التنظير للنثر الأدبى والبلاغة لم يلت بعد العناية الكافية وذلك بغض النظر عما كتب عن «فن الشعر» ونظرية اللواما الأرسطية. وجدير بالمذكر أن أرسطو قد نال حظاً من العناية الفائقة لدى العرب القدامى بحيث يمكن الحديث عن «أرسطو العربي»، وهناك دراسات عديدة فى هذا الحبال ونكتق بالإشارة إلى أحدثها ونعنى الكتاب التالى باليونائية الحديثة:

G.D. Siaka, Aristote dans la Tradition Arabe, Thessalonica. 1980.

(١٧) راجع د. أحمد عنان: «بريخت بين التطهير الأرسطى والتنوير السلحني، «الحبلسة العسربية للعلسوم الإنسانية» (جامعة الكريت العدد السابع الحبلد الثاني صيف ١٩٨٢) ص ١٧٦ - ١٩٦٠.

Cicero, De Legibus, I, I, 5 (1A)

(١٩) يقول هيرودوترس في وصف معركة دارت بين الفرس وللصريين: دهناك رأيت شيئًا عجبًا وسمعت هنه من أهل البلد. فعظام القتل من الطرفين في هذه المعركة تبعثرت واستقرت في مكانين منفصلين.. فالعظام الفارسية تقيم في مكان وللصرية في مكان آخر حيث كان الجيشان يقفان منفصلين منذ البداية. بينا جماجم الفرس هنة ضعيفة (asthenees) بحيث أنك لو ألقيت مجرد شقانة (psephos) بمشمت، فإن الجهاجم المصرية قوية إلى حد أن ضربة حجر (lithos) لا تكاد تنال منها. ويقول الناس إن سبب ذلك ما سيأن ذكره توًا وما أصدقه أنا من جانبي بكل إطمئنان وهو أن المصريين بجلقون شعر وروسهم منذ أيام الطفولة ولذلك تصبيح العظام أكثر سمكًا من جانبي بكل إطمئنان وهو أن المصريين بجلقون شعر وروسهم منذ أيام الطفولة ولذلك تصبيح العظام أكثر سمكًا لا يوجد مكان آخر غير مصر بمكن أن ترى فيه مثل هذا العدد القليل من الرؤوس الصلعاء، إن جماجهم قوية لا يوجد مكان آخر غير مصر بمكن أن ترى فيه مثل هذا العدد القليل من الرؤوس الصلعاء، إن جماجهم قوية الما السبب، أما السبب في أن جماجهم القوس ضعيفة فهو أنهم يضعون رؤوسهم طول حياتهم تحت أغطية الرأس (tiarai) التي يلبسونها دومًا وتلك هي حقيقة الأمر» (الكتاب الثالث ١٠ - ١٥)، وأنسطر د. أحمد عيان: وشوق بين الحلفية الكلاسيكية والمسألة الوطنية في مسرحية البيزه بجلة الشعر القاهرية عدد ١٧ أكتوبر ١٩٧٩.

```
Herodotos, VIII, 94, 4.
                                                                                        (۲.)
 (٢١) د. أحمد عنهان : دشوق بين الخلفية الكلاسيكية والسألة الوطنية في مسرحية قبر) ص ٦٤.
                                                                           (٢٢) نفس المرجع
                                                                    (٢٣) راجع الياب الثالث.
Herodotos, VII, 104, 4
                                                                                        (Y£)
Idem, III, 52, 5
                                                                                        (Ye)
Idem, III, 119, 6; cf. Sophocles, Antigone, 904-912
                                                                                        (17)
 Herodotos, II. 35, 2.
                                                                                        (YY)
Idem, II, 37, 2,
                                                                                        (YA)
Idem, VI, 131, 2.
                                                                                        (44)
Ludovicus Vives, Libri XII De Disciplinis, ed. 1612, p. 87.
                                                                                        (T+)
 R.G. Collingwood, Idea of History, ed. T.M. Knox, Oxford 1946, reprint 1961, pp. (*1)
 18-19, 28-29,
 R.W. Livingstone, The Greek Genius, pp. 146-159; cf. Ch. Turner, History (in Greek (TY)
 and Latin Literature. A comparative Study, ed. J. Higginbotham) pp. 300 ff.; cf. Bu-
 ry, The Ancient Greek Historians, passim;
                                                                                        (44)
 Thucydides, I, 22, 4
 Idem, VII, 86, 5.
                                                                                        (Y1)
                                   (٣٥) وقد ينبعت الأخرون - بمهارة أكثر تفوقًا - تماثيل من البرونز
                                            يجرى في عروقها الدم، إن أؤمن بللك حتًّا
                                      وقد يشكلون من الرخام وجومًا تنبض ملاعها بالحياة
                                          وفى ساحات القضاء قد يصوغون عبارات الدفاع
                                     ببراعة أكثره وقد تصف أقلامهم أفلاك السياء ومداراتها
                                          وقد يلمون بمطالع النجوم. أما أنت أيها الروماني
                                   فرسالتك هي أن تحكم شعوب الدنيا بسلطانك، وبراعتك
                           هن أن تنشر أسس السلام وتعفو عن المغلوبين وتدحر المتغطرسين»
 فوجيليوس «الإنيادة» الكتاب السادس، أبيات ٨٤٧ - ٨٥٣ ترجة د. أحمد عنان، الهيئة المصرية العمامة
 للكتاب ١٩٧١ - ١٩٧٥ ومع أن هذه الأبيات للمتطفة من والإنيادة، تضع أيدينا على الفروق الأساسية بين
 الحضارة الرومانية من جهة والحضارة الإغريقية من جهة أخرى فإن فرجيليوس يتفق مع ثـوكبديديس على شيء
 واحد وهو أن الأول يرى روما كها يرى الثان أثينا أحق من غيرها بمكم العالم وإن إختلفت الاسباب لـدى كل
                                                                                             منها.
                                                                                         (٢٦)
 Thucydides, I, 70,9
                                                                                         (YY)
 Idem, I, 144, 1.
                                                                                         (44)
  Idem, VII, 77,7
                                                                                         (44)
  Idem, IV, 14,3
                                                     (٤٠) وعن مكانة توكيديديس كمؤرخ راجع:
```

F.E. Adcock, Thucydides and his History, Cambridge 1963; C.N. Cochrane, Thucydides and the Science of History, Oxford 1929.

(١٤) بالاحظ أن الكثير من علماء التاريخ الحدثين لا يعيرون كسينوفون إهتامهم ربحاً لأنهم يعتبرونه أديبًا وفيلسوفًا لا مؤرخًا، راجم:

Ch. Turner, History (in "Greek and Latin Literature. A Comparative Study", ed. J. Higgin-botham), p. 305 n.35; cf. Lesky, History of Greek Literature, pp. 616-624; J.K. Anderson, Xenophon (Duckworth, London 1974) passim.

- (٤٧) د. لطق عبد الوهاب يحيى: دعالم هوميروس؛ بجلة دعالم الفكر، (١٩٨١) ص ٤٣.
- Herodotos, VIII, 83; Thucydides, I, 38, 3
- Plutarchos, Themistocies, 29 (\$\pmathbf{t}\$)
- St. Usher, Oratory (in "Greek and Latin Literature, A Comparative Study", ed. J. (10) Higginbotham) pp. 342-389.

Aristotle, Rhetorica, 1402 a 17; cf. St. Usher, Oratory' (in "Greek and Latin (£7) Literature. A Comparative Study, ed. J. Higginbotham) p. 345.

Ibidem, pp. 348-351. (£Y)

- (48) يقول ستيفن أشر (المرجع السابق ص ٣٥٣ وما يليها) أن ليسياس قد ولد في أثينا حوالي عـام ٤٥٨ وعاشي الثلاثين عامًا الأولى من حياته في صقلية وجنوب إيطاليا.
  - (٤٩) عن المزيد من التفاضيل أنظر:
- K.J. Dover, Lysias and the Corpus Lysiacum, University of California Press 1968.
- (١٠٠) antidosis هى الحالة التي يطلب فيها أحد المواطنين المكلف بأداء واجب أو إلتزام عام (leitourgia) أن يمل عمله عموم antidosis أن يمل عمله عموم المساس أنه الأغنى منه والأقدر على القيام ببدأ الإلتزام. أما إذا رفض الطرف الثاني يحتى للمواطن المكلف أن يرفع دعوى قضائية أمام الحاكم لإلزام هذا الطرف بالقيام بهذا الواجب العام وإلا فعليه أن يقبل ثبادل الممتلكات مع المدعى.
  - P. Cloché, Isocrate et son temps, Paris 1963
- ره) عن مزید من الأمثلة راجع ستیفن أشر (انظر حاشیة رقم 19) س ۲۰۸ وما یلیها وقارن (۲۰) Ch.D. Adams, Demosthenes and his Influence, Cooper Square Publishers Inc, New York 1963.
  - (٥٣) عن نن الخطابة الإغريقية بصفة عامة راجع:

G.A. Kennedy, The Art of Persuasion in Greece, Princeton 1963; J.F. Dobson, The Greek Orators, Books for Libraries Press, Freeport, New York, reprint 1971; R.C. Jebb, The Attic Orators from Antiphon to Isaeos, vols 2, New York Russell & Russell Inc. 1962.

### حواشي الباب الخامس

(۱) سبق أن تناولنا موضوع فن الكتابة وتدوين الأدب وتأثيره على طبيعة الأدب الإخريق. أنظر د. أحمد عنان: دمستقبل الثقافة الكلاسيكية في مصر، عبلة «السكاتب» عسد ٢٠٣ (القساهرة. فسبراير ١٩٧٨)، ص ٢٠-٣٠ - وراجع:

F.G. Kenyon, Books and Readers in Ancient Greece and Rome, Oxford at the Clarendon Press 1932.

Plato, Apologia, 26 d; cf. Idem, Phaedo, 97b, 98b; cf. Xenophon, Memorabilia I, 6, (Y)

| Xenophon, Memorabilia, IV, 2, 10   | (42)                                 |
|------------------------------------|--------------------------------------|
| Aristotle, Rhetorica, 1413 b 12-14 | (\$)                                 |
| Aulus Gellius, VI, 17              | (a)                                  |
|                                    | (٦) أنظر الباب الأول، الفصل الأول.   |
| Athenaeus, I, 4                    | (Y)                                  |
| Xenophon, Memorabilia, IV, 2       | (A)                                  |
| Idem, Anabasis, VII, 5, 4          | (5)                                  |
|                                    | (١٠) راجع الباب الرابع، الفصل الأول. |
| _                                  |                                      |

- (١١) أنظر د. أعمد عنهان: دعالم الكتب والمكتبات في العصر الإغريق الرومان، عجلة دالبيان، المكويتية عند ١١٧ (فبراير ١٩٨٠)، ص ٨٤-٩٨.
- P. Vellacott, (transl.), Theophrastus' «The Characters» and Menander's Plays and (14) Fragments, Oxford 1960; cf. B. Boyce, The Theophrastan Character in England to 1642, Frank Cass & Co. Ltd. 1967.

| Plutarchos, Caesar, 49       | (14) |
|------------------------------|------|
| Dio Cassius, XLII, 38        | (14) |
| Seneca, Tranq. Animi, 9, 4-7 | (10) |
| Plutarchos, Antonius, 58     | (11) |

وعن مكتبة الإسكندرية ودورها الحضارى بصفة علمة واجع:

- د. أحمد عنان: «مكتبة الإسكندرية ودورها الحضارى فى حفظ الدتراث السكلاسيكى وإنساش السلراسات الادبية» مجلة «البيان» الكويتية عدد ١٧٦ (توقير ١٩٩٠)، ص ٨٠-١٩٥ وقارن د. مصطفى العبادى: مكتبة الإسكندرية القديمة، مكتبة الاتجلو المصرية ١٩٧٧، وعن روح العصر الهيللينستى يسوجه عسام راجسم د. لسطفى عبد الوهاب يحيى: دراسات فى العصر الهيللينستى، أبعاد العصر الهيللينستى، دولة البطالة. دار النهضة العربية بيبروت ١٩٧٧.
- (١٧) عن صناعة الورق ومواد الكتابة في العالم الإغريق الرومان انظر المراجع المشار إليها في الحاشية رقم ١.

(١٨) البلياديس هن فى الأساطير الإغريقية بنات أطلس السبع من بليونى وأسماؤهن كها يلى: مايا (Maia) المجين (Taygete) اليكتراء السكيون (Alkyone) السكيون (Asterope) كيسلابنو (Kelaino) ومسيرون (Mata) على (Merope). طاردهن أوريون (Orion) حتى تحول معهن إلى نجوم. هذا ولقد أطلق اسم (La Pleiade) على بجموعة من شعراء فرنسا إبان القرن ١٦ م. وكان بينهم رونسار ويبلل.

(١٩) عن التراجيديا بعد يوريبيديس وطوال العصر الميللينسق راجع:

G.M. Sifakis, Studies in the History of Hellenistic Drama, London 1967; G. Xanthakis-Karamanos, Studies in Fourth Century Tragedy, Akademia Athenon, Athens 1980; Webster, "Fourth Century Tragedy and the Poetics", Hermes LXXXII (1954), pp. 294-308.

Cleanthes, fragm. I, 6-13

Erinna, fragm, I, 28-30; cf. Bowra, Landmarks, pp. 254-255 (Y1)

(٢٢) راجع الباب السابق

Callimachos, Epigr. 288 pf.; L.P. Wilkinson "Callimachus A.P. XII, 43", CR (N.S.) (YY) XVII (1967), p.6

. وعن نصوص كالماخوس أنظر:

A.W. Mair-G.R. Mair, Callimachus, Lycophron and Aratus. Loeb Classical Library, 1921, reprint 1969

Tarn & Griffith, Hellenistic Civilization, p. 278 (Yt)

G.L. Lawall, "Apollonius "Argonautica"; Jason as anti-hero", YCS XIX (1966), pp. (\*\*) 119 ff., esp. p. 168

(٢٦) سبق أن عالج بنداروس أسطورة الأرجونوتيكا في البيئية الرابعة (أبيات ٧٠- ٢٦١). وعالجها الشاعر الرومان إبن القرن الأول الميلادي فالبريوس فلاكوس في ملحمة قرجيلية الطابع شبكلا على الأقبل وتحسل عنوان الأرجونوتيكاء. أما في العصر الحديث فقد أحيا الأسطورة وليم صوريس (١٨٣٤ ـ ١٨٩٦) في قصمته السطويلة دحياة وموت ياسون، وعن ملحمة أبوللونيوس بصفة خاصة أنظر:

G.W. Mooney, The Argonautica of Apollonius Rhodius (Introduction), Dublin 1912 reprint: Hakkert, Amsterdam 1964.

Theocritos, VII, 47-8.

(٢٨) نوقشت بجامعة القاهرة صيف ١٩٨٦ رسالة الدكتوراة التألية عن المصادر الأسطورية لأشعار ثيوكريتوس
 وأسلوبه الفنى:

Ophelia Fayez Riad, Les Sources des Mythes dans les Idylles et les Epylles de Theocrite, ses innovations et ses inventions. Univ. du Caire 1986.

(٢٩) عن مزيد من التفاصيل راجع: .

A.S.F. Gow, Theocritus, Vol. I: Introduction, text, Translation; Vol. II Commentary etc., Cambridge 1952; cf. H.R. Fairclough, Love of Nature among the Greeks and Romans (Our Debt to Greece and Rome), Cooper Spuare Publishers Inc. New York 1963, pp. 150-179; cf. G. Chrysaphi, "Oude men hyle", Theocritus' Eid. XXV Verse 275, Epetetris (Athens 1979), pp. 157-161

وأنظر كللك د. محمد صقر خفاجة: شعر الرحاة، دار الكتاب المصرى ص ٢٤ وما يليها. وقارن لجران (ف . أ): شعر الإسكندرية (ترجمة د. محمد صقر خفاجة) مكتبة النهضة المصرية، ص ١١٠ وما يليها.

(٣٠) بوسعنا الآن أن ترجع القارئ إلى الدراسة التالية: سيد أحمد صادق، دراسة تحليلية لفس المبية فى العصر السكندري (رسالة ماجيستير)، جامعة القاهرة ١٩٨٧. وأحدث ما نشر فى هذا الموضوع هو كتباب عبالم البردي اليوناني التالى:

B.G. Mandelaras, hoi Mimoi tou Heronda, 2nd ed. Kardamitsa, Athens 1986.

(٣١) عن تأثير الأدب السكندرى في الأدب الروماني أنظر:

Higginbotham (ed.), Greek and Latin Literature A Comparative Study, passim.

(٣٣) الحروب المقدسة هي تلك التي شنها المجلس الأمفيكتيوني لحماية معبد دلق وعقاب من تسول له نفسه تدنيسه. قامت الحرب الأولى في بداية القون السادس والثانية حوالى عام ٤٤٨ أما الثالثة فهي الأخطر والأشهر وإندلمت في منتصف القرن الرابع.

(۳۳) راجع أعلاه حاشية رقم ۱۲.

(٣٤) عن سير بلوتارخوس المقارنة وتأثيرها على شكسبير وعصر النهضة الأوروبية وكذا على أمير الشعر العربي أحمد شوق أنظر:

Ahmed Etman, "Cleopatra and Antony: A study in the Art of Plutarch, Shakespeare, and Ahmed Shawky" Athena 78 (Athens 1981), pp. 97-107.

وراجع الباب الأول حاشية رقم ٤٩.

P. Hibeh, I, 27 (7°)

(٣٦) د. أحمد عنهان: «المصادر الكلاسيكية لمسرح شكسبير»، ص ٢٠٣ وما يليها. وعن نشأة وتعلور فمن
 القصة عند الإغريق راجع

B.E.Perry, The Ancient Romances. A Literary Historical Account of their Origins, University of California Press, 1967.

Tarn & Griffith, op.cit., pp. 239 ff.

**(**YY)

وعن الأدب السكندري بصفة عامة أنظر:

Webster, Hellenistic Poetry and Art, London, 1964.

وأنظر د. عمد حمدى إبراهم: الأدب السكندرى. دار الثقافة للطباعة والنشر ١٩٨٥، د. أحمد: عيان: دالأدب السكندرى، سلسلة من المقالات نشرت بمجلة القاهرة الأسبوعية الأعداد ٣٦ ـ ٤٤ (اكتوبر ـ ديسمبر ١٩٨٥). وعن ترجمات حنين بن إسحق وتراث الإسكندرية الأدبى والعلمى، الفلسق والطبى أفيمت ندوة دولية بجامعة الإسكندرية في الفترة من ٢٠ ـ ٢٧ مارس ١٩٨٦ ونامل أن تنشر الأبحاث الهامة التي الفيت بها قريبًا.

كما ألقيت بعض الأبحاث حول هذا الموضوع فى المؤتمر الأول للجمعية المصرية للـدراسات اليــونانية والــرومانية (٢٧ - ٢٤ نوفمبر ١٩٨٦ بالإسكندرية) وتأخل أعيال هذا المؤتمر طريقها للنشر الآن.

# قائمة منتقاة من المراجع\*

# أولاً: مراجع باللغة العربية

د. أحمد عيمان:

- «قناع البريختية، دراسة في المسرح الملحمي من جذوره الكلاسيكية إلى فروعه العصرية»، مجلسة «فصول» القاهرية المجلد الثان، العدد الثالث (أبريل مايو يونيو ١٩٨٢) ص ٦٩-٨٨.
- (بريخت بين التطهير الأرسطى والتنوير الذهنى »، د المجلة العربية للعلوم الإنسانية »، جامعة الكويت العدد السابع، المجلد الثانى (صيف ١٩٨٢) ص ١٢٦-١٥٦.
- «المصادر الكلاسيكية لمسرح شكسبير. دراسة فى مقومات الكتابة الدرامية إبان العصر الإليزابيثى»، مجلة «عالم الفكر» الكويتية الجلد الشان عشر، عدد ٣ (١٩٨١) ص ١٤٧-٢٢٨.
- المصادر الكلاسيكية لمسرح توفيق الحكيم، دراسة مقارنة. الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٨.
- داغائ نقدية من هوميروس حول طبيعة الشعر ووظيفته، عجلة «الثقافة» القساهرية عسدد ٣٨ (نوفير ١٩٧٦) ص ٦٢-٦٢.
- «هيسيودوس وطبيعة الشعر التعليمي»، مجلة «الشعر» القاهرية العدد ١٩ (يوليو ١٩٨٠) ص ٣٩-٤٥.
- «مهرجانات إحياء المسرح الإغريق»، مجلة «الكاتب»

هذه القائمة لا تشمل كل المراجع المذكورة في الحواشي.

- القاهرية عدد ۱۷۳ (أغسطس ۱۹۷۰) ص ۱۹۰-۱۹۰ وعدد ۱۷۶ (سبتمبر ۱۹۷۵) ص ۱۹۰-۱۹۰.
- «فایدرا، دراسة نقدیة حول مسرح کل من یوریبیدیس وسینیکا وراسین»، مجلة «الکاتب» القاهریة عدد رقم ۱۸۹ (دیسمبر ۱۹۷۲) ص ۲۲-۸۳ وعدد رقم ۱۹۰ (ینایر ۱۹۷۷) ص ۲۲-۶۶.
- كليوباترا وأنطونيوس. دراسة فى فن بلوتارخوس وشكسبير وشوق (الطبعة الثانية. على وشك الصدور).
- «على هامش الأسطورة الإغريقية فى شعر السياب». عجلة «فصول»، القاهرية، المجلد الثالث العدد الرابع (يوليو - أغسطس - سبتمبر ١٩٨٣) ص ٣٧-٤٦.
- د أوديب بين أصوله الأسطورية وهمومه الوطنية على خشبة المسرح المصرى»، عجلة د البيان» الكويتية عدد ١٥٥ (فبراير ١٩٧٩) ص ٢٦-٢٧ وعدد ١٥٠ (ميارس ١٩٧٩) ص ٢٥-٥٩ وعسدد ١٥٧ (أبسريل ١٩٧٩) ص ١٤٦-١٥٦ وعسدد ١٥٨ (مايو ١٩٧٩) ص ١٩٠٠-١٠٠
- دطه حسين ومستقبل الثقافة الكلاسيكية في مصر،، عجلة دالكاتب، القاهرية عدد ١١٩ (أكتوبر ١٩٧٧) ص ٢٢-٢٢.
- دهرقل فوق جبل أويتا»، تأليف سينيكا ترجمة وتقديم د. أحمد عنان، سلسلة من المسرح العالمي الكويتية عدد وقم ١٣٨ مارس ١٩٨١.
- د. لطنى عبد الوهاب يحيى: (عالم هوميروس)، مجلة (عالم الفكر) الكويتية المجلد الطنى عبد ١٣ (١٩٨١) ص ١٣-٥٠.

- رد. محمد حمدى إبراهيم: الأدب السكندري. دار الثقافة للطباعة والنشر، القاهرة ١٩٨٥.
- د. عمد صقر خفاجة: هوميروس شاعر الحلود، مكتبة نهضة مصر،
   القاهرة ١٩٥٦.
- النقد الأدبى عند اليونان من هوميروس إلى أفلاطون.
   دار النهضة العربية، القاهرة ١٩٦٢.
- د. مصطنى العبادى: مكتبة الإسكندرية القديمة، مكتبة الأنجلو المصرية المصرية المستعددية ال
- د. يحيى عبد الله: «ميديا أو هزيمة الحضارة»، مجلة «عالم الفكر» الكويتية الحبل الثانى عشر عدد ٣ (١٩٨١) ص ٧٣-٩٠.

# ثانيًا: مراجع بلغات أجنبية

Adams (S.M.) : Sophocles the Playwright. Toronto 1957.

Baldry (H.C.) : Ancient Greek Literature. London 1968.

Idem : The Greek Tragic Theatre (Ancient Culture and Socie-

ty) Chatto & Windus, London 1978.

Bates (V.N.) : Sophocles, Poet and Dramatist, Philadelphia 1940.

Bieber (M.) : The History of Greek and Roman Theater, Princeton,

New Jersey Princeton University Press. Fourth Printing

1971.

Bolgar (R.R.) : The Classical Heritage and its Beneficiaries. Cambridge

University Press. Reprint 1973.

Idem (ed.) : Classical Influence on European Culture A.D.

500-1500. (Proceedings of an International Conference held at King's College, Cambridge. April 1969) Cam-

bridge at the University Press 1971.

Bonnard (A.) : I Greek Civilization from the Iliad to the Parthenon.

Translated by A. Lytton Sells. London, George Allen

1957.

II Greek Civilization from Antigone to Socrates. Translated by A. Lytton Sells. London, Allen & Unwin

1957.

Bowra (C.M.) : Landmarks in Greek Literature. Weidenfeeld and Nicol-

son 1970.

Idem : Greek Lyric Poetry from Alcman to Simonides. Oxford

at the Clarendon Press 1961.

Idem: Pindar, Oxford at the Clarendon Press 1964.

Idem : Sophoclean Tragedy. Oxford 1944, reprinted 1970.

Bury (J.B.) : The Ancient Greek Historians. New York, reprint 1958.

Conacher (D.J.) : Euripidean Drama, Myth, Theme and Structure. Uni-

versity of Toronto Press, London, Oxford University Press 1967.

Comford (F.M.) : From Religion to Philosophy, New York 1957.

Davison (J.A.) : From Archilochus to Pindar. Papers on Greek Literature of the Archaic Period. Macmillan, New York 1968.

Dover (M.J.) : Aristophanic Comedy. University of California Press.

Berkeley and Los Angeles 1972.

Driver (T.F.) : The Sense of History in Greek and Shakespearian Dra-

ma. Columbia University Press. New York-London

1960.

Ehrenberg (V.) : From Solon to Socrates. Greek History and Civilization

during the sixth and fifth centuries B.C., London -

Methuen 1967.

Idem : The People of Aristophanes. A Sociology of Old Attic

Comedy, Basil Blackwell - Oxford 1951.

Else (G.F.) : The Origin and Early form of Greek Tragedy, Harvard

University Press, Cambridge, Massachusets 1967.

Idem : Aristotle's Poetics: The Argument. Harvard University

Press 1957.

Etman (Ahmed) : The Problem of Heracles' Apotheosis in the "Trachi-

niae" of Sophocles and in "Hercules Oetacus" of Seneca. A Comparative Study of the Tragic and Stoic Meaning of the Myth. A Thesis for the Ph.D. degree (in

Greek with Summary in English), Athens 1974.

Idem : "Cleopatra and Antony. A Study in the Art of Plutarch,

Shakespeare and Ahmed Shawky", Athena 78 (Athens

1981) pp. 97-107.

Farnell (L.R.) : The Cults of Greek States, V vols. Oxford University

Press 1896-1909.

Idem : Greek Hero-Cults and Ideas of Immortality, Oxford

1921.

Ferguson (J.) : The Heritage of Hellenism. Thames & Hudson-London

1973.

Flacelière (R.)

: A Literary History of Greece (translated from French by Douglas Garman). A Mentor Book, The New American Library 1964.

Flickinger (R.C.) : The Greek Theater and its Drama. The University of Chicago Press. 4th ed. reprinted 1965.

Ghiron-Bistagne (P.) : Recherches sur les Acteurs dans la Grèce Antique, Paris-les Belles lettres, 1976.

Grube (G.M.A.) : The Greek and Roman Critics. Methuen & Co LTD. 1965. University Paperback 1968.

Guthrie (W.K.C.) : A History of Greek Philosophy. Cambridge University Press 1967-9.

Idem: The Greeks and their Gods, London 1962,

idem : The Religion and Mythology of the Greeks. Cambridge Ancient History vol. II Ch. XL 1961.

Haigh (A.E.) : The Tragic Drama of the Greeks. Dover Publications. Inc. New York, reprint 1968.

Higginbotham (J.) ed. : Greek and Latin Literature. A Comparative Study.

Methuen & Co. Ltd. 1969.

Highet (G.) : The Classical Tradition. Greek and Roman Influences on Western Literature. Oxford at the Clarendon Press 1949.

Huxley (G.L.) : Greek Epic Poetry from Eumelos to Panyassis. Faber and Faber, London 1969.

Jebb (R.C.) : The Attic Orators. New York 1962.

Jones (J.) : On Aristotle and Greek Tragedy. Chatto and Windus, London. Reprint 1980.

Kirk (G.S.) : The Nature of Greek Myths. The Overlook Press, Woodstock, New York 1975.

Kitto (H.D.F.) : Poiesis, Structure and Thought. Berkeley and Los Angeles 1967.

Idem : Form and Meaning in Drama. Methuen, reprint 1964.

Idem : Greek Tragedy. A Literary Study. 3rd ed., London

1961, reprint 1973.

Kordatou (I.) : History of Ancient Greek Philosophy (in Greek), 5th.ed.

Mboukoumane, Athens 1972.

Lesky (A.) : History of Greek Literature. Translated by James Willis

and Cornelia de Heer. London 1966\*

Idem : Greek Tragedy. Translated by H.A. Frankfort with

Foreword by E.G. Turner. London Ernest Benn Limited.

New York 1967.

Livingstone (R.W.) : The Greek Genius and its meaning to us, 2<sup>nd</sup> ed.

Oxford 1915.

Lloyd-Jones (J.) : The Justice of Zeus California 1972.

Mc Neill (W.H.) : The Classical Mediterranean World. New York Oxf-

& Sedlar (J.W.), edd ord University Press 1969.

Marc (C.) : The Human Thing: The Speeches and Principles of

Thucydides. Chicago 1981.

Mpezantakos (N.P.) : The Notion of "metanoia" in Homer (changing one's

mind & to have the sense of having done wrong). Ph d. Thesis in Greek with Summary in English. Athens Uni-

versity 1980.

Murray (G.) : The Literature of Ancient Greece. 3rd ed. The Universi-

ty of Chicago Press 1956.

Nettleship (R.L.) : Lectures on the Republic of Plato. Macmillan, London

1968.

Nilsson (M.P.) : A History of Greek Religion. Translated by F.J. Fiel-

den. New York 1964.

Idem : The Mycenaean Origin of Greek Mythology. Cam-

bridge 1932.

Idem : Cults, Myths, Oracles and Politics in Ancient Greece.

New York 1972.

 عدنا أحيانا للترجمة اليونانية الحديثة لهذا الكتاب والتي قام بها تسوياناكيس A.G. Tsopanakis ونشرت طبعتها الثانية عام ١٩٧٧ في صالونيكا. واللغة الأصلية لهذا الكتاب هي الألمانية. Norwood (G.) : Pindar. University of California Press. Berkley, Los

Angeles, London, reprint 1974.

Idem : Greek Tragedy, 4th ed. London 1948, reprint 1953.

Robert (F.) : La Literature grecque (Que sais-je? no. 227), Presses

Universitaires de France 1971.

Romilly (J.De) : La tragedie grecque. Presses Universitaires de France

1970.

Eadem : Time in Greek Tragedy. Ithaca (N.G.) Cornell Univer-

sity Press 1968.

Rose (H.J.) : A Handbook of Greek Literature from Homer to the

Age of Lucian. University Paperbacks, Methuen - Lon-

don, reprint 1965.

Idem : Outlines of Classical Literature for Students of English,

London, Methuen & Co Ltd 1959.

Taplin (O.) : Greek Tragedy in Action. Methuen & Co Ltd. 1978.

Tarn (W.) : Hellenistic Civilisation, 3rd edition, University Paper-

- Griffith (G.T.) backs, Methuen-London 1966.

Van Groningen (B.A.) : Traité d'Histoire et de Critique des textes grecs.

(Translated into Greek by Odysseus Lampside), Athens'

Academy 1980.

Wace (A.J.B) & : A Companion to Homer. Macmillan 1962.

Stubbings (F.H.)

Waldock (A.J.A.) : Sophocles the Dramatist, Cambridge 1951.

Webster (T.B.L.) : An Introduction to Sophocles 3rd ed., Methuen 1969.

Idem : Studies in Later Greek Comedy. New York 1970.

Whitman (C.H.) : Sophocles. A study of Heroic Humanism. Harvard Uni-

versity Press, Cambridge Massachusetts 1951, reprint

1966.

Ziaka (G.D.) : Aristote dans la Tradition Arabe (in Greek), Thessaloni-

ca 1980.

# المحتوبيات

| مفحة                                                     |
|----------------------------------------------------------|
| المقلمة                                                  |
| الباب الأول                                              |
| طبيعة الشعر الإغريق ووظيفته                              |
| من الملحمة إلى الشعر التعليمي                            |
|                                                          |
| القصل الأول : هوميروس المبدع الأول١٧                     |
| ١ - المصادر الشرقية والمشكلة الهومرية١٧                  |
| ٧٠ - الأسس الشفوية للتقنية الملحمية: ٢٠٠٠٠٠٠٠            |
| (أ) وحدة الموضوع                                         |
| (ب) رسم الشخصيات                                         |
| (ج) ناسوتية الآلهة وألوهية البشر ٢٢                      |
| (د) المنشد الملحمي وطبيعة عمله قديمًا                    |
| وحديثًا                                                  |
| ۳ – ما بعد هوميروس ۲۲                                    |
| المفصل الثانى: هيسيودوس: الإنسان الفرد والشاعر المعلم ٨٦ |
| ١ ~ ما بين الشَّعر الملحمي والتعليمي١                    |
| ٧ - ﴿ الأعمال والأيام ؛                                  |
| ٣ - ﴿أنسابِ الآلمةِ ،                                    |
| ٤ - ما بعد هيسيودوس ١٠٣                                  |
| 0 5 4                                                    |

# الباب الثانى الشعر الغنائ وإزدهار الذاتية

| صفحة                                                            |                   |
|-----------------------------------------------------------------|-------------------|
| لشعر الغنائى معناه وأصوله١٠٧                                    | القصل الأول : ا   |
| لشعر الإليجي والتعبير عن الذات في إطار دولة                     | القصل الثاني : ا  |
| لدينةلدينة                                                      | 1                 |
| شعر الإيامبيشعر الإيامبي                                        | القصل الثالث: ا   |
| أغانى الفردية                                                   | الفصل الرابع : اا |
| أغان الجهاعية                                                   | القصل الحامس: ال  |
|                                                                 |                   |
| الباب الثالث                                                    |                   |
| الدراما قة النضج الشعرى                                         |                   |
| لولادة الطبيعية للدراما١٨٥                                      | القصل الأول: ا    |
| <ul> <li>أسطورة ديونيسوس والجذور الدرامية في العقلية</li> </ul> | 1                 |
| الإغريقية ١٨٥                                                   |                   |
| - الديثورامبوس أو الجنين الدرامي                                | Y                 |
| - ثيسبيس وبدايات فن التراجيذيا                                  | ٣                 |
| تراجيديا: رؤية مأساوية للقضايا الإنسانية ٢٠٩                    | الفصل الثاني : ا  |
| <ul> <li>أيسخولوس محارب ماراثون وأبو التراجيديا</li></ul>       | 1                 |
| – سوفوكليس واسطة العقد وقمة النضج                               | ۲                 |
| - يورببيديس والتمزق التراجيدي                                   | ٣                 |

| صفحة |     |           |             |               |                |         |        |       |
|------|-----|-----------|-------------|---------------|----------------|---------|--------|-------|
| ***  |     | ق الذات   | والإستغرا   | ليلاد السياسي | ئوميديا بين ال | ن : الك | الثالث | القصل |
| ***  |     | الوسطى    | القديمة إلى | من الكوميديا  | - أريستوفانيسر | ٠ ١     |        |       |
|      | م ف | أو التقوق | الحديثة     | والكوميديا    | - مناندروس     | ٠ ٢     |        |       |
| ٣٦.  |     |           |             |               | الذات          |         |        |       |

# الباب الرابع النشج النشج النشج وفنون التعبير عن عصر النضج والحكمة والبلاغة

| ۲۷۱         | أدب الفلاسفة                            | الأول :  | الفصل |
|-------------|-----------------------------------------|----------|-------|
| <b>7</b> 71 | ١ - من الشعر إلى النثر١                 |          |       |
| ***         | ۲ - سقراط محاورًا۲                      |          |       |
| ۳۸۳         | ٣ – أفلاطون متأرجحًا بين الشعر والفلسفة |          |       |
| 444         | ٤ - أرسطو باحثًا موسوعيًا               |          |       |
| ٤٠٤         | علم التاريخ                             | الثاني : | الفصل |
| ٤٠٤         | ١ - من الأساطير إلى الحقائق١            |          |       |
| ٤٠٧         | ۲ – هيرودوتوس أبو التاريخ               |          |       |
| ٤٧٠         | ۳ - ثوكيديديس مؤسس علم التاريخ          |          |       |
|             | ٤ - كسينوفون يعود إلى حظيرة الأدب       |          |       |
| ٤٣١         | الخطابة أو فن الإقناع                   | الثالث:  | الفصل |
| ۱۳3         | ١ - دور الخطابة في الحياة الإغريقية٠٠٠  |          |       |
|             | ٢ - من أنتيفون إلى ديموسثنيس ٢          |          |       |

# الباب الخامس الشيخوخة الشيخوخة

|                                         | صفح         |
|-----------------------------------------|-------------|
| ١ – تدوين الأدب ودور مكتبة الإسكندرية   | 103         |
| ٣ – المعركة الشعرية بين القديم والجديد  | <b>£</b> 77 |
| ٣ – أحوال النثر                         |             |
| ·                                       | ۰۷          |
| قائمة بالمختصرات (المستخدمة في الحواشي) | 0 1 Y       |
| الحواشي: الباب الأول                    |             |
| الباب الثاني                            |             |
| الباب الثالث                            | ۰۲۰         |
| الباب الرابع                            | ۸۲۵         |
| الباب الخامس الباب الخامس               | ۲۳٥         |
| قائمة منتقاة من المراجع                 |             |
| قالوا عن هذا الكتاب،                    | 024         |

#### قالوا عن هذا الكتاب

- \* ومنذ بدأت مطالعة هذا الكتاب أحسست بمتعة حقيقية. نقد كانت سلاسة الأسلوب أشبه باجنحة تحملني وسط حدائق نضرة بهيجة. ووجدت إلى جانب رشاقة الأسلوب وعمقه وأصالته منهج أستاذ واع ودارس لموضوعه، حيث أنه كان يأخذن من نقطة إلى أخرى كها يأخذ الهادى المرشد ضيفه وسط المنعطفات... هذا كتاب لا غنى عنه فى كل مكتبة وفى كل بيت، د. ثروت عكاشة وزير الثقافة الأسبق
- الميزة الثانية للكتاب هى جاذبية العرض. فرغم أنه كتاب ليس بالقصير... إلا أنه كتاب شديد الإمتاع. وأعتقد أن القارئ الذي يحسكه لا يضعه إلا كارمًا قبل أن ينتهى منه. أنا شخصيًا أمسكت به ولم أتركه إلا بعد أن إنتهيت منه... وأعتقد أنه لو سألنى أى من طلابى عن كتاب واحد باللغة العربية عن الأدب الإغريق عمومًا سيقم إختيارى على هذا الكتاب عن كتاب واحد باللغة العربية عن الأدب الإغريق عمومًا سيقم إختيارى على هذا الكتاب عن الكتاب عن المناب عن الله المناب عن المناب

د. ماهر شفيق فريد. أستاذ الأدب الإنجليزي بجامعة القاهرة

دهذا كتاب متخصص، يقرؤه ويفهمه كل من يعرف القراءة والكتابة ١٠.
 خيرى شلبي. الناقد والمبدع المعروف

الكتاب نجح بشكل ملحوظ في تقديم صورة علمية للأدب والشعر الإغريق، ومصادره،
 ومنابعه وأهم الإثار التي تركها».

فتحى سلامة. الناقد والمبدع المعروف

\* دثلاث مآثر تتصدر هذا الكتاب... أولاً الوعى الكامل بإشكالية التعامل مع التراث، ثانيًا رد عوامل كثيرة وعناصر كثيرة في الموروث الكلاسيكي إلى مصادره الشرقية، ثالثًا عقد الصلة بين تراثنا العربي وبين هذا الموروث الإغريق).

د. عبد المنعم تليمة. أستاذ النقد والأدب العربي بجامعة القاهرة

إن، إن بباطة أقول إن المكتبة العربية تزهو بهذا الكتاب.

د. يجيى عبد الله. أستاذ الدراسات اليونانية واللاتينية بجامعة القاهرة

- وبصفة عامة الكتاب عمل جاد، ويعد خلمة كبرى لقراء الللغة العربية في بجال التعريف بالشعر الإغريق، مع تميز الكتاب بالشمولية والإحاطة وحسن العرض ووضوح الاسلوب، ولعلم من أفضل ما كتب باللغة العربية في هذا الموضوع حتى الآن،
  - د. مصطفى العبادى. رئيس قسم الحضارة اليونانية والرومانية بجامعة الإسكندرية

# ANCIENT GREEK LITERATURE, A HUMAN AND UNIVERSAL LEGACY

## By

# Ahmed Etman Professor of Classics Cairo University

\* "I experienced some precious time of true gratification when I started perusing this book. The eloquent style of the book made me fly in feathers over gorgeous gardens of fair blossom. Besides its eloquent, profound and original style, the methodology adopted by the author renders him both learned and well-read in the subject in question. The systematic line of thought expounded in this book functions as a guiding hand to the reader through the various topics tackled in this book. This book is quite indispensable to every library".

Dr. Tharwat 'Okasha. Ex-Minister of Culture.

\* "... The second merit of this book is its stimulating presentation. Though the book is rather voluminous, it is extremely arresting. Once you start reading the book, it is very difficult to lay it aside before finishing it. To speak of myself, I did not leave it before finishing it. ... If a student of mine asks me about the one book in Arabic on Greek literature in general, I will definitely recommend this book".

Dr. Maher Shafiq Farid. Professor of English Literature. Cairo University.

\* "This is a specialized book, yet the layman can read it and assimilate it quite easily"

Khairy Shalaby
Distingushed Criric and Creative Writer.

\* "The book has remarkably succeeded in expressing an acadmic view of the sources as well as the influence of Greek literature".

Fathy Salama.

Distinguished Critic and Creative Writer.

\* "This book has three major merits... It deals with legacy quite proficiently, unveils the oriental origins of classical heritage and forges a link between our Arabic legacy and Greek tradition"

Dr. Abdul Moneim Tallima.

Professor of Arabic Literature and Criticism.

Cairo University.

\* "This book can rightly be said to be the Arabic library object of pride".

Dr. Yrhia Abdullah Professor of Classics Cairo University.

\* "Generally speaking, this book is a remakable work. It introduces Greek poetry to readers of Arabic. The book is comprehensive. all-embracing, well-presented and eloquent. It is one of the best books written in Arabic on Greek Literature so far"

Dr. Mustafa El-Abady. Head of the Department of Classics. Alexandria Ubiversity.

| 1444/0446        | زقم الإيداع    |
|------------------|----------------|
| ISBN 144-14-104- | الترقيم الدولى |

4/A7/0

طبع بمطايع دار المعارف (ج.م.ع.)

# ANCIENT GREEK LITERATURE, A HUMAN AND UNIVERSAL LEGACY

# By Ahmed Etman Professor of Classics Cairo University

